
ชื่อบทความ     :  ถอดรหัสคตธิรรมผ่านภาพจิตรกรรมฝาผนังเรื่องมโหสถชาดก 
      ในพระอุโบสถวัดสุวรรณารามราชวรวิหาร 

ผู้เขียน           :   นางสาวนิธิวรรณ กระจ่างคันถมาตร 

บทคัดย่อ 
 ภาพจิตรกรรมฝาผนังวัดสุวรรณารามราชวรวิหารเป็นส่วนหนึ่งของงานพุทธศิลป์ที่สร้าง
ขึ้นเพ่ือถวายเป็นพุทธบูชาแด่องค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้า งานพุทธศิลป์ที่ถ่ายทอดเรื่องราวมโหสถชาดก
ผ่านภาพจิตรกรรมฝาผนังนี้สะท้อนให้เห็นหลักคำสอนทางพระพุทธศาสนา อาทิ หลักบุญกิริยาวัตถุ ๓ 
ความถึงพร้อมด้วยทาน ศีล ภาวนา ซึ่งเป็นทางเดินแห่งปัญญา มโหสถใช้ปัญญาในการแก้ไขปัญหา
ต่างๆ ตั้งแต่ประโยชน์ตนจนถึงประโยชน์ส่วนรวม และยังปรากฏคุณค่าในด้านวัฒนธรรม ประเพณี 
เครื่องแต่งกาย ประวัติศาสตร์ และจิตใจ ที่ได้รับการยกย่องว่ามีความงดงามที่สุดในกรุงรัตนโกสินทร์ 
ถือว่ามีคุณค่าและความสำคัญทางพระพุทธศาสนาอย่างยิ่ง 
คำสำคัญ:  รหสัธรรม พุทธศิลป์ มโหสถชาดก ภาพจิตรกรรมฝาผนัง วัดสุวรรณาราม ราชวรวิหาร 
 
Academic Paper Title  :  Decoding Buddhist Teachings through the Mural  
    Paintings: Mahasatta Jataka in Uposatha Hall at Wat  
    Suwannaram Rajavoravihara 

Writer            :   Ms. Nithiwan Krajangcantamatr 

Abstract 
The mural paintings in Uposatha hall at Wat Suwannaram Rajavoravihara is 

a part of Buddhist arts. These arts were dedicated to the Buddha and communicated 
the story of Mahasatta Jataka which reflected the Buddha teaching concepts such as 
Dana, Sila, and Bhavana which are the path of wisdom. These are used to solve 
problems. Besides Dhamma, there are some parts as culture, traditions, costumes, 
history and mental which has been gracefully recognized as the most beautiful mural 
painting in Rattanakosin period. It has been a highly regarded and most important in 
Buddhism.  
Key words:  Dhamma Code, Buddhist Arts, Mahasatta Jataka, Mural Painting, Wat 
Suwannaram Rajavoravihara 
 



๒ 

บทนำ 

ภาพจิตรกรรมฝาผนังในพระอุโบสถวัดสุวรรณารามราชวรวิหารได้รับการยกย่องว่ามี
ความงามยอดเยี่ยม โดยเฉพาะอย่างยิ่งภาพจิตรกรรมเรื่องมโหสถชาดก ตำแหน่งภาพอยู่ลำดับที่ ๕ 
นับจากประตูทางเข้าด้านขวา ภาพดังกล่าววาดโดยหลวงเสนีย์บริรักษ์ (ครูคงแป๊ะ) ครูช่างที่ได้รับ
ความไว้วางพระราชหฤทัยจากพระบาทสมเด็จพระนั่งเกล้าเจ้าอยู่หัว๑ ที่จริงแล้วมีการวาดภาพ
จิตรกรรมฝาผนังเรื่องมโหสถชาดกในประเทศไทยหลายวัด เช่น วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม ราช
วรมหาวิหาร วัดสระเกศ ราชวรมหาวิหาร วัดดาวดึงษาราม วัดนายโรง วัดใหญ่อินทาราม ซึ่งล้วน
แล้วแต่เป็นฉากที่ซ้ำๆ กันเพราะเกิดจากการวาดตามๆ กันมา และภาพการประลองธรรมยุทธ ที่วัด
สุวรรณาราม ราชวรวิหารนี้ได้รับการยกย่องว่าเป็นภาพจิตรกรรมฝาผนังที่มีความงามยอดเยี่ยมแห่ง
หนึ่งในสมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้น๒   

 
 

ภาพขวา มโหสถจับกระเบนเหน็บด้วยมือซ้าย
และกดหลังเกวัฎพราหมณ์ด้วยมือขวา อันเป็น
ห ัวใจของภาพ แสดงให ้ เห็ นถ ึ งช ัยชนะที่
ปราศจากการนองเลือด 

ภาพซ้าย เป็นการประลองธรรมยุทธระหว่าง
มโหสถและเกวัฎพราหมณ์ ตำแหน่งภาพอยู่
ลำดับที่ ๕ นับจากประตูทางเข้าด้านขวา ภาพ
ขณะที ่มโหสถจ ับกระเบนเหน ็บของเกวัฎ
พราหมณ์อยู่ เสมือนกับเป็นหมุดหยุดเวลาของ
ภาพ ในขณะที่ทหารทั้งสองกองทัพต่างวิ ่งวุ่น 
ควบม้าหนีตายอย่างอลหม่าน 

 
๑ ประยูร อุลุชาฎะ, ครูคงแป๊ะและครูทองอยู่ สองจิตรกรเอกแห่งยุคทองของศิลปะจิตรกรรม

รัตนโกสินทร์, (กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์เมืองโบราณ, ๒๕๓๐), หน้า ๗. 
๒ กรมศิลปากร, วิวัฒนาการแห่งจิตรกรรมฝาผนังของไทย , (กรุงเทพมหานคร: กรมศิลปากร, 

๒๕๐๒), หน้า ๕๘. 



๓ 

จากภาพการประลองธรรมยุทธระหว่างกองทัพของพระเจ้าจุลนีแห่งเมืองปัลจาลนครที่ยก
ทัพร่วมกันกับเจ้าผู้ครองนครน้อยใหญ่อีก ๑๐๑ นคร มายังกำแพงเมืองมิถิลา หวังจะตีเมืองสุดท้ายที่
เหลืออยู่ซึ่งพระเจ้าวิเทหราชเป็นผู้ครองนคร เกวัฏพราหมณ์ออกอุบายแสร้งประลองธรรมยุทธ แต่ถู
กมโหสถซ้อนแผนทำให้ตนเองเสียท่าสร้างความอับอายพ่ายแพ้จนกองทัพต้องถอยล่ากลับไป 
เหตุการณ์ดังกล่าวข้างต้นนี้ สะท้อนให้เห็นว่าถ้าเพียงฝ่ายหนึ่งฝ่ายใดมีหลักธรรมไว้ในใจจะทำให้เกิด
การคิดพิจารณาอย่างผู้มีปัญญาว่าสิ่งนี้ควรทำหรือไม่ควรทำ และควรใช้วิธีการใดในการตอบโต้ ย่อม
สามารถแก้ไขปัญหาได้อย่างแยบคายและเกิดประโยชน์กับผู้เกี่ยวข้อง ผู้แวดล้อม ยังความสบายใจ
ให้กับทุกฝ่าย แต่ถ้าฝ่ายใดไม่ยึดหลักธรรม ซ้ำยังมีมิจฉาทิฏฐิในการดำเนินชีวิต คิดอยากได้อยากมีใน
สิ่งที่ไม่ใช่ของตน ย่อมนำมาซึ่งความพ่ายแพ้และสูญเสีย 

จากที่กล่าวมานี้ ทำให้ผู้เขียนเกิดแรงบันดาลใจในการอนุรักษ์และสืบทอดพุทธศิลป์ในเชิง
นวัตกรรมด้วยมองเห็นคุณค่าและความสำคัญของภาพจิตรกรรมฝาผนัง จึงสนใจศึกษาวิเคราะห์เพ่ือ
ถอดรหัสคติธรรมผ่านภาพจิตรกรรมฝาผนังเรื่องมโหสถชาดก ณ วัดสุวรรณารามราชวรวิหารแห่งนี้ 
โดยหวังว่าจะเกิดแนวคิดที่เป็นประโยชน์ต่อการส่งเสริมอนุรักษ์พุทธศิลป์อันทรงคุณค่านี้ให้สืบทอด
ต่อไปอย่างยั่งยืนสืบไป 

นวัตกรรมแห่งคุณค่าด้านหลักธรรม 

มโหสถชาดกเป็นการบำเพ็ญปัญญาบารมีของพระโพธิสัตว์ในชาติที่ ๕ และเป็นหนึ่งในทศ
บารมีซึ่งเป็นหลักธรรมในการตรัสรู้ ผู้เขียนศึกษาเกี่ยวกับเส้นทางที่กว่าจะไปถึงขั้นปัญญาได้นั้น มี
หลักธรรมอ่ืนใดที่ใช้เป็นทางเดินเพ่ือมุ่งไปสู่ปัญญา ดังนี้ 

๑) ทาน หมายถึงการให้ การสละออก การเอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ แบ่งปันเพื่อการอนุเคราะห์ 
การให้สิ่งของในการยังชีพ ให้ความรู้ศิลปวิทยาการ แนะแนวทางในการดำเนินชีวิตด้วยธรรม งานจิต
อาสา ตลอดจนอภัยทาน๓ ซึ่งเป็นหลักธรรมที่ทุกคนควรปฏิบัติ พระมหากษัตริย์ทรงปฏิบัติพระราช
กรณียกิจด้วยพระมหากรุณาธิคุณ ซึ่งไม่มีบัญญัติไว้เป็นกฎหมายหรือข้อบังคับใดๆ แต่ทรงทำเพราะ
สำนึกอยู่ในหน้าที่ปรากฏเป็นการให้ทานต่างๆ เพื่อบำบัดทุกข์บำรุงสุขให้กับประชาชน รัฐบาล 
ข้าราชการ มีหน้าที่ปฏิบัติงานเพื่อประชาชน หากขาดหลักธรรมในข้อทานนี้ อาจจะปฏิบัติหน้าที่ไป
ในทางมิชอบ ไม่สามัคคีในการงาน แก่งแย่งชิงดี โดยไม่ได้มุ่งประโยชน์สุขของประชาชนเป็นที่ตั้ง ทำ
ให้งานต่างๆ เสียหาย๔ 

 
๓ พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย, พิมพ์ครั้งท่ี ๔๑, (กรุงเทพมหานคร: 

สำนักพิมพ์ผลิธัมม์ ในเครือ สำนักพิมพ์เพ็ทแอนด์โฮม จำกัด, ๒๕๕๘), หน้า ๕๓๙.  
๔ สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก (เจริญ สุวฑฺฒโน) , ทศบารมี 

ทศพิธราชธรรม, พิมพ์ครั้งท่ี ๔, (กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย, ๒๕๕๕), หน้า ๙๗. 



๔ 

ทานในโภคทรัพย์ ๕ อย่าง เมื่อสามารถหาทรัพย์มาได้อย่างสุจริตแล้ว พระพุทธเจ้าทร ง
สอนวิธีการใช้ทรัพย์เหล่านั้นเพ่ือประโยชน์สูงสุด  คือ เลี้ยงดูบิดามารดา ครอบครัว บ่าวไพร่ให้เป็นสุข 
เลี้ยงเพื่อนให้เป็นสุข บำบัดอันตรายต่างๆ และทำพลี ๕ อย่าง ญาติพลี สงเคราะห์ญาติ อติถีพลี 
ต้อนรับแขก ปุพพเปตพลี ทำบุญอุทิศให้ผู้ตาย ราชพลี ถวายเป็นของหลวง เทวตาพลี ทำบุญอุทิศให้
เทวดา ทั้งหมดนี้เรียกว่าทาน คือการให้ทั้งหมด๕ 

ทานมัยบุญญกิริยาคือ การทำบุญอันสำเร็จโดยการให้ บุญโดยเหตุได้แก่ เครื่องชำระจิตใจ
ให้บริสุทธิ์ ลดความโลภ ความตระหนี่ บุญโดยผลให้ผลหลังการทำบุญคือความสุข ในการให้ทานทุก
ครั้งควรตระหนักถึงบุคคลผู้รับทานนั้นๆ ควรมีเจตนาบริสุทธิ์ทั้งในเวลาก่อนให้ ขณะให้ และในเวลาที่
ให้ไปแล้วจึงเป็นกุศลทาน ทานที่เป็นกุศลฉลาดในการให้ มีความเหมาะสม ทานเป็นหลักใหญ่ของโลก
เฉกเช่นกับหลักธรรมชาติทั่วไปเช่น ฝนตกลงมาทำให้แผ่นดินชุ่มฉ่ำด้วยน้ำ ประชาชน สัตว์น้อยใหญ่ได้
อาศัยน้ำในการยังชีพ ดินอุ้มน้ำไว้จนกลายเป็นแม่น้ำ ทะเล ลำธาร คลอง พระอาทิตย์ดูดน้ำจากแหล่ง
น้ำทั้งหลายกลายเป็นไอระเหยขึ้นไปบนท้องฟ้าจับตัวกันเป็นก้อนเมฆเมื่อเกิดความเย็นพอเหมาะจะ
กลั่นตัวกลายเป็นฝน แปลว่าทั้ง ๒ ฝ่ายอาศัยซึ่งกันและกัน ทานจึงเป็นหลักใหญ่ของชนหมู่มากที่มา
รวมตัวกัน ไม่ว่าจะเรียก ทศพิธราชธรรม บุญกิริยาวัตถุ โภคทรัพย์ หลักปฏิบัติที ่สำคัญคือความ
เกื้อหนุนจุนเจือซึ่งกันและกันระหว่างบุคคล สัตว์ ธรรมชาติ๖ 

ในชั้นอรรถกถา ได้เพิ่มเติมข้อทานขึ้นในบุญกิริยาวัตถุ ๑๐ ได้แก่ ปัตติทานมัยเป็น การ
เปิดโอกาสให้ผู้อ่ืนได้ทำความดี ได้ร่วมบุญร่วมกัน และ ปัตตานุโมทนามัยเป็นการยินดี การอนุโมทนา
ในความดี ในบุญที่ผู้อื่นได้กระทำ๗ 

๒) ศีล คือความประพฤติที ่ด ีงาม ความมีระเบียบวินัยมีกิริยามารยาทที่งดงาม ไม่
เบียดเบียนผู้อ่ืน เป็นการสำรวมระงับกาย วาจา และความคิดภายในใจ ให้แสดงออกด้วยความเมตตา
กรุณาไม่เบียดเบียนผู้อ่ืนในสังคม ทำให้มีการอยู่ร่วมกันด้วยความสงบสุข ปัญหาทั้งหลายจะเบาบางลง
ไปด้วย๘ 

ศีล ๕ เป็นการไม่ประทุษร้ายต่อชีวิตและร่างกาย ไม่ละเมิดในกรรมสิทธิ์และของรักของ
ผู้อ่ืน ไม่ประทุษร้ายจิตใจ ไม่ประทุษร้ายทางวาจา ไม่เสพสุราของมึนเมา ยาเสพติดให้โทษที่จะทำให้
เสียสติสัมปชัญญะ ในศีล ๘ เพ่ิมในข้องดเว้นของหรูหรา ฟุ่มเฟือยปรนเปรอความสุขทางร่ายกาย การ

 
๕ เรื่องเดียวกัน, หน้า ๙๘. 
๖ เรื่องเดียวกัน, หน้า ๙๙-๑๐๑. 
๗ พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย, พิมพ์ครั้งท่ี ๔๑, หน้า ๕๕๐. 
๘ เรื่องเดียวกัน, หน้า ๕๓๙. 



๕ 

ฝึกตนให้มีความเป็นอยู่อย่างง่ายมีอิสระจากวัตถุ สิ่งอำนวยความสะดวกต่างๆ๙ ศีลที่เกิดจากกรรม 
เป็นการปฏิบัติเป็นครั้งๆ ไป เปรียบเหมือนรั้วแห่งความดีกั้นความชั่วไม่ให้เข้ามาภายในจิตใจ ไม่ว่าจะ
มีข้อบัญญัติน้อยหรือมาก จะมีเพียงลักษณะเดียวเป็นการ รักษาความปกติ ทางกาย วาจา ใจ จะทำให้
ศีลบริสุทธิ์ไม่ด่างพร้อย ศีลจากกรรมที่ปฏิบัติสะสมจนเคยชินติดเป็นนิสัยในจิต จะกลายเป็นศีลบารมี 
พระโพธิสัตว์ทรงบำเพ็ญ สีลบารมี อย่างต่อเนื่องตลอดพระชาติจนทำให้สามารถสำเร็จพระโพธิญาณ
ในที่สุด๑๐ 

ในหลักธรรมข้อศีลนี้ มโหสถได้บำเพ็ญเช่นเดียวกัน คือการไม่คิดประทุษร้ายต่อชีวิตและ
ทรัพย์สิน อันที่จริงแล้วกองทัพของพระเจ้าวิเทหราชมีความสามารถในการรบกับกองทัพของพระเจ้า
จุลนีได้เพราะมีกำลังไพร่พลที่แข็งแกร่ง และมีเป็นจำนวนมากเช่นกัน แต่มโหสถพยายามหาวิธีการ 
ทางออกอื่นใดที่สามารถชนะศึกครั้งนี้โดยปราศจาการสูญเสีย ซึ่งความคิดเหล่านี้จะเกิดขึ้นกับใคร ผู้
นั้นย่อมมีพ้ืนฐานทางจิตใจจากการเป็นผู้มีศีล มีธรรม มีความเมตตาไม่คิดเบียดเบียนชีวิตของผู้อ่ืน จึง
เป็นสาเหตุให้มีชัยชนะจากการประลองธรรมยุทธโดยปราศจากการสูญเสียต่อชีวิตและทรัพย์สิน 

๓) ภาวนา เป็นการฝึกจิต พัฒนาอบรมจิตใจให้เจริญขึ้นด้วยคุณธรรม ทำให้จิตใจมีความ
มั่นคง ในการปฏิบัติภารกิจในชีวิต ทุกอย่างถ้าขาดการปฏิบัติให้เกิดปัญญาอุปมาเหมือนกับการ
หลับตาเดิน ไม่มีความรู้เกิดข้ึน มนุษย์และสัตว์เดรัจฉานมีความเหมือนในการรับรู้ทางอายตนะ  แต่สิ่ง
ที่ทำให้แตกต่างกันคือ สชาติปัญญา ซึ่งมนุษย์มีติดตัวมาแต่กำเนิดเกิดด้วยอำนาจของกรรมที่เป็นกุศล 
สามารถรู้ถึงความจริงของโลกและนำมาพัฒนาให้เกิดความเจริญทั้งทางร่างกายและจิตใจ สัตว์บาง
ชนิดสามารถมองเห็นได้ดีในเวลากลางคืน ได้กลิ ่นจากที่ไกลๆ การพัฒนาของสัตว์เหล่านั ้นยัง
เหมือนเดิม ไม่มีอะไรเปลี่ยนแปลงแต่มนุษย์เรานั้นมีความเจริญทั้งทางร่างกายและจิตใจอยู่อย่าง
ต่อเนื่องทั้งนี้เพราะมีตัวปัญญาเป็นบาทฐานสำคัญ๑๑ 

ภาวนาแบ่งออกเป็น ๒ แบบ (ภาวนา ๒) รายละเอียดดังนี้ 

๑) สมถภาวนา การทำจิตให้เป็นสมาธิ มีจิตตั้งมั่นในอารมณ์เดียวไม่ฟุ้งซ่านไปยังอารมณ์
อื่นๆ พระพุทธเจ้าทรงบัญญัติวิธีการภาวนาไว้ ๔๐ แบบ เรียกว่า กรรมฐาน ๔๐ ซึ่งในการเลือกวิธี
ปฏิบัตินั้นขึ้นอยู่กับความถนัด ถูกจริตของแต่ละคน ถ้าเคยฝึก สร้างสมการปฏิบัติแบบใดมาก่อน ก็จะ

 
๙ เรื่องเดียวกัน, หน้า ๕๔๐. 
๑๐ สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก (เจริญ สุวฑฺฒโน) , ทศบารมี 

ทศพิธราชธรรม, หน้า ๑๐๒ - ๑๐๔. 
๑๑ สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก (เจริญ สุวฑฺฒโน) , ปัญญาใน

พระพุทธศาสนา, พิมพ์ครั้งท่ี ๖ (กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย, ๒๕๕๗), หน้า ๔ - ๑๐. 



๖ 

สามารถปฏิบัติได้ก้าวหน้าเร็วและง่าย ไม่ว่าจะเลือกการปฏิบัติแบบใด ผู้ปฏิบัติควรรักษาศีลใ ห้
สมบูรณ์ตามเพศของตน จึงจะทำให้จิตเป็นสมาธิได้ง่ายขึ้น 

๒) วิปัสสนาภาวนา การเจริญปัญญา เมื่อจิตตั้งมั่นในสมาธิดีแล้ว จิตจะนุ่มนวลควรต่อ
การฝึกเจริญปัญญา การฝึกวิปัสสนาภาวนานั้นจิตจะไม่แช่นิ่งอยู่ในอารมณ์หนึ่งอารมณ์ใดเหมือนกับ
สมถภาวนา แต่เป็นจิตที่คิดพิจารณาถึงเหตุและผลในสภาวธรรม สังขารธรรมที่เกิดขึ้น รู้แจ้งเห็นจริง
ในขันธ์ ๕ ว่าเป็นไตรลักษณ์ เรียกว่า สมาธิอบรมปัญญา เป็นสมาธิทำให้เกิดปัญญา จิตจะเบาสบาย 
ปราศจากกิเลสทั้งหลายไปตามลำดับ สมาธิของจิตจะก้าวหน้ามากขึ้นจนไปถึง ปัญญาอบรมสมาธิ จะ
เห็นว่าทั้งสมถและวิปัสสนาภาวนานั้นมีความเกี่ยวเนื่องกันและอุปการะซึ่งกันและกัน เปรียบได้กับ 
สมาธิเหมือนหินลับมีด วิปัสสนาเหมือนมีดที่ถูกลับจนคมสามารถฟาดฟันกับกิเลสที่จะเข้ามาสู่ในของผู้
ปฏิบัติ ปัญญาของมโหสถ เกิดจากความเข้าใจอย่างแท้จริง เริ ่มตั ้งแต่ทำทานเมื ่อแรกเกิด ไม่
เบียดเบียนชีวิต ดำรงตนในศีล เกิดเป็นสมาธิอันปราศจากความคิด เมื่อมีความเข้าใจอย่างลึกซึ้งต่อสิ่ง
ใดสิ่งหนึ่ง เรื่องใดเรื่องหนึ่ง เป็นเพราะการนิ่งสงบกับสิ่งนั้นและเกิดเป็นความเข้าใจ ไม่ใช่เกิดจากการ
นั่งครุ่นคิด ถ้าว่างจากความคิดจึงจะเกิดปัญญา สมดังที่พระพุทธองค์ตรัสไว้ว่า ผู้ใดมีปัญญาพิจารณา
จนจิตเห็นความจริงว่า ร่างกายนี้เป็นอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา ไม่ใช่ตัว ไม่ใช่ตน คน สัตว์ แม้จะนาน
เพียงชั่วช้างยกหูข้ึนกระดิก ก็ยังดีเสียกว่าผู้ที่มีอายุยืนนานถึง ๑๐๐ ปีแต่ไม่มีปัญญาเห็นความเป็นจริง
ดังกล่าว๑๒ 

ภาวนา ๔ คือ การเจริญขึ้น การพัฒนา ทำให้เกิดสิ่งต่างๆ ขึ้น ได้แก่ กายภาวนาเป็นการ
เจริญทางกาย สามารถพัฒนาความสัมพันธ์ในการรับรู้ทางอินทรีย์ ๕ โดยใช้ประโยชน์จากสิ่งเหล่านั้น
ในทางท่ีเป็นกุศลธรรม ศีลภาวนาเป็น การเจริญศีล พัฒนาความประพฤติ ให้ตั้งอยู่ในระเบียบวินัย ไม่
เบียดเบียนผู้อ่ืน เกื้อกูลแบ่งปันกัน จิตตภาวนาเป็น การเจริญจิต พัฒนาคุณภาพของจิต ให้เจริญด้วย
ธรรม ปัญญาภาวนาเป็น การเจริญปัญญา พัฒนาปัญญา ให้เจริญงอกงามและรู้แจ้งเห็นจริงตามความ
เป็นจริง มีวิธีแก้ปัญหาตามสภาพความเป็นจริงรู้ถึงเหตุปัจจัยที่ทำให้เกิด๑๓ 

จากภาพกรณีศึกษาเป็นฉากในการประลองธรรมยุทธระหว่างกองทัพของพระเจ้าจุลนี 
แห่งเมืองปัลจาลนครที่ยกทัพร่วมกันกับเจ้าผู้ครองนครน้อยใหญ่อีก ๑๐๑ นคร มายังกำแพงเมืองมิถิ
ลา หวังจะตีเมืองสุดท้ายที่เหลืออยู่ซึ่งพระเจ้าวิเทหราชเป็นผู้ครองนคร กองทัพของพระเจ้ าจุลนีพัก
แรมใกล้ๆ กับกำแพงเมือง แต่ยังไม่สามารถหักเมืองได้ เกวัฏพราหมณ์จึงออกอุบายแสร้งประลอง
ธรรมยุทธ แต่ถูกมโหสถซ้อนแผนทำให้ตนเองเสียท่าสร้างความอับอายพ่ายแพ้จนกองทัพต้องถอยล่า

 
๑๒ สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก (เจริญ สุวฑฺฒโน) , วิธีสร้างบุญ

บารมี, (กรุงเทพมหานคร: บริษัท หลุยส์การพิมพ์ จำกัด, ๒๕๕๑), หน้า ๒๔ - ๓๓. 
๑๓ พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย, หน้า ๓๔๘-๓๔๙. 



๗ 

กลับไป ถ้าฝ่ายใดมีหลักธรรมไว้ในใจ จะทำให้เกิดการคิดพิจารณาอย่างผู้มีปัญญาว่าสิ่ งนี้ควรทำ
หรือไม่ควรทำ และควรใช้วิธีการใดในการตอบโต้ ย่อมสามารถแก้ไขปัญหาได้อย่างแยบคายและเกิด
ประโยชน์กับผู้เกี่ยวข้อง ผู้แวดล้อม ยังความสบายใจให้กับทุกฝ่าย แต่ถ้าฝ่ายใดไม่ยึดหลักธรรม ซ้ำยัง
มีมิจฉาทิฏฐิในการดำเนินชีวิต คิดอยากได้อยากมีในสิ่งที่ไม่ใช่ของตน ย่อมนำมาซึ่งความพ่ายแพ้และ
สูญเสีย ผู้เขียนได้สรุปหลักธรรมในฉากการประลองธรรมยุทธตามรายละเอียดในตารางดังต่อไปนี้ 

 

ตารางสรุปคติธรรมของมโหสถบัณฑิตและเกวัฏพราหมณ์ 
ตัวละคร คติธรรม ประโยชน์ โทษ 

มโหสถบัณฑิต 
 
 
 

ทาน 
การบำบัดทุกข์ บำรุงสุข 
ลดการสูญเสีย 
 

 
ทหารและราษฎรในเมือง
มิถ ิลาอยู ่ร ่มเย ็น ไม่เสีย
เลือดเนื้อ เสียทรัพย์สิน 

 
 
 
 

 ราชพลี 
ท ำ ป ร ะ โ ย ช น ์ ถ ว า ย
พระราชา 

 
ราชวงศ์สามารถดำรงอยู่
ได้สืบไป 

 
 

 
ศีล 
ไม่ประทุษร้ายต่อชีวิตและ
ทรัพย์สิน 

 
ทหารของพระเจ ้าจ ุลนี
ปลอดภัย ไม่มีการสูญเสีย
เลือดเนื้อและทรัพย์สิน ใน
การศึกครั้งนี้ 

 

ภาวนา 
การคิดพิจารณาหาทาง
ออกท่ีเป็นกุศล 

 
หลีกเลี่ยงการเสียชีวิตและ
ทรัพย์สินของทั้งสองฝ่าย 

 
 

เกวัฏพราหมณ์ 
 
 
 
 
 
 
 

ขาดทาน 
ไม่คิดถึงผู้อ่ืน 
ยึดตนเองเป็นหลัก 

 
 
 

ทำให้เกิดการ
เผชิญหน้าในสภาวะที่
ตึงเครียด และรุนแรง
ไปถึงการเข้าปะทะ 

ขาดศีล 
มุ่งประทุษร้ายต่อชีวิตและ
ทรัพย์สิน 

 
 

ยกทัพกรีฑามาประชิด
กำแพงเมือง ซึ ่งจะทำ
ให ้ เ ก ิ ดกา รส ูญ เสี ย
ตามมา 



๘ 

 
 

อยากได้ทรัพย์สินของผู้อ่ืน
มาเป็นของตน 

 
 
 

ความโลภทำให้พ่ายแพ้
ต่อการประลองธรรม
ยุทธ 

ขาดภาวนา 
ขาดการระวังในตา หู จมูก 
ลิ้น กาย ใจ 
 

 ทำให้เส ียแผน ตาไป
ก ร ะ ท บ กั บ
ขบวนมโหสถ เผลอก้ม
เก็บแก้วมณีเป็นเหตุให้
แพ้การประลอง 

จากหลักธรรมที่เป็นทางเดินแห่งปัญญาที่กล่าวมาแล้วนั้น ล้วนมีความเกี่ยวเนื่องกัน 
ทำงานร่วมกัน ส่งเสริมซึ่งกันและกันไม่สามารถแยกหรือขาดหลักใดหลักหนึ่งไปได้ ในการเกิดของ
มนุษย์นั้น พระพุทธเจ้าทรงตรัสไว้ว่า “...ภิกษุทั้งหลาย เต่าตาบอดนั้น เมื่อโผล่ขึ้นมา ๑๐๐ ปีต่อครั้ง 
จะสอดคอเข้าไปในแอกที่มีรูเดียวโน้นเร็วกว่า แต่เราไม่กล่าวว่าคนพาลผู้ตกไปสู่วินิบาตคราวเดียวแล้ว
กลับได้เป็นมนุษย์อีก (จะเร็วกว่านั้น)...”๑๔ เมื่อมีโอกาสได้เกิดเป็นมนุษย์และได้พบพระพุทธศาสนา
ควรหมั่นบำรุงทาน ศีล ภาวนาอย่างต่อเนื่องเพื่อใช้เป็นเสบียงไปเลี้ยงตัวในเบื้องหน้า ถ้าสิ่งนี้ไม่มีอยู่
จริงดังที่ท่านทรงตรัสไว้ จะเป็นการเสมอตัวไม่ขาดทุนแต่อย่างใด แต่ถ้าเรื่องที่ทรงตรัสเป็นเรื่องจริง
ดังที่ปราชญ์ในอดีตยอมรับ อานิสงฆ์ของการให้ทาน รักษาศีล เจริญภาวนาจะทำให้ มีโภคทรัพย์มาก 
มีผิวพรรณงามและมีปัญญาในการดำเนินชีวิต ชีวิตนี้จะไม่เป็นโมฆะอย่างแน่นอน 

นวัตกรรมแห่งคุณค่าด้านวัฒนธรรม 

วัฒนธรรมเป็นสิ่งที่ทำความเจริญงอกงามให้แก่หมู่คณะ เช่น วัฒนธรรมไทย วัฒนธรรมใน
การแต่งกาย วิถีชีวิตพื้นบ้าน๑๕ ขนบธรรมเนียม ประเพณี ภาษา และทุกสิ่งทุกอย่างที่คนในสังคมนั้น
สร้างขึ้นมาเพื่อดำรงชีวิตอยู่ร่วมกัน๑๖ เช่น ทรงผมของคนในสมัยนั้น  การแต่งกาย บ้านเรือนสร้าง
แบบสถาปัตยกรรมไทย วิถีชีวิตความเป็นอยู่ การติดต่อค้าขายกับชาวต่างชาติ ล้วนบ่งบอกถึง
วัฒนธรรมในสมัยรัชกาลที่ ๓ ซึ่งสามารถที่จะศึกษาคุณค่าเหล่านี้จากภาพจิตรกรรมฝาผนัง เป็น

 
๑๔ สํ.ม. (ไทย) ๑๙/๑๑๑๗/๖๓๐. 
๑๕ ราชบัณฑิตยสถาน, พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. ๒๕๕๔ , [ออนไลน์], แหล่งที่มา: 

http://www.royin. go.th/dictionary [๑๒ กุมภาพันธ์ ๒๕๖๓]. 
๑๖ Kanchanapisek. or.th, สารานุกรมไทยสำหรับเยาวชน เล่มที่ ๑๖ , [ออนไลน์], แหล่งที่มา: 

http://kanchanapisek.or.th/kpsub/book/book.php?book=16&chap=5&page=t16-5-infodetail01.html 
[๑๒ กุมภาพันธ์ ๒๕๖๓]. 

http://www.royin/


๙ 

ประจักษ์พยานได้ดีกว่าการวิเคราะห์ทางเอกสาร๑๗ และการสร้างสรรค์งานพุทธศิลป์ในแต่ละยุคมี
ความแตกต่างกัน ศิลปินในยุคปัจจุบันไม่สามารถสร้างงานที่ศิลปินชั้นครูเคยสร้างไว้ในอดีต ไม่ใช่
เพราะไม่มีความสามารถแต่เป็นเพราะวิถีชีวิตและสิ่งแวดล้อมที่แปรเปลี่ยนไปโดยสิ้นเชิง ภาพแต่ละ
ภาพจึงมีคุณค่าทางวัฒนธรรมของแต่ละยุคแต่ละสมัยที่ไม่เหมือนกัน๑๘ สิ่งเหล่านี้เป็นเครื่องหมายที่
แสดงถึงการมีอารยธรรมและความเจริญของประเทศ 

 

ภาพทหารในกองทัพพระเจ้าวิเทหราช สะท้อน
ให้เห็นถึงวัฒนธรรมการแต่งกาย ตลอดจนทรง
ผมในสมัยรัชกาลที่ ๓ ได้อย่างเด่นชัด และช่าง
เขียนยังสอดแทรกอารมณ์ขันในภาพ ทหารปิด
ปากหัวเราะเยาะเกวัฎพราหมณ์ที่หลงอุบายก้ม
ลงเก็บแก้วมณี 

 

 

นวัตกรรมแห่งคุณค่าด้านประวัติศาสตร์ 

ภาพจิตรกรรมฝาผนังมีคุณค่าในการศึกษาหลักวิชาและแบบอย่างฝีมือช่างที่สืบมาแต่
โบราณ ทั้งยังเป็นหลักฐานสำคัญในการศึกษาค้นคว้าทางประวัติศาสตร์และโบราณคดี ภาพจิตรกรรม
เหล่านี้จึงเปรียบเสมือนกับหลักฐานทางเอกสารที่ไม่ต้องตีความ หากแต่มีความชัดเจนทางสายตา 
ภาพแต่ละภาพสามารถบอกถึงช่วงเวลา อายุของภาพ และการติดต่อกับชาวต่างชาติในนโยบายการ
ต่างประเทศอีกด้วย๑๙ ดังเช่นพระราชดำรัสของสมเด็จพระเทพรัตนราชสุดา สยามบรมราชกุมารี 
ความว่า “...เนื่องจากอุปสรรคในการศึกษาประวัติศาสตร์โดยเฉพาะประวัติศาสตร์ยุคต้นๆ หรือยุค
ก่อนประวัติศาสตร์ คือการที่หลักฐานมีน้อย ไม่แน่ชัด และไม่สมบูรณ์ พงศาวดาร จดหมายเหตุ และ
เอกสารทางประวัติศาสตร์ที่มีอยู่มักเป็นของที่เขียนขึ้นในสมัยหลังซึ่งอาจจะผิดจากความเป็นจริงไป
มาก หลักฐานที่ใช้ประกอบกับการศึกษาประวัติศาสตร์อีกประเภทคือ จารึกซึ่งมีทั้งศิลาจารึกและ
โลหะจารึกซึ่งเป็นหลักฐานที่น่าเชื่อถือมากกว่าหลักฐานประเภทแรกเพราะเป็นสิ่งที่เขียนขึ้นในช่วง

 
๑๗ ศ. ศิลป์ พีระศรี, คุณค่าของจิตรกรรมฝาผนัง, (กรุงเทพมหานคร: กรมศิลปากร, ๒๕๐๒), หน้า ๕. 
๑๘ เรื่องเดียวกัน, หน้า ๒๒. 
๑๙เรื่องเดียวกัน, หน้า ๕. 



๑๐ 

ระยะเวลาที่เหตุการณ์นั้นๆ เกิดขึ้นจริงๆ จารึกนี้ส่วนใหญ่จะกล่าวถึงการสร้างศาสนสถาน สถานที่
สำคัญอ่ืนๆ ชัยชนะในสงคราม การประกอบพิธีทางศาสนา การทำบุญเป็นส่วนใหญ่...” 

 
 

ช่างคงเขียนโดยตั้งใจแสดงเครื่องแต่งกายตาม
ความเป็นจริง ซึ่งช่างเขียนได้มีโอกาสเห็นทหาร
เหล่านี้เดินเต็มบ้านเต็มเมืองในสมัยนั้นด้วยตา
ของตนเอง ซึ ่งสะท้อนให้เห็นถึงสภาพสังคม 
สภาพบ้านเมืองในสมัยนั้น 

ภาพทหารรับจ้างชาวตะวันตกและชาวเปอร์เซีย 
สะท้อนให้เห็นถึงการติดต่อกับชาวต่างชาติใน
สมัยรัชกาลที่ ๓ ทั ้งทางด้านการค้าขาย การ
ต่างประเทศ กลาโหม เป็นต้น 

 

 

 

 
 

หลักฐานทางประวัติศาสตร์ที่ถือได้ว่าเป็นหลักฐานทางโบราณคดีแท้ๆ เป็นหลักฐานจากงาน
ศิลปะที่ปรากฏอยู่ในรูปของโบราณสถาน โบราณวัตถุ ในภาพจิตรกรรมฝาผนังและประติมากรรม
ตกแต่งพระอุโบสถ งานศิลปกรรมเหล่านี้จึงเป็นเสมือนเครื่องบันทึกเรื่องราวที่สูญหายไปจากการรับรู้
ของคนในสมัยปัจจุบัน๒๐ 

นวัตกรรมแห่งคุณค่าด้านจิตใจ 

ภาระในชีวิตปัจจุบันที่วุ่นวาย เร่งรีบ แต่เมื่อก้าวเข้ามาภายในพระอุโบสถที่มีความสงบ 
ก่อให้เกิดอาการสำรวมและจิตเป็นสมาธิ เป็นเหมือนการได้ปลีกตนออกจากโลกภายนอก ซึ่งความ
สงบถือเป็นหลักสำคัญในจิตรกรรมทุกชนิดของไทย ในสมัยโบราณเมื่อจะปั้นพระพุทธรูป ช่างปั้น
จะต้องถือศีล นุ่งขาวห่มขาว เพราะเมื่อถือศีล จิตใจก็บริสุทธิ์ งานที่ทำด้วยใจบริสุทธิ์ย่อมออกมาด้วย

 
๒๐ เนื้ออ่อน ขรัวทองเขียว, ความเข้าใจในจิตรกรรมไทยประเพณี, หน้า ๒๔-๒๕. 



๑๑ 

การกระทำที่ถูกที่ควร ส่งผลมาถึงชิ้นงานทำให้มองแล้วเกิดความสงบขึ้นในจิตใจ๒๑และยังเป็นการ
น้อมนำชักจูงให้ผู้เข้าชมเกิดความศรัทธาเลื่อมใสในพระพุทธศาสนา ผู้ที่มีความศรัทธาอยู่แล้วเมื่อได้
ชมภาพจะเกิดความซาบซึ้งในพระธรรมมากยิ่งขึ้น ยิ่งถ้าบุคคลนั้นเคยได้รับรู้เรื่องราวมาก่อน จะยิ่งติด
หูติดตาและติดอยู่ในใจ ก่อให้เกิดศรัทธาเลื่อมใสยิ่งขึ้น๒๒ เมื่อจิตที่เป็นสมาธิอย่างต่อเนื่องสามารถ
ยกระดับใจให้ขึ้นสู่การภาวนาได้ และช่วยกล่อมเกลาจิตใจ อีกทั้งเป็นคติธรรมให้ฉุกคิดเสมือนข้อ
เตือนใจให้พุทธศาสนิกชนปฏิบัติแต่สิ่งที่เหมาะที่ควร โดยเฉพาะในเรื่องชาดกที่เน้นสอนเรื่องความสุข
ของมนุษย์ที่จะเกิดขึ้นได้นั้น ขึ้นอยู่กับการกระทำ นั่นคือละเว้นความชั่ว ทำความดี ทำจิตใจให้ผ่อง
ใส๒๓ เหมือนกับมโหสถที่ทำแต่ความดี เริ่มที่เพื่อประโยชน์ตน ตั้งแต่ช่วยรักษาอาการปวดศีรษะของ
บิดาเมื่อแรกเกิด และเพื่อประโยชน์ท่าน เช่น นำยานั้นไปรักษาชาวบ้านในเมือง และการประลอง
ธรรมยุทธเป็นการทำเพ่ือสังคมเพ่ือประเทศชาติ ลดความสูญเสียทั้งหลายได้ 

จากความข้างต้นกล่าวได้ว่า การนำพาให้พระนางนันทาได้พบกับความงามที่พึงใจ แล้วจึง
อธิบายให้เห็นถึงกฎธรรมชาติที่ไม่มีใครหลีกเลี่ยงได้ พระนางจะมัวเสียเวลาหลงชื่นชมกับความงามใน
ร่างอันเปื ่อยเน่าไปเพื ่ออะไร เมื ่อพระนางเข้าใจอย่างถ่องแท้จ ึงทำให้สามารถบรรลุธรรมได้  
เช่นเดียวกับการเผยแผ่พระพุทธศาสนา เมื ่อบัวมีหลายเหล่า พุทธศาสนิกชนมีหลายระดับจึง
จำเป็นต้องหาวิธีการสื ่อสารที่เหมาะกับภูมิรู ้ภูมิธรรมของแต่ละบุคคล  เพราะสุดท้ายจุดหมาย
ปลายทางท่ีเป็นทางสายเดียวนี้ล้วนมุ่งสู่จุดหมายเดียวกันคือ นิพพาน 

บทสรุป  

ช่างสมัยโบราณสร้างงานพุทธศิลป์ขึ้นเพื่อเทิดทูนพระพุทธเจ้าเป็นสำคัญ อาจจะอยู่ใน
ชาดก ศาสนสถาน วิหาร เจดีย์ เพื่อบูชาพระพุทธเจ้า ทุ่มเททั้งกำลังกาย กำลังใจ สติปัญญา และ
บรรดาช่างในสมัยโบราณทั้งหลายส่วนใหญ่อยู่ในสมณเพศ ใช้ชีวิตเดินตามแนวทางของพระพุทธองค์
อยู่แล้ว หลักธรรมทั้งหลายล้วนมีที่มาจากประสบการณ์ที่พระพุทธเจ้าทรงประสบมา นำมาใช้เทศนา
สอนเหล่าพระภิกษุสงฆ์ จนมาถึงฆราวาสเป็นทอดมา และเนื่องจากภูมิรู้ภูมิธรรมของพุทธศาสนิกชนมี
หลายระดับ จึงต้องใช้เครื่องมือในการสื่อสารให้ถูกตามคุณสมบัติของคนเหล่านั้น ไม่ว่าจะเป็นเรื ่อง
ชาดก พุทธประวัติ จึงถูกนำมาถ่ายทอดในงานศิลปะอีกต่อหนึ่ง ทำให้เข้าใจ และเข้าถึงโดยง่าย 

จากภาพเขียนจิตรกรรมฝาผนังที่ทรงคุณค่าในหลายๆ ด้านดังที ่กล่าวมาแล้วนั้น ได้
สะท้อนถึงนวัตกรรมการสืบทอดพระพุทธศาสนาและเอกลักษณ์ความเป็นชาติไทยจากอดีตสู่ปัจจุบัน 
เป็นเหมือนบันทึกประวัติศาสตร์ของคนในชาติ ช่วยยกระดับจิตใจ การดูแลรักษาในสมัยโบราณ 

 
๒๑ น. ณ ปากน้ำ (นามแฝง), ถามตอบศิลปะไทย, หน้า ๖๑. 
๒๒ ศ. ศิลป์ พีระศรี, คุณค่าของจิตรกรรมฝาผนัง, หน้า หน้า ๒๘. 
๒๓สมชาติ มณีโชติ, จิตรกรรมไทย, (กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์โอเดียนสโตร์, ๒๕๒๙), หน้า ๒๕. 



๑๒ 

พระภิกษุสงฆ์จะดูแลรักษากันเองเป็นเพราะท่านเป็นช่างจึงมีความคิดและปัญญาในการอนุรักษ์ แต่
เมื่อมาถึงยุคปัจจุบันเริ่มมีปัญหาในการอนุรักษ์อย่างถูกวิธี ผู้เขียนคิดว่าควรจัดอบรมพระภิกษุสงฆ์ ผู้มี
อำนาจหน้าที่ในการดูแลพุทธศิลป์ เนื่องจากบางวัด ขาดการดูแลเอาใจใส่ ทำให้บางครั้งภาพจิตรกรรม
เหล่านั้น ได้รับความเสียหายจากกาลเวลา อากาศ ความชื้น อาจเป็นเพราะรู้เท่าไม่ถึงการณ์ จึงจำเป็น
อย่างเร่งด่วนที่ต้องทำความเข้าใจให้เห็นถึงคุณค่าของพุทธศิลป์เหล่านั้นเพื่ออยู่คู่กับสังคมให้ยืนนาน 
โดยจำเป็นที่จะต้องศึกษาเรื่องอดีตนั้นก็เพื่อหาเหตุแห่งความเป็นมาทั้งที่เจริญและเสื่อมถอย เพ่ือ
ประโยชน์แก่การปรับใช้ให้ถูกต้องและเหมาะสมกับสภาวะแวดล้อมที่เปลี่ยนตามยุคสมัย เพื่อการ
รักษาศิลปกรรมให้ทรงคุณค่านั้น ให้เห็นคุณค่าและรู้จักรักในงานพุทธศิลป์เหล่านั้นหมายถึงการรัก
และหวงแหนสมบัติของชาติสืบไป 

 
 

 
บรรณานุกรม 

น. ณ ปากน้ำ (นามแฝง). ชุดจิตรกรรมฝาผนังในประเทศไทย วัดสุวรรณาราม. กรุงเทพมหานคร: 
สำนักพิมพ์เมืองโบราณ, ๒๕๕๐. 

เนื้ออ่อน ขรัวทองเขียว. ความเข้าใจในจิตรกรรมไทยประเพณี. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์จุฬา-
ลงกรณมหาวิทยาลัย, ๒๕๕๖. 

ประยูร อุลุชาฎะ. ครูคงแป๊ะและครูทองอยู ่ สองจิตรกรเอกแห่งยุคทองของศิลปะจิตรกรรม
รัตนโกสินทร์. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์เมืองโบราณ, ๒๕๓๐. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย. พิมพ์ครั้งที่ ๔๑. กรุงเทพมหานคร: 
สำนักพิมพ์ผลิธัมม์ ในเครือ สำนักพิมพ์เพ็ทแอนด์โฮม จำกัด, ๒๕๕๘.  

ศิลป์ พีระศรี, ศ. คุณค่าของจิตรกรรมฝาผนัง. กรุงเทพมหานคร: กรมศิลปากร, ๒๕๐๒. 
สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก (เจริญ สุวฑฺฒโน).  ทศบารมี 

ทศพิธราชธรรม. พิมพ์ครั ้งที ่ ๔. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย, 
๒๕๕๕. 

สมชาติ มณีโชติ. จิตรกรรมไทย. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์โอเดียนสโตร์, ๒๕๒๙. 
สำนักราชบัณฑิตยสถาน. พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. ๒๕๕๔. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: 

royin. go.th/dictionary/ [๑๒ กุมภาพันธ์ ๒๕๖๓]. 
Kanchanapise.or.th. สารานุกรมไทยสำหรับเยาวชน เล ่มที ่  ๑๖.  [ออนไลน์]. แหล่งที ่มา: 

kanchanapisek.or.th/kpsub/book/book.php?book=&chap=5 &page=t1 6 - 5 -
infodetail01.html [๑๒ กุมภาพันธ์ ๒๕๖๓]. 


