
 

Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2 (January – June 2021)  
  

บทความวิชาการ 

 
 

มิติแห่งธรรมสมังคี : การอธิบายหลักธรรมในแนวนอน 
Dimensions of Dharma Integration : Dharma Description  

in a Vertical View 
 

                                               นายประเชิญ  ช่ืนรักชาติ 
                                            Mr. Prachirn Chuenrukchart                                                         

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม ่
                                                     Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Chiang Mai Camplus 

                                                                               srukchart@yahoo.com 

 
 

 
 
บทคัดย่อ 

ในการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน ผู้ปฏิบัติจะประสบสภาวธรรมหลายหลากและเกิด
ความรู้ที่เรียกว่า “ญาณ” ในระดับต่างๆ เมื่อจะอธิบายญาณเหล่านี้ ส่วนใหญ่มุ่งไปที่วิปัสสนาญาณ 
๑๖ และอธิบายไปตามลำดับจนครบ วิธีการนี้เป็นการอธิบายหลักธรรมในแนวตั้ง ซึ่งเป็นแนวจารีตที่
นิยมใช้ในการแสดงพระธรรมเทศนา ในบทความนี้ ผู ้เขียนขอนำเสนอการอธิบายหลักธรรมใน
แนวนอน ที่กล่าวถึงหมวดธรรมอื่นๆ อันเป็น “ธรรมสมังคี” คือเกิดขึ้นด้วยกันในขณะแห่งการปฏิบัติ 
การอธิบายหลักธรรมในลักษณะนี้ ก่อให้เกิดธรรมวิจัยคือการพินิจใคร่ครวญธรรมะของพระพุทธเจ้า
อย่างถ้วนถี่และกว้างขวาง เมื่อรู้ชัดถึงความสัมพันธ์ของหมวดธรรมทั้งหลาย ก็สามารถอธิบายหมวด
ธรรมเหล่านั้นจากแง่มุมหรือมิติไหนก็ได้ ผู้เขียนจะใช้วิธีการอธิบายในแนวนอนนี้ เพื่อแสดงมิติแห่ง
ของหมวดธรรม ที่เกิดด้วยกันในขณะแห่งการปฏิบัติ หมวดธรรมเหล่านี้ คือ วิสุทธิ ๗ วิปัสสนาญาณ 
๑๖ อฺริยสัจ ๔ สิกขา ๓ และมรรค ๘    
 
คำสำคัญ :  อธิบายหลักธรรมในแนวตั้ง, อธิบายหลักธรรมในแนวนอน 

Received:   June 21, 2021  Revised:   June 29, 2021 
Accepted: June 30, 2021  

 



 

Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2 (January – June 2021)  
 

 

Abstract 
In the Vipassana meditation practice, practitioners experience variety of 

mental phenomena and acquire various levels of “Vipassana Ñāna” (Knowledge in 

Insight Meditation), which comes in a few sets. When describing these Ñānas, one 

usually picks the set of Vipassanā Ñāna 16 and describes it in details. This kind of method 

is considered as a Vertical Description of the Dharma. It is very common in monks’ 

sermon delivery in Thailand. In this article, I’ll be presenting another kind of method, a 

Horizontal Description of the Dharma. Through this method, one would see concurring 

Dharmas, aka Dhammasamaṇgῑ - Dharmma Integration, occurred during the meditation 

practice. The method fosters Dhamma-vicaya - Dharma contemplation, where one would 

thoroughly and widely analyze and investigate the teachings of Lord Buddha. Once 

obtaining the right understanding of the Dharmas, one would be able to explain them 

from any angle or viewpoint. I’ll be using this description method to explain an 

integration of the following Dharmas: Visuddhi 7 (Seven Stages of Purity), Vipassanā 

Ñāna 16 (16 Stages of Knowledge in Insight Meditation), Ariyasacca 4 (Four Noble 

Truths), Sikkhā 3 (Three Stages of Learning), and Magga 8 (the Eightfold Path).  

Keywords :  Vertical Description of Dharma, Horizontal Description of Dharma. 
 
 
 

 

บทนำ 
ในการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน ผู้ปฏิบัติประสบพบผ่านวิปัสสนาญาณตามลำดับขั้น 

วิปัสสนาญาณคือความรู้ความเข้าใจสภาวธรรมที่เกิดขึ้นในขณะแห่งการปฏิบัติ ญาณนี้มีหลายชุด 
กล่าวคือ วิปัสสนาญาณ ๙ วิปัสสนาญาณ ๑๐ และวิปัสสนาญาณ ๑๖ จำนวนของญาณที่ต่างกัน
ขึ้นอยู่กับแหล่งที่มา นั่นคือ วิปัสสนาญาณ ๙ ถูกรวบรวมข้ึนตามนัยแห่งคัมภีร์ปฏิสัมภิทามรรคและ
ถูกนำมาอธิบายพิสดารขึ้นในวิสุทธิมรรค ในอภิธัมมัตถสังคหะ มีการเพิ่มสัมมสนญาณเข้ามา จึง
เป็นวิปัสสนาญาณ ๑๐๑ ในสมัยหลังๆ มีการรวมวิปัสสนาญาณเข้าเป็นชุด เรียกว่า ญาณ ๑๖ หรือ 
โสฬสญาณ๒ โดยทั่วไป นิยมใช้วิปัสสนาญาณ ๑๖ ซึ่งรวมวิปัสสนาญาณ ๙ และวิปัสสนาญาณ ๑๐ 
อยู่ด ้วย เมื ่อบรรยายหมวดธรรมนี ้ นิยมอธิบายไปตามลำดับแห่งญาณ อาจมีการกล่าวถึง
หลักธรรมอ่ืนๆ มาสนับสนุนบ้าง การอธิบายหลักธรรมอย่างนี้ถือว่าเป็นการอธิบายแบบแนวตั้ง มี

 
๑ สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตโต), พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลธรรม , 

(กรุงเทพมหานคร : มูลนิธิ ป.อ. ปยุตฺโต. เพื่อเชิดชูธรรม, ๒๕๕๙), หน้า ๒๒๗. 
๒ พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต), พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย, (กรุงเทพมหานคร: กองทุน ป. อ. 

ปยุตฺโต เพือ่เชิดชูธรรม, ๒๕๕๕), หน้า ๔๘๐. 



 

Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2 (January – June 2021)  
 

วิธีการคล้ายกับการแสดงพระธรรมเทศนาแบบจารีตของพระสงฆ์ ผลที่ได้คือ เราได้เรียนรู้ลักษณะ
และคุณสมบัติของหลักธรรมนั้นเป็นหลัก แต่ขาดภาพรวมคือความสัมพันธ์ของหลักธรรมนั้นที่
ปรากฏในหมวดธรรมอ่ืนๆ   

มีการอธิบายหลักธรรมอีกประเภทหนึ่งที ่ไม่แพร่หลาย  กล่าวคือ การอธิบายใน
แนวนอน เป็นการอธิบายหลักธรรมที่เกิดด้วยกันหรือพร้อมกันบ้าง หลักธรรมอย่างเดียวกันแต่
ปรากฏชื ่อต่างกันในข้อธรรมต่างหมวดบ้าง การอธิบายหลักธรรมอย่างนี ้ ทำให้เข้าใจถึง
ความสัมพันธ์กันของหลักธรรมในหมวดธรรมต่างๆ ในวงกว้าง เช่น เมื่ออธิบายถึงสัมมาทิฐิใน
มรรค ๘ ลักษณะธรรมอันเป็นแก่นแท้ หรือ “องค์ธรรม” ของสัมมาทิฏฐิ คือปัญญา ซึ่งมีปรากฏ
อยู่ในหมวดธรรมอ่ืนๆ เช่น สิกขา ๓ สมชีวิธรรม ๔ อินทรีย์ ๕ เป็นต้น  

การอธิบายหลักธรรมในแนวนอนอย่างนี้ ช่วยให้เกิดความรู้เกี่ยวกับหลักธรรมนั้น
กว้างขวางขึ้น และช่วยให้เกิดเข้าใจความสัมพันธ์ของหลักธรรมนั้นกับหมวดธรรมอ่ืนๆ ตลอดสาย 
เกิดมิติแห่งธรรมที่เรียกว่า “ธรรมสมังคี” คือ ได้เห็นแง่มุมของหลักธรรมอย่างเดียวกันที่ปรากฏ
ในหมวดธรรมทั้งหลาย ผู้เขียนจะนำวิธีการอธิบายในแนวนอนนี้ มาอธิบายหลักธรรมสำคัญที่
เกิดขึ้นในขณะแห่งการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน กล่าวคือ วิสุทธิ ๗ และวิปั สสนาญาณ ๑๖ และ
เมื่อธรรม ๒ หมวดนี้เกิดขึ้นแล้ว มีธรรมหมวดอ่ืนๆ เกิดขึ้นด้วยอย่างไร  
การอธิบายธรรมในแนวตั้ง  

ในการศึกษาแผนกธรรมของคณะสงฆ์ไทยปัจจุบัน ผู ้ศึกษาได้เรียนรู ้ว ิธ ีการเขียน
เรียงความแก้กระทู้ธรรม ซึ่งมีข้อกำหนดคร่าวๆ คือ ให้แต่งอธิบายหลักธรรมในพระคาถาภาษาบาลีที่
ยกมา แต่งเป็นทำนองเทศนาโวหาร และอ้างสุภาษิตอ่ืนมาประกอบ (ตามระดับชั้นคือ นักธรรมชั้นตรี 
๑ ข้อ นักธรรมชั้นโท ๒ ข้อ นักธรรมชั้นเอก ๓ ข้อ) พร้อมบอกชื่อคัมภีร์ที่มาแห่งสุภาษิตนั้นด้วย 
สุภาษิตที่อ้างมานั้นต้องเรียงเชื่อมความให้สนิทติดต่อสมเรื่องกับกระทู้ตั้ง๓ หลักธรรมที่ยกขึ้นมานั้น
เรียกว่า “กระทู้ตั้ง” สุภาษิตที่ยกมาประกอบเรียกว่า “กระทู้รับ” วิธีการเขียนเรียงความแบบนี้ สรุป
ลงเป็น ๓ ขั้นตอนคือ๔ ๑) ตีความหมายกระทู้ตั้งและอธิบายให้ชัดเจน ๒) ขยายความกระทู้ตั้งเพ่ิมข้ึน
พร้อมนำเอากระทู้รับมาเสริม แล้วอธิบายเนื้อหาของกระทู้รับให้ชัดเจน ๓) สรุปความ กล่าวคือ ย้อน
ไปเก็บความที่อธิบายมาทั้งในกระทู้ตั้งและกระทู้รับ แล้วสรุปลงด้วยหลักธรรมในกระทู้ตั้งการอธิบาย
หลักธรรมอย่างนี้จึงอยู่ในแนวตั้ง คือ อธิบายเกี่ยวกับหลักธรรมในกระทู้ตั้งนั้นทั้งหมดก่อน แล้วค่อย
ย้ายไปอธิบายหลักธรรมกระทู้รับที่ยกมาสนับสนุน วิธีการอธิบายหลักธรรมอย่างนี้ ได้ถูกนำมาเป็น

 
๓ หลวงอรรถโยธินปรีชา (กถิน อรรถโยธิน), วิธีเรียงความแก้กระทู้ธรรมชั้นโท, (กรุงเทพมหานคร: 

มหามกุฏราชวิทยาลัย, ๒๕๐๘), หน้า ๑. 
๔ เรื่องเดียวกัน, หน้า ๕. 



 

Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2 (January – June 2021)  
 

วิธีการเทศน์แบบจารีตของพระสงฆ์ (หรือในอีกมุมหนึ่ง วิธีการเทศน์แบบจารีต เป็นต้นฉบับของการ
เรียงความแก้กระทู้ธรรม) นั่นคือ ยกสุภาษิตบทหรือข้อธรรมบทใดบทหนึ่งขึ้นมา ซึ่งเรียกว่า “อุเทศ” 
หรือ “นิกเขปบท” แล้วอธิบายขยายความบทนั้น ซึ่งเรียกว่า “นิเทศ” ต่อจากนั้น  จึงเก็บประเด็น
ความมาสรุปในตอนสุดท้าย ซึ่งเรียกว่า “ปฏินิเทศ”๕ ขั้นตอนทั้ง ๓ นี้ก็คือการนำวิธีการแห่งการ
เขียนเรียงความแก้กระทู้ธรรมมาใช้นั่นเอง 

การอธิบายหลักธรรมตามในแนวตั ้ง ให้รายละเอียดเกี ่ยวกับหลักธรรมนั้นๆ และ
ความสัมพันธ์บางแง่ (ตามที่ผู้อธิบายต้องการจะกล่าวถึง) ของหลักธรรมนั้นกับหลักธรรมอ่ืนได้ดี แต่
ไม่อาจแสดงว่า หลักธรรมถูกนำไปใช้อย่างไร หรือมีความสัมพันธ์กับหลักธรรมหมวดอื่นๆ อย่างไร 
เช่น เมื่ออธิบายเรื่องปัญญาในสิกขา ๓ ผู้อธิบายอาจพูดถึงปัญญาในหลายๆ ประเด็น เช่น ปัญญาคือ
อะไร มีประโยชน์อย่างไร พัฒนามันขึ้นมาได้อย่างไร และเมื่อต้องการจะเชื่อมกับหลักธรรมอ่ืนๆ (ซึ่ง
อาจไม่มีความสัมพันธ์โดยตรงกันเลย) เช่น กรรมดี-กรรมชั่ว ผู้อธิบายก็จะเชื่อมถึงหลักธรรมนั้นๆ 
โดยอธิบายโยงไปว่า บุคคลใช้ปัญญาในการเลือกทำกรรม เขาทำกรรมดี เพราะเห็นว่ากรรมดีย่อมนำ
สุขมาให้ แล้วก็จะอธิบายรายละเอียดของกรรมดีกรรมชั่วต่อไป ที่เห็นได้ชัด คือ ปัญญากับกรรมมิได้
ถูกเชื่อมโยงด้วยสภาวะที่แท้จริงของหลักธรรมที่เรียกว่า “องค์ธรรม” แต่ด้วยความเป็นเหตุเป็นผล
ของกันและกัน สิ่งที่ขาดหายไปก็คือ ไม่มีการกล่าวถึงว่าปัญญาในหมวดธรรมที่ยกขึ้นมาว่า ถูก
นำไปใช้ในที่อื่นอย่างไร ในหมวดธรรมหมวดไหน ผู้ที่ได้ศึกษาหรือฝึกฝนการอธิบายธรรมตามวิธีการ
อธิบายธรรมตามแนวตั้ง จึงมีแต่ความรู้และทักษะในการอธิบายธรรมแต่ละหมวดๆ อย่างพิสดารได้ 
แต่ขาดความรู้ด้านความเชื่อโยงสัมพันธ์กับธรรมอย่างเดียวกันที่ไปปรากฏในหมวดธรรมอ่ืนๆ 

การอธิบายธรรมในแนวนอน 
การอธิบายหลักธรรมในแนวนอน สามารถเติมเต็มสิ่งที่ขาดไปในการอธิบายธรรมใน

แนวตั้งนั้นได้ กล่าวคือ ในการใช้วิธีการนี้ อย่างแรกผู้อธิบายต้องจำแนกแยกแยะ เพื่อให้รู ้จัก
หลักธรรมที่ต้องการจะกล่าวถึงว่าเป็นองค์ธรรมอะไร เสร็จแล้วจึงสอดส่องหาหลักธรรมนั้นในหมวด
อ่ืนๆ ที่มีลักษณะแห่งธรรมอย่างเดียวกันหรือใกล้กัน เช่น เมื่ออธิบายถึงปัญญาในสิกขา ๓ องค์ธรรม
ของปัญญาคือปัญญาเจตสิก หรือเรียกง่ายๆ ว่า “ปัญญา” ซึ่งมีปรากฏอยู่ในหลักธรรมอื่นๆ หลาย
หมวด เช่น สมชีวิธรรม ๔ หรืออินทรีย์ ๕ ในบางหมวดก็มีชื่อเรียกต่างกันออกไป เช่น ในอิทธิบาท ๔ 
เรียกว่า “วิมังสา” ในมรรค ๘ เรียกว่า “สัมมาทิฐิ” การใช้องค์ธรรมเป็นตัวเชื่อมหมวดธรรมต่างๆ 
เข้าหากัน ทำให้เราสร้างความสัมพันธ์ของหมวดธรรมเหล่านั้น ด้วยหลักเกณฑ์ที่แน่นอนและชัดเจน 
มิใช่ตามใจของผู้ที่อธิบายธรรม คุณสมบัติของหลักธรรมที่อธิบายในหมวดธรรมหนึ่ง จึงสามารถเอา

 
๕ พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช ป.ธ.๙), การตีความพุทธศาสนสุภาษิต, (กรุงเทพมหานคร: 

สำนักพิมพ์เลี่ยงเชียง, ๒๕๕๐), หน้า๑๘. 



 

Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2 (January – June 2021)  
 

ไปใช้ในหมวดธรรมอื่นๆ ได้ วิธีการอธิบายหลักธรรมในแนวนี้ สะท้อนให้เห็นถึงแนวทางแห่งการ
อธิบายพระพุทธพจน์ ที่แสดงไว้ในคัมภีร์เนตติปกรณ์ 

ในคัมภีร์เนตติปกรณ์นั้น พระมหากัจจายนเถระได้แสดงวิธีการคัดแยกธรรมและการ
สอดส่องหาธรรมที่อยู่ในฝ่ายเดียวกัน แล้วนำมารวมอธิบายให้เห็นเป็นหมวดหมู่ไว้ วิธีการนี้เรียกว่า 
“นยะ” หรือ “นัย”  กล่าวคือ๖  ๑) นันทิยาวัฏฏนัย - การจำแนกธรรมออกเป็นฝ่ายสังกิเลส (มัว
หมอง) และโวทาน (ผ่องแผ้ว) โดยแสดงธรรมที่เป็นหลักก่อนแล้วจึงหยิบยกธรรมที่คล้อยตามมา
แสดง ๒) ติปุกขลนัย - วิธีการจำแนกมูลเหตุของกุศลและอกุศล ๓) สีหวิกกีฬิตนัย - การจำแนกธรรม
ที่เป็นปฏิปักษ์ต่อกัน เพ่ือเข้าใจสภาวะของธรรมเหล่านั้น ๔) ทิสาโลจนนัย - การสอดส่องหาธรรม ๕) 
อังกุสนัย - การรวบรวมธรรมเข้าด้วยกัน กล่าวโดยสรุปก็คือ  นัยที่ ๑-๓ เป็นหลักการสำหรับจำแนก
อธิบายความหมายของพระพุทธพจน์ นัยที ่ ๔ เป็นการเข้าไปสอดส่องหาธรรมที่มีความหมาย
เหมือนกัน และนัยที่ ๕ เป็นการรวบรวมธรรมที่เหมือนกันเข้าด้วยกัน การอธิบายธรรมแบบแนวนอน
อาศัยกรอบแห่งการอธิบายธรรมตามวิธีการของนยะ ๕ นี้เป็นแนวทาง 
มิติแห่งธรรมสมังคีในการปฏิบัติธรรม 

เพ่ือชี้ให้เห็นวิธีการและประโยชน์ของการอธิบายหลักธรรมในแนวนอน ในที่นี้ ผู้เขียนขอ
นำเอาหมวดธรรมที่เกิดปรากฏในการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานมาแสดง กล่าวคือ เอาวิสุทธิ ๗ และ
วิปัสสนาญาณ ๑๖ เป็นตัวตั้ง แล้วนำไปเชื่อมต่อกับหลักธรรมอื่น คือ มรรค ๘ สิกขา ๓ และอริยสัจ 
๔ ตามลำดับ ดังที่แสดงไว้ในแผนภูมิที่ ๑ 

แผนภูมิที่ ๑ : ความสัมพันธ์ของวิสุทธิ ๗ และวิปัสสนา ๑๖ กับหมวดธรรมอ่ืนๆ๗ 
 

๖ พระมหากัจจายนเถระ, เนตติปกรณ์, แปลและอธิบายโดย พระคันธสาราภิวงศ์, (ลำปาง: วัดท่ามะ
โอ, ๒๕๕๐), หน้า ๔๖-๕๐. 

๗ สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตโต), พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลธรรม, หน้า ๙๕. 



 

Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2 (January – June 2021)  
 

ในแผนภูมิที่ ๑ ผู้เจริญวิปัสสนากรรมฐานดำเนินตามหลักวิสุทธิ ๗ และวิปัสสนาญาณ 
๑๖ ในระหว่างการปฏิบัตินั้น ความรู้ความเข้าใจสภาวธรรมที่เรียกว่า “ญาณ” จะเกิดขึ้นแก่ผู้ปฏิบัติ 
ญาณมีหลายระดับ ระดับชั้นแห่งวิสุทธิ ๗ จะเป็นตัวกำหนดว่า ญาณชนิดไหนจะเกิดขึ้นและทำ
หน้าที่อะไร ในที่นี้ ขอนำคำอธิบายโดยย่อของหลักธรรมทั้ง ๕ หมวดข้างต้นมาแสดง โดยใช้วิสุทธิ ๗ 
เป็นตัวตั้ง ดังนี้๘ 

๑. สีลวิสุทธิ ความหมดจดแห่งศีล คือ รักษาศีลตามภูมิขั้นของตนให้บริสุทธิ์ และให้
เป็นไปเพื่อสมาธิ ได้แก่ ปาริสุทธิศีล ๔ คือ ปาติโมกขสังวรศีล อินทรียสังวรศีล อาชีวปริสุทธิศีล 
และปัจจยสันนิสิตศีล  

๒. จิตตวิสุทธิ ความหมดจดแห่งจิต คือ ฝึกอบรมจิตจนบังเกิดสมาธิพอเป็นบาทฐาน
แห่งวิปัสสนา ในที่นี้หมายเอาขณิกสมาธิ 

วิสุทธิ ๒ ประการข้างต้นนี้ เป็นรากฐานแห่งการเจริญวิปัสสนากรรมฐาน ผู้มีศีลไม่
บริสุทธิ์ มีจิตไม่สงบ ไม่ควรแก่การเจริญวิปัสสนา คือดำเนินไปสู่วิปัสสนากรรมฐานไม่ได้ สีลวิสุทธิ
และจิตตวิสุทธิ ทำหน้าตระเตรียมให้ผู้ปฏิบัติมีความพร้อมในการเข้าสู่วิปัสสนา วิสุทธิ ๕ ระดับแต่นี้
ไปเป็นตัววิปัสสนา 

๓. ทิฏฐิวิสุทธิ ความหมดจดแห่งทิฏฐิ คือ ความรู้เข้าใจมองเห็นนามรูปตามสภาวะที่เป็น
จริงเป็นเหตุข่มความเข้าใจผิดว่าเป็นสัตว์บุคคลเสียได้ เริ่มดำรงในภูมิแห่งความไม่หลงผิด 

๔. กังขาวิตรณวิสุทธิ ความหมดจดแห่งญาณเป็นเหตุข้ามพ้นความสงสัย ความบริสุทธิ์
ขั้นที่ทำให้กำจัดความสงสัยได้ คือ กำหนดรู้ปัจจัยแห่งนามรูปได้แล้ว จึงสิ้นสงสัยในกาลทั้ง ๓ เช่น 
เราเคยเกิดมาไหมหนอ ถ้าเคยเกิดได้เกิดเป็นอะไร หรือเราจักเกิดอีกไหมหนอ ถ้าจัดเกิดอีกจะเกิด
เป็นอะไร  

๕. มัคคามัคคญาณวิสุทธิ ความหมดจดแห่งญาณที่รู้เห็นว่าเป็นทางหรือมิใช่ทาง คือ 
เริ่มเจริญวิปัสสนาต่อไปด้วยพิจารณาความเป็นกลุ่มก้อน (กลาป) จนมองเห็นความเกิดขึ้นและความ
เสื่อมไปแห่งสังขารทั้งหลาย อันเรียกว่า อุทยัพพยานุปัสสนาเป็นตรุณวิปัสสนา คือวิปัสสนาญาณ
อ่อนๆ แล้ว มีวิปัสสนูปกิเลส เกิดขึ้นกำหนดได้ว่าอุปกิเลสทั้ง ๑๐ แห่งวิปัสสนานั้นมิใช่ทาง ส่วน
วิปัสสนาที่เริ่มดำเนินเข้าสู่วิถีนั่นแลเป็นทางถูกต้องเตรียมที่จะประคองจิตไว้ในวิถี คือวิปัสสนาญาณ  

๖. ปฏิปทาญาณวิสุทธิ ความหมดจดแห่งญาณอันรู้เห็นทางดำเนินสู่นิพพาน นั่นคือ 
การทำความเพียรในวิปัสสนาญาณ เริ่มแต่อุทยัพพยญาณที่พ้นจากอุปกิเลสแล้วนั้นเป็นต้นไป จนถึง
สัจจานุโลมิกญาณหรืออนุโลมญาณอันเป็นที่สุดแห่งวิปัสสนา ต่อแต่นี้ก็จะเกิดโคตรภูญาณคั่น

 
๘ เรื่องเดียวกัน, หน้า ๒๐๘-๒๐๙. 



 

Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2 (January – June 2021)  
 

ระหว่างวิสุทธิข้อ ๖ กับข้อสุดท้าย เป็นหัวต่อแห่งความเป็นปุถุชนกับความเป็นอริยบุคคล วิสุทธิข้อนี้
ก็คือ วิปัสสนาญาณ ๙ ซึ่งพอจะสรุปได้คือ๙ 

๖.๑ อุทยัพพยญาณ ญาณอันตามเห็นความเกิดและความดับ คือ พิจารณาความ
เกิดขึ้นและความดับไปแห่งเบญจขันธ์ จนเห็นชัดว่า สิ่งทั้งหลายเกิดขึ้นครั้นแล้วก็ต้องดับไปล้วน
เกิดขึ้นแล้วก็ดับไปทั้งหมด 

๖.๒ ภังคญาณ ญาณอันตามเห็นความสลาย คือ เมื่อเห็นความเกิดดับเช่นนั้นแล้ว
คำนึงเด่นชัดในส่วนความดับอันเป็นจุดจบสิ้น ก็เห็นว่าสังขารทั้งปวงล้วนจะต้องสลายไปทั้งหมด 

๖.๓ ภยญาณ ญาณอันมองเห็นสังขารปรากฏเป็นของน่ากลัว คือ เมื่อพิจารณาเห็น
ความแตกสลายอันมีทั่วไปแก่ทุกสิ่งทุกอย่างเช่นนั้นแล้ว สังขารทั้งปวงไม่ว่าจะเป็นไปในภพใดคติใด 
ก็ปรากฏเป็นของน่ากลัว เพราะล้วนแต่จะต้องสลายไป ไม่ปลอดภัยทั้งสิ้น 

๖.๔ อาทีนวญาณ ญาณอันคำนึงเห็นโทษ คือ เมื่อพิจารณาเห็นสังขารทั้งปวงซึ่งล้วน
ต้องแตกสลายไป เป็นของน่ากลัวไม่ปลอดภัยทั้งสิ้นแล้ว ย่อมคำนึงเห็นสังขารทั้งปวงนั้นว่าเป็นโทษ
เป็นสิ่งที่มีความบกพร่อง จะต้องระคนอยู่ด้วยทุกข ์

๖.๕ นิพพิทาญาณ ญาณอันคำนึงเห็นด้วยความหน่าย คือ เมื่อพิจารณาเห็นสังขารว่า
เป็นโทษเช่นนั้นแล้ว ย่อมเกิดความหน่าย ไม่เพลิดเพลินติดใจ 

๖.๖ มุญจิตุกัมยตาญาณ ญาณอันคำนึงด้วยใคร่จะพ้นไปเสีย คือ เมื่อหน่ายสังขาร
ทั้งหลายแล้วย่อมปรารถนาที่จะพ้นไปเสียจากสังขารเหล่านั้น 

๖.๗ ปฏิสังขาญาณ ญาณอันคำนึงพิจารณาหาทาง คือ เมื่อต้องการจะพ้นไปเสีย จึง
กลับหันไปยกเอาสังขารทั้งหลายขึ้นมาพิจารณากำหนดด้วยไตรลักษณ์เพื่อมองหาอุบายที่จะปลด
เปลื้องออกไป 

๖.๘ สังขารุเปกขาญาณ ญาณอันเป็นไปโดยความเป็นกลางต่อสังขาร คือ เมื่อ
พิจารณาสังขารต่อไป ย่อมเกิดความรู้เห็นสภาวะของสังขารตามความเป็นจริง ว่ามีความเป็นอยู่
เป็นไปของมันอย่างนั้นเป็นธรรมดา จึงวางใจเป็นกลางได้ ไม่ยินดียินร้ายในสังขารทั้งหลาย แต่นั้น
มองเห็นนิพพานเป็นสันติบท ญาณจึงแล่นมุ่งไปยังนิพพาน เลิกละความเกี่ยวเกาะกับสังขารเสียได้ 

๖.๙ อนุโลมญาณ ญาณอันเป็นไปโดยอนุโลมแก่การหยั่งรู้อริยสัจ คือ เมื่อวางใจเป็น
กลางต่อสังขารทั้งหลาย ไม่พะวง และญาณแล่นมุ่งตรงไปสู่นิพพานแล้ว ญาณอันคล้อยต่อการตรัสรู้
อริยสัจ ย่อมเกิดขึ้นในลำดับถัดไป เป็นขัน้สุดท้ายของวิปัสสนาญาณ ต่อจากนั้นก็จะเกิดโคตรภูญาณ
มาคั่นกลาง แล้วเกิดมรรคญาณให้สำเร็จความเป็นอริยบุคคลต่อไป โคตรภูญาณนั้นไม่จัดเข้าใน
ปฏิปทาญาณวิสุทธิหรือญาณวิสุทธิ เพราะตั้งอยู่ในระหว่างกลางของญาณทั้ง ๒ นั้น 

 
๙ เรื่องเดียวกัน, หน้า ๒๒๖-๒๒๗. 



 

Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2 (January – June 2021)  
 

๗. ญาณวิสุทธิ ความหมดจดแห่งญาณทัสสนะ คือ ความรู้ในอริยมรรค ๔ หรือมรรค
ญาณ อันเกิดถัดจากโคตรภูญาณเป็นต้นไป เมื่อมรรคเกิดแล้ว ผลจิตแต่ละอย่างย่อมเกิดขึ้นในลำดับ
ถัดไปจากมรรคญาณนั้นๆ ความเป็นอริยบุคคลย่อมเกิดขึ้นโดยวิสุทธิข้อนี้ เป็นอันบรรลุผลที่หมาย
สูงสุดแห่งวิสุทธิ ๗ หรือสิกขา ๓ หรือการปฏิบัติธรรมในพระพุทธศาสนาทั้งสิ้น 

เมื่อพิจารณาความสัมพันธ์ระหว่างวิสุทธิ ๗ กับหมวดธรรมอื่นๆ จะเห็นได้ว่า ในขณะ
แห่งการปฏิบัติกรรมฐาน  ผู้ปฏิบัติจะสร้างความบริสุทธิ์ของศีลและจิตในเบื้องต้น เมื่อปฏิบัติต่อไป 
จะเกิดญาณ (ปัญญา ความรู้ ความเข้าใจ) ตามลำดับแห่งการปฏิบัติ  นั่นคือ การเกิดสีลวิสุทธิและ
จิตตวิสุทธิเป็นผลของการปฏิบัติตามอริยมรรคข้อ ๓-๘ เมื่อผ่านนามรูปปริจเฉทญาณและปัจจย
ปริคคหญาณ กล่าวคือ สามารถแยกรูปแยกนามได้และรู้สาเหตุของการเกิดดับของรูปนาม หมด
ความสงสัยในอดีต ปัจจุบัน และอนาคต จึงเกิดเป็นทิฏฐิวิสุทธิและกังขาวิตรณวิสุทธิขึ ้น มา 
กระบวนการตอนนี้จัดเป็นทุกขสัจและสมุทยสัจตามลำดับ กล่าวคือ การกำหนดรู้รูปนามคือการรู้จัก
ทุกข์ เพราะรูปนามคือสังขารและสังขารเป็นกองแห่งทุกข์ การกำหนดรู้เหตุปัจจัยแห่งรูปนามได้คือ
การรู้สมุทัย เพราะรู้เหตุเกิดแห่งทุกข์ ต่อมาเมื่อพิจารณาสังขารโดยความเป็นไตรลักษณ์ได้ชัดเจน 
เกิดสัมมสนญาณและเป็นมัคคามัคคญาณวิสุทธิ คือ แยกออกได้ว่าทางไหนเป็นทางแห่งพระนิพพาน 
(กล่าวคือรู้ว่าทางดำเนินสู่พระนิพพานนั้น ต้องอาศัยการพิจารณาสังขารโดยความเป็นไตรลักษณ์)  
กระบวนการถัดจากนี้ไปคือการดำเนินขึ้นสู่วิปัสสนาญาณ ๙ มีอุทยัพพยญาณเป็นเบื้องต้นและ
อนุโลมญาณเป็นที่สุด ในขณะแห่งวิปัสสนาญาณ ๙ นี้ ผู้ปฏิบัติพิจารณาสังขารคือรูปนามเป็นอารมณ์ 
เกิดเป็นปฏิปทาญาณทัสสนวิสุทธิ คือ ความเห็นแจ้งชัดเจนในทางดำเนินไปสู ่พระนิพพาน 
กระบวนการตอนนี้จัดเป็นมรรคสัจ ในลำดับต่อมา ผ่านโคตรภูญาณ ทิ้งสังขารแล้วยึดเอานิพพาน
เป็นอารมณ์แทน บรรลุมรรคญาณและผลญาณ กิเลสคือสังโยชน์ ๑๐ ทุกระดับถูกตัดขาดตามลำดับ 
ในขั้นตอนนี้ จัดเป็นนิโรธสัจ เป็นอันว่ากระบวนการแห่งมรรค ๘ สิกขา ๓ อริยสัจ ๔ และวิปัสสนา
ญาณ ๑๖ ได้ถึงความสมบูรณ์อย่างเต็มที ่

โดยสรุป เมื่อกล่าวโดยธรรมสมังคี คือ ความพร้อมเพรียงแห่งธรรม ได้แก่ วิสุทธิ ๗ 
วิปัสสนาญาณ ๑๖ อริยสัจ ๔ มรรค ๘ และ สิกขา ๓ จะเห็นได้ว่า ในกระบวนการนี้ หลักธรรม
ดังกล่าวทั้งหมดได้รับการพัฒนาสู่ความสมบูรณ์เต็มที่พร้อมกันไปตามลำดับขั้น คือ  

๑. สีลว ิส ุทธ ิ คือความสมบูรณ์แห่งมรรคข้อ ๓-๕ (ส ัมมาวาจา สัมมากัมมันตะ 
สัมมาอาชีวะ)  จัดเป็นสีลสิกขา ในขั้นนี้ยังเป็นการปูพื้นฐานแห่งวิปัสสนาอยู่ 

๒. จิตตวิสุทธิ คือความสมบูรณ์แห่งมรรคข้อ ๖-๘ (สัมมาวายามะ สัมมาสติ สัมมาสมาธิ) 
จัดเป็นสมาธิสิกขา ในขั้นนี้ยังเป็นการปูพื้นฐานแห่งวิปัสสนาอยู่ 



 

Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2 (January – June 2021)  
 

๓. ทิฏฐิวิสุทธิ คือความสมบูรณ์แห่งมรรคข้อ ๑ (สัมมาทิฏฐิ) เป็นการรู้ชัดเรื่องสังขาร 
สามารถแยกรูปแยกนามได้ (นามรูปปริจเฉทญาณ) เป็นทางแห่งการไม่หลงติดในอัตตาตัวตน เมื่อรู้
เรื่องสังขาร ก็เท่ากับรู้เรื่องทุกข์ เพราะสังขารเป็นกองทุกข์ นี้จึงจัดเป็นอริยสัจข้อ ๑ คือทุกขสัจ และ
เป็นส่วนแห่งปัญญาในสิกขา ๓ 

๔. กังขาวิตรณวิสุทธิ คือความสมบูรณ์แห่งมรรคข้อ ๒ (สัมมาสังกัปปะ) เป็นการข้าม
ความสงสัยเรื่องการเวียนว่ายตายเกิดว่าเป็นไปตามกระแสแห่งปฏิจจสมุปบาท ไม่มีอัตตาตัวตนที่
แท้จริง เป็นเพียงความเกิดขึ้นตั้งอยู่ดับไปของรูปนาม รู้จักเหตุเกิดเหตุดับของรูปนาม (ปัจจยปริคคห
ญาณ) นั่นคือ รู้เหตุแห่งทุกข์ นี้จึงจัดเป็นอริยสัจข้อ ๒ คือสมุทยสัจ เพราะหมดความสงสัยจึงเกิด
ความดำริในการหาทางดับทุกข์ 

๕. มัคคามัคคญาณทัสสนวิสุทธิ คือความรู้ความเข้าใจว่าทางไหนใช่และทางไหนมิใช่
นำไปสู่ความดับทุกข์ เพราะเมื่อได้ปฏิบัติตามมรรค ๘ (วิสุทธิ ๑-๔ ข้างต้น) และรู้แจ้งอริยสัจคือทุกข์
และสมุทัยได้อย่างชัดเจน ประกอบกับได้ผ่านวิปัสสนูปกิเลส ๑๐ จึงรู ้แน่ชัดว่าทางไหนนำไปสู่
นิพพาน 

๖. ปฏิปทาญาณทัสสนวิสุทธิ คือ การดำเนินขึ้นสู่ทางอันนำไปสู่ความดับทุกข์ โดยการ
ประคองจิตขึ้นสู่วิถีแห่งวิปัสสนาญาณ ๙ อันจะนำไปสู่อริยสัจข้อ ๓ คือนิโรธสัจ เกิดความรู้ความ
เข้าใจสภาวะของสิ่งทั้งหลายตามความเป็นจริง เห็นรูปนามเกิดดับอย่างชัดเจน เห็นโทษของการเกิด
ดับ และเห็นทางที่จะออกจากวงเวียนแห่งการเกิดดับนั้น พิจารณานามรูปโดยความเป็นไตรลักษณ์ 
โดยอาศัยธรรมสมังคีที่กล่าวมาข้างต้น พร้อมที่จะก้าวขึ้นสู่ความเป็นอริยะ ในช่วงหัวเลี้ยวหัวต่อ
ระหว่างความเป็นปุถุชนกับพระอริยะ โคตรภูญาณได้เกิดขึ้น รับเอานิพพานเป็นอารมณ์ นี้จัดเป็น
อริยสัจข้อ ๔ คือมรรคสัจ 

๗. ญาณทัสสนวิสุทธิ คือสมบูรณ์แห่งญาณทัสสนะ ได้แก่ความรู้ในมรรคญาณ ๔ กิเลส
คือสังโยชน์ ๑๐ ถูกปหานด้วยมรรคญาณแล้ว ผลญาณก็เกิดขึ้นตามลำดับ บรรลุอรหัตตผล เป็นพระ
อริยบุคคลในพระพุทธศาสนา เป็นอันเสร็จกิจที่พึงทำทั้งหมด นี้จัดเป็นอริยสัจข้อ ๓ คือนิโรธสัจ และ
เป็นความสมบูรณ์แห่งสิกขา ๓ อริยสัจ ๔ และมรรค ๘ ปัญญาในสิกขา ๓ คือความสมบูรณ์แห่ง
วิปัสสนาญาณ ๑๖ นี้เอง 

จึงเห็นได้ว่า การสร้างความสัมพันธ์และการอธิบายหลักธรรมในแนวนอน ช่วยให้เราเห็น
และเข้าใจหลักธรรมหนึ่งๆ ได้ในหลายมุมหลายมิติ เช่น เมื่ออธิบายถึงศีล แทนที่จะเริ่มจากสีลวิสุทธิ
ในวิสุทธิ ๗ แต่เราสามารถเริ่มด้วยศีลในสิกขา ๓ แล้วอธิบายโยงไปถึงศีลในมรรค ๘ (สัมมาวาจา 
สัมมากัมมันตะ และสัมมาอาชีวะ) และสรุปลงด้วยสีลวิสุทธิในวิสุทธิ ๗ เป็นต้น ในกรณีความสัมพันธ์
ของวิสุทธิ ๗ ตั้งแต่ทิฏฐิวิสุทธิไปจนถึงญาณทัสสนวิสุทธิ กับ วิปัสสนา ๑๖ อริยสัจ ๔ สิกขา ๓ และ 



 

Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2 (January – June 2021)  
 

มรรค ๘ ซึ่งเป็นหมวดธรรมแห่งปัญญา ยิ่งแสดงให้เห็นชัดว่า ผู้อธิบายเกิดความเข้าใจอย่างชัดเจน 
เกี่ยวกับหมวดธรรมที่เกี่ยวข้องกับการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานและในการบรรลุธรรม การอธิบาย
หลักธรรมเฉพาะอย่างโดยไม่ให้ความสนใจหลักธรรมอื่นที่เกี่ยวข้อง ก็คล้ายกับคนมองเห็นต้นไม้แต่
ไม่เห็นป่า ต่อเมื่อเราหันมามองภาพรวมของหลักธรรมนั้นๆ และหลักธรรมอื่นที่เกี่ยวข้อง เขาจะ
สามารถเห็นได้ทั้งป่าและต้นไม้ 

 
 

แผนภูมิที่ ๒ : การอธิบายหลักธรรมในแนวนอนเริ่มจากสิกขา ๓ 

บทสรุป 
ผู้เขียนได้อธิบายให้เห็นมิติแห่งธรรมสมังคี คือ แง่มุมและความสัมพันธ์ของหลักธรรมที่

เกิดพร้อมกันหรือเกิดด้วยกันในขณะแห่งการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน โดยใช้วิธีการอธิบายธรรมใน
แนวนอน การอธิบายหลักธรรมในลักษณะนี้เป็นการมองธรรมในมุมกว้าง ทำให้เห็นธรรมนั้นๆ ในมิติ
หรือแง่มุมต่างๆ ของหลักธรรมอย่างทั่วถึง ซึ่งตรงกันข้ามกับการอธิบายหลักธรรมในแนวตั้งที่เป็น
การมองธรรมในมุมแคบ ทำให้เห็นเฉพาะหลักธรรมที่ต้องการจะมองการอธิบายธรรมทั้งสองวิธี
ส่งเสริมกันและกัน ช่วยให้เราเห็นหลักธรรมได้ชัดเจนและทั่วถึง และสามารถเชื่อมโยมหลักธรรมหนึ่ง
ที่ปรากฏในหมวดธรรมหลายหมวดให้เข้าถึงกันได้ เกิดความเข้าใจหลักคำสอนของพระพุทธองค์
อย่างกว้างขวางมากขึ้น อีกทั้งทำให้เราเห็นความมหัศจรรย์ของเทศนาปาฏิหาริย์ของพระพุทธองค์ 
กล่าวคือ เห็นว่าหลักธรรมทุกข้อทุกหมวดหมู่ที่พระพุทธองค์ทรงเทศนาไว้ มีความสอดคล้องสัมพันธ์
กันและไม่ขัดแย้งกันเลย  

เพราะอาศัยการอธิบายหลักธรรมในแนวนอนนี้ มิติและความสัมพันธ์ของธรรม ๕ หมวด
คือ วิสุทธิ ๗ วิปัสสนาญาณ ๑๖ อริยสัจ ๔ สิกขา ๓ และ มรรค ๘ ที่เกิดเป็นธรรมสมังคีในขณะแห่ง
การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานจึงปรากฏชัดขึ ้นได้ เป็นที ่น่าเสียดายว่า ไม่ค่ อยมีนำการอธิบาย
หลักธรรมในแนวนอนมาใช้กัน อาจจะด้วยสาเหตุสำคัญๆ คือ ๑) พระสงฆ์สามเณรได้รับฝึกหัดให้



 

Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2 (January – June 2021)  
 

อธิบายธรรมตามจารีตตามที่ได้เล่าเรียนมาในการศึกษาแผนกธรรมของสงฆ์ นั่นก็คือ การอธิบาย
ธรรมในแนวตั้ง ๒) ผู้อธิบายต้องมีพื้นฐานความรู้หลักธรรมทั่วไปดี จึงจะสามารถเข้าใจสภาวะที่
แท้จริง (องค์ธรรม) ของหลักธรรมได้ เพราะหลักธรรมอย่างเดียวกันอาจปรากฏโดยต่างชื่อในหมวด
ธรรมทั้งหลาย ผู้เขียนจึงคาดหวังว่า จะมีการศึกษาและพัฒนาการอธิบายหลักธรรมในแนวนอนมาก
ขึ้นในอนาคต เพื่อชี้ให้เห็นเครือข่ายและความเชื่อมโยงแห่งหลักธรรมขององค์สมเด็จพระสัมมาสัม
พุทธเจ้าชัดเจนมากขึ้น    

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2 (January – June 2021)  
 

 

เอกสารอ้างอิง 
ประเชิญ ชื่นรักชาติ. “การตีความการบรรลุธรรมของสามเณรในพุทธกาลตามหลักเนตติปกรณ์”. 

สารนิพนธ์ดุษฎีบัณฑิต. สาขาพระพุทธศาสนา. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๖๓. 

พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช ป.ธ.๙). การตีความพุทธศาสนสุภาษิต. กรุงเทพมหานคร: 
สำนักพิมพ์เลี่ยงเชียง, ๒๕๕๐. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย. กรุงเทพมหานคร: กองทุน ป. อ. 
ปยุตฺโต เพ่ือเชิดชูธรรม, ๒๕๕๕. 

พระมหากัจจายนเถระ. เนตติปกรณ์. แปลและอธิบายโดย พระคันธสาราภิวงศ์. ลำปาง: วัดท่ามะโอ, 
๒๕๕๐. 

พระมหาสนธิ์ กิจฺจกาโร. อุปกรณ์กัมมัฏฐาน. กรุงเทพมหานคร: มหามกุฏราชวิทยาลัย, ๒๔๘๓. 
วิสุทธิ ๗. [ออนไลน์]. แหล่งที ่มา: http://abhidhamonline.org/visudhi.htm. [๒๐ มกราคม 

๒๕๖๔]. 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์  (ป.อ. ปยุตโต). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลธรรม . 

กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิ ป.อ. ปยุตฺโต. เพ่ือเชิดชูธรรม, ๒๕๕๙. 
หลวงอรรถโยธินปรีชา (กถิน อรรถโยธิน). วิธีเรียงความแก้กระทู้ธรรมชั้นโท. กรุงเทพมหานคร: 

มหามกุฏราชวิทยาลัย, ๒๕๐๘. 
 

http://abhidhamonline.org/visudhi.htm

