
  

Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO.. 2 (January – June 2021)  
 

 

บทความวิชาการ 

พุทธวิธีการสร้างเสริมสุขภาพแบบองค์รวมอย่างย่ังยืน 
Buddhist way of promoting holistic health and sustainability 

 
ดร.สมนึก  หงษ์ยิ้ม   

Dr.Somnuk Hongyim   

สำนักงานสาธารณสุขจังหวัดอุทัยธาน ี
Uthai Thani Provincial Public Health Office 

Somnuk_hongyim@hotmail.com 

 
 
 
 
บทคัดย่อ 

บทความวิชาการนี้ มีจุดมุ่งหมายเพ่ือนำเสนอ พุทธวิธีการสร้างเสริมสุขภาพแบบองค์รวมอย่างยั่งยืน 
โดยบทความนี้ได้สรุปคำว่า สุขภาพ คือ ภาวะแห่งความสมบูรณ์และความสมดุลของบุคคลทั้งร่างกายจิตใจ
อารมณ์สังคมและจิตวิญญาณ และการส่งเสริมสุขภาพ เป็นกระบวนการหรือกิจกรรมที่บุคคลหรือกลุ่มบุคคล
กระทำเพ่ือส่งเสริมให้เกิดภาวะสุขภาพดีทั้งทางร่างกาย จิตใจ อารมณ์ และสังคม เพ่ือให้เกิดการมีศักยภาพ พุทธ
วิธีกับการเสริมสร้างสุขภาพแบบองค์รวมอย่างยั่งยืน  หลักฐานในคัมภีร์พระไตรปิฎก  สรุปข้อวัตรปฏิบัติของ
พระพุทธเจ้าจากพุทธพจน์ในการสร้างเสริมสุขภาพองค์รวม โดยปฏิบัติการส่งเสริมสุขภาพ ด้านการบริโภคอาหาร  
การออกกำลังกาย  การบริหารจิต  การอยู่กับธรรมชาติ  สุขลักษณะทั้งด้านร่างกายและสิ่งแวดล้อม  แนวทาง
ปฏิบัติในการเสริมสร้างสุขภาพแบบองค์รวมอย่างยั่งยืน  ประกอบไปด้วย 

1. กายภาวนา :การดูแลสุขภาพ ร่างกายให้มีความแข็งแรงสมบูรณ์และปราศจากความเจ็ บป่วย 
รวมถึงการใส่ใจดูแลสิ่งแวดล้อมภายนอกได้ อย่างถูกต้องเหมาะสมดีงาม เพื่อให้เกิดประโยชน์ และสิ่งอื่น ๆ ที่
จำเป็นต่อการดำรงชีวิตผู้สูงอายุให้เกิด ความสุข 

2. ศีลภาวนา :การพัฒนาเจริญศีลด้านความประพฤติให้ดีขึ้น มีระเบียบวินัย ไม่เบียดเบียนผู้อ่ืน 
ดำเนินชีวิต เป็นศีลเบื้องต้น เมื่อนำมาประพฤติปฏิบัติเพื่อมุ่งสู่การไม่เบียดเบียน ทั้งทางกาย และวาจา ไม่สร้าง
ความเดือดร้อนให้กับ สังคมให้ความเกื้อกูลต่อสังคม มีระเบียบวินัยอยู่ร่วมสังคมอย่างมีประโยชน์สุข 

3. จิตภาวนา :การพัฒนาจิต ให้เข้าใจความเป็นจริงของชีวิต เมื่อมีจิตที่มั่นคงแน่วแน่สามารถรู้ทันต่อ
เหตุปัจจัย ย่อมดำเนินชีวิตไปในทางที่ถูก 

Received:  June 21, 2021     Revised:  June 30, 2021 
Accepted:  June 30, 2021  

 



 

Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2  (January – June 2021)  
 

 

4. ปัญญาภาวนา : การพัฒนาฝึกอบรมปัญญา ให้มีความรู้ความเข้าใจในสิ่งทั้งหลายเป็นไปตามความ 
เป็นจริง การรับรู้ในหลักธรรมชาติของสรรพสิ่งที่เกิดขึ้น สามารถใช้ปัญญาพิจารณาเหตุแห่งปัจจัยที่เข้า มา 
กระทบ ใช้ปัญญาไตร่ตรองยึดมั่นในหลักของคุณธรรมและจริยธรรมมองเห็นหลักของเหตุและผล 
 
คำสำคัญ:  พุทธวิธี, การสร้างเสริมสุขภาพ, องค์รวม 

 
 
 
 

Abstract  
This academic article It is intended to present Buddhist approach to promoting holistic 

health and sustainability This article summarizes that health is a state of fullness and balance of 
a person, physical, mental, emotional, social and spiritual. And health promotion It is a process 
or activity performed by an individual or a group of people to foster a healthy physical, mental, 
emotional, and social well-being in order to achieve potential. Buddhist approaches to promoting 
sustainable holistic health Evidence in the Tipitaka Summarize the Buddha's practice from 
Buddhism in promoting overall health. By operating health promotion Food consumption 
Exercise, mental management, being in nature Hygienic both physical and environmental 
Guidelines for promoting sustainable holistic health include: 

1 . Physical Development :The body to be healthy, complete and free from illness 

Including caring for the outside environment Correctly, appropriately, pretty To benefit and other 
things necessary for the life of the elderly to be happy. 

2. Social Development: the development of the precepts of behavior for the better. 
Discipline Do not persecute others, live as a precepts When it comes to practice in order to not 
persecute both physical and verbal, it does not cause trouble to Society provides support to 
society Have discipline and live happily in society. 

3. Emotional Development: Developing the mind to understand the reality of life. 
When having a stable mind and able to be aware of the factors Would lead his life in the right 
way 

4. Wisdom Development:, the development, training of intelligence. to have 
knowledge and understanding of things according to reality, perception in the nature of things 
that happen Able to use wisdom to consider the causes of factors that affect it, use wisdom to 
reflect, adhere to the principles of morality and ethics, see the principles of cause and effect 
Keywords:   Buddhist, Health promotion, holistic 

 
 
 
 
 
 
 



 

Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2 (January – June 2021)  
 

 

บทนำ 
ในยุคโลกาภิวัฒน์ที่ความเจริญทางด้านวัตถุได้รุดหน้าไปไกลและรวดเร็วมาก โดยเฉพาะอย่างยิ่งด้าน

เทคโนโลยีที่คอยบำเรอ ความสุขทั้งทางตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ เพิ่มขึ้นเรื่อยๆ ดูไปแล้วคนในยุคปัจจุบัน
น่าจะมี ความสุข และความสบายมากกว่าแต่ก่อน แต่ ตรงกันข้ามกลับมีคนเป็นจำนวนไม่น้อยที่ต้อง เผชิญกับ
ความทุกข์ใจในรูปแบบต่าง ๆ เช่น ความเครียด ความวิตกกังวล ความเบื่อหน่าย ความท้อแท้ ความคับข้องใจ 
เป็นต้น ทำให้ สุขภาพกาย และสุขภาพจิตอ่อนแอ ทรุดโทรมหรือแปรปรวนจนเกิดเป็นโรคต่าง ๆ ได้ง่ายการที่
คนส่วนใหญ่ยังมีพฤติกรรมและปัจจัยแวดล้อมที่เสี่ยงต่อการทำลายสุขภาพ จนทำให้ประชากรที่เจ็บป่วยด้วย
โรคไม่ติดต่อเรื้อรังเพิ่มมากขึ้นและเสียชีวิตก่อนวัยอันควรจากโรคไม่ติดต่อเนื่องจากมีพฤติกรรมการบริโภคที่ไม่
เหมาะสมและขาดการออกกำลังกายอย่างต่อเนื่อง รวมทั้งปัจจัยแวดล้อมอ่ืนๆ ได้แก่ การมีการศึกษาและรายได้
น้อยทาให้ขาดความรู้ความเข้าใจและทางเลือกในการดำเนินชีวิต อาทิ ความเสี่ยงในการบริโภคอาหารไม่
ปลอดภัย การผจญกับปัญหามลพิษในอากาศ และการเสียชีวิตจากอุบัติเหตุทางถนน1   ซึ่งพระพุทธศาสนาถือ
ว่าความเจ็บป่วยเป็นปัญหาสำคัญของมนุษย์ เช่นเดียวกับปัญหาเรื่องความเกิด ความแก่ ความเจ็บ และความ
ตาย เพราะความป่วยนั้นเป็นกระบวนการทางธรรมชาติอย่างหนึ่งของทุกชีวิต ดำเนินไปตามกฎธรรมชาติ ซึ่งไม่
มีใครสามารถปฏิเสธได้ ในทางพระพุทธศาสนา การดูแลสุขภาพสามารถดูแลรักษาทั้งทางกายและใจไปพร้อม ๆ 
กัน มีการดูแลสิ่งแวดล้อมให้เชื่อมโยงประสานกัน มุ่งชีวิตปลอดจากโรค บำบัดโรค และเชื้อโรค เพื่อเป็นฐาน
ชีวิต และพัฒนาชีวิตให้ดีงามยิ่งข้ึน  การแก้ไขปัญหาสุขภาพและพัฒนาการดูแลสุขภาพเพ่ือให้หลุดพ้นจากภาวะ
อาการเจ็บป่วย ซึ่งไม่สามารถแยกทำเป็นส่วนๆ และต่างคนต่างทำได้ จะต้องเกิดการบูรณาการให้ทุกภาคส่วนที่
มีส่วนเกี่ยวข้องในการดูแลสุขภาพเข้ามาร่วมคิด ร่วมทำงานเพื่อแก้ไขปัญหาและพัฒนาระบบการดูแลสุขภาพ
อย่างจริงจังอันจะเป็นประโยชน์และเป็นไปตามวิถีการพัฒนาเพ่ือให้ประชาชนสามารถพัฒนาตนเองในการสร้าง
สุขภาพและป้องกันโรคของชุมชนให้ยั่งยืนได้ด้วยตนเอง2 บทความวิชาการนี้จึงมีจุดมุ่งหมายที่จะนำเสนอพุทธ
วิธีการสร้างเสริมสุขภาพแบบองค์รวมอย่างยั่งยืน เพื่อใช้เป็นแนวปฏิบัติพัฒนาระบบการเสริมสร้างสุขภาพให้
ความเข้มแข็งเกิดสุขภาวะอย่างเป็นองค์รวมอย่างยั่งยืน 
ความหมายของสุขภาพ และการสร้างเสริมสุขภาพ 

จากกคำกล่าวที่ว่า “จิตที่สดใสย่อมอยู่ในร่างกายที่สมบูรณ์” การที่ได้มีคำกล่าวเช่นนี้ก็เนื่องจากร่างกาย
และจิตใจมีความสัมพันธ์กันอย่างใกล้ชิดจนเกือบจะแยกกันไม่ได้และต้องพึ่งพาอาศัยกันตลอดเวลา ถ้าเมื่อใดที่
ร่างกายสุขสมบูรณ์ ปราศจากโรคภัยไขเจ็บหรือมีสุขภาพดี จิตใจก็สุขสบายปราศจากความเศร้าหมองและมีความ

 
1 สำนักงานคณะกรรมการพัฒนาการเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ , แผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ 

ฉบับท่ี 1๒ (พ.ศ. ๒๕๖๐–๒๕๖๔), 2560.หน้า 10 
 
2 ปราชญ์ บุญยวงศ์วิโรจน์. การขับเคลื่อนงานสาธารณสุขมูลฐานให้คนไทยมีสุขภาพดีถ้วนหน้าใน ปี พ .ศ. 

๒๕๕๘. นนทบุรี : สำนักงานสารนิเทศและประชาสัมพันธ์ กระทรวงสาธารณสุข,๒๕๕1.หน้า 15-20 



 

Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2  (January – June 2021)  
 

 

สดชื่นรื่นเริง ในทางตรงกันข้ามหากร่างกายได้รับแต่ความทุกข์ร้อน ประสบความผิดหวังและเศร้าโศกเสียใจอยู่
เสมอก็พลอยทำให้ร่างกายทรุดโทรมซูบผอม กินไม่ได้นอนไม่หลับและมีโรคภัยมาเบียดเบียนองค์กรอนามัยโลก 
(World Health Organization: WHO) ในฐานะเป็นองค์กรหลักที่ดูแลด้านสุขภาพอนามัยได้ให้ความหมายของ
สุขภาพ (Health) ไว้ว่า สุขภาพหมายถึง ภาวะแหงความสมบูรณ์ของรางกายและจิตใจ (จิตวิญญาณ) รวมถึงการ
ดำรงชีวิตอยู่ในสังคมได้อย่างปกติสุข และมิได้หมายความเฉพาะเพียงแต่ความปราศจากโรคหรือความพิการทุพล
ภาพเท ่าน ั ้น  [Health is a state of complete physical, mental and social well-being and not merely 
the absence of disease or infirmity.” ต่อมาในที่ประชุมองค์การสุขภาพโลกเมื่อเดือนพฤษภาคม 2541 ได้เพ่ิม 
สุขภาวะดานจิตวิญญาณ (spiritual well-being) เข้าไปอีกหัวข้อหนึ่ง3 ในคัมภีร์พระไตรปิฎก คำว่า “สุขภาพ”  มี
คำกล่าวที่บ่งถึงภาวการณ์มีสุขภาพกายดีมีอยู่ 2 คำ คือ คำว่า “อัปปาพาโธ” มีความเจ็บป่วยน้อย หรือ “อัปปาตัง
โก” มีโรคน้อย เช่น “ภิกษุ ในธรรมวินัยนี้… เป็นผู้มีอาพาธน้อย มีโรคเบาบาง”4 5 6 “บุคคลในโลกนี้ ...เป็นผู้ไม่ 
เบียดเบียนสัตว์ ...กลับมาเกิดเป็นมนุษย์ในที่ใด ๆ เขาก็จะเป็นผู้มีโรคน้อย” “ภิกษุท้ังหลาย องค์ของภิกษ ุผู้บำเพ็ญ
เพียรมี 5 ประการ คือ...หลังจากตายแล้ว ถ้าไม่ไปเกิดในสุคติสวรรค์กลับมาเกิดเป็นมนุษย์ในที่ใดๆเขาก็จะเป็นผู้มี
อาพาธน้อย มีโรคเบาบาง7  ดังนั้นจึงสรุปได้ว่า สุขภาพ หมายถึง ภาวะแห่งความสมบูรณ์และความสมดุลของบุคคล
ทั้งร่างกายจิตใจอารมณ์สังคมและจิตวิญญาณ รวมทั้งสภาวะที่ปราศจากโรคและความพิการ และการใช้ชีวิตอยู่
ร่วมกับคนอื่นในสังคมอย่างปกติสุข การมีสุขภาพดีเป็นสิ่งที่แสดงให้เห็นถึงการมีคุณภาพชีวิตที่ดีอันเป็นผลมาจาก
การมีพฤติกรรมสุขภาพที่ดี รวมทั้งการมีปฏิสัมพันธ์กับสภาพแวดล้อมได้อย่างถูกต้องเหมาะสม    

ในส่วนของความหมาย “การส่งเสริมสุขภาพ (Health Promotion)”องค์การอนามัยโลก (WHO) ให้
ความหมายว่า กระบวนการเพ่ิมความสามารถของคนเราในการควบคุม ดูแลและพัฒนาสุขภาพของตนให้ดีขึ้น และ
กฎบัตรออตตาวา (Ottawa) ให้ความหมายว่า การส่งเสริมสุขภาพ คือกระบวนการเพิ่มความสามารถของคนเราใน
การควบคุมดูแลและพัฒนาสุขภาพตนเองให้ดีขึ้น 8 กล่าวว่า การส่งเสริมสุขภาพ เป็นยุทธศาสตร์ที่สำคัญที่สุดใน
การปฏิรูประบบสุขภาพ การส่งเสริมสุขภาพประกอบด้วยการที่สังคมมีจิตสานึกหรือจินตนาการใหม่ในเรื่องสุขภาพ
ดีและเกิดพฤติกรรมสร้างเสริมสุขภาพ ทั้งในระดับปัจเจกบุคคล ครอบครัว ชุมชน โรงเรียนสถานที่ทำงาน ระบบ

 
3 ประเวศ วะสี.การพัฒนาระบบสุขภาพชุมชน สุขภาวะชุมชนเป็นรากฐานของสุขภาวะทั้งมวล .นนทบุรี: 

สถาบันวิจัยและพัฒนาระบบสุขภาพชุมชน, ๒๕๔๙.หน้า 25 
4 ที.ปา.(ไทย) 11/๓1๗/๓๐๖-๓๐๗ 
5 ม.ม. (ไทย) 1๓/ 1๓๔/1๕๐ 
6 ม.อุ. (ไทย) 1๔/๒๙1/๓๕1. 
7 องฺ.ปญฺจก. (ไทย) ๒๒/๕๓-๕๔/๙๒-๙๓. 
8 พิสมัย จันทวิมล.นิยามศัพท์ส่งเสริมสุขภาพ ฉบับปรับปรุง พ.ศ. ๒๕๔1, พิมพ์ครั้งท่ี ๒ กรุงเทพฯ:สถาบันวิจัย

ระบบสาธารณสุข, ๒๕๔1.หน้า 8-10 



 

Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2 (January – June 2021)  
 

 

บริการสังคม สื่อมวลชน ตลอดจนนโยบาย  นักวิชาการด้านการส่งเสริมสุขภาพ ได้ให้ความหมายของการส่งเสริม
สุขภาพ ดังนี้  

1. เป็นกระบวนการเพิ่มความสามารถของบุคคลในการควบคุมปัจจัยต่าง ๆ ที่มีผลต่อสุขภาพและพัฒนา
สุขภาพของตนเองให้ดีขึ้น 

2. เป็นการให้อำนาจด้านสุขภาพกับประชาชน คือ เป็นกระบวนการที่จะทาให้ประชาชนมีอำนาจมากข้ึน
ในการตัดสินใจและดาเนินกิจกรรมต่าง ๆ ที่มีผลกระทบต่อสุขภาพของตนเอง 

3. เป็นการจัดกิกรรมที่มุ่งไปสู่ภาวการณ์เปลี่ยนแปลงทางสังคม สิ่งแวดล้อม และเศรษฐกิจ เพื่อบรรเทา
ผลกระทบที่มีต่อสุขภาพของสาธารณชนและของบุคคล 

4. เป็นการจัดระบบเพื่อนำแหล่งประโยชน์ต่าง ๆ  ทั้งทางด้านการศึกษา สังคม สิ่งแวดล้อมาใช้เพื่อเกื้อกูล
ให้บุคคลมีพฤติกรรมสุขภาพที่ดี ลดปัจจัยเสี่ยงต่อการเกิดโรคและเพ่ิมสุขภาพ 

การส่งเสริมสุขภาพ จึงเป็นกระบวนการหรือกิจกรรมที่บุคคลหรือกลุ่มบุคคลกระทำเพื่อส่งเสริมให้เกิด
ภาวะสุขภาพดีทั้งทางร่างกาย จิตใจ อารมณ์ และสังคม เพื่อให้เกิดการมีศักยภาพ ซึ่งจะนำไปสู่ความเป็นดี  อยู่ดี 
และเพื่อการมีคุณภาพชีวิตที่ดีได้ในที่สุด ส่วนแนวทางในการส่งเสริมสุขภาพ มีการปฏิบัติกิจกรรมเพื่อการส่งเสริม
สุขภาพอย่างสม่ำเสมอและถาวร จะต้องเกิดจากการสนับสนุนจากภาครัฐในเรื่องแหล่งบริการกระจายอย่างทั่วถึง มี
ความเสมอภาคในการเข้าถึงบริการควบคุมสิ่งแวดล้อมเพื่อให้บุคคล  ครอบครัว ชุมชน สามารถป้องกันและ
หลีกเลี่ยงสิ่งที่เป็นอันตรายต่อสุขภาพ โดยให้ฝ่ายที่เกี่ยวข้องเข้ามามีส่วนร่วมในการทำงานร่วมกัน 
จุดมุ่งหมายการสร้างเสริมสุขภาพ 

การสร้างเสริมสุขภาพเป็นกระบวนการที่เอื้อให้ประชาชนสามารถควบคุมและปรับปรุงสุขภาพของ
ตนเอง ทัศนะนี้ถูกพัฒนามาจากแนวคิดสุขภาพที่บุคคลหรือกลุ่มบุคคลสามารถจัดการในสองรูปแบบ รูปแบบหนึ่ง
คือการที่บุคคลหรือกลุ่มบุคคลตระหนักถึงความต้องการและสามารถทำให้ความต้องการสัมฤทธิ์ผลได้    ในอีก
รูปแบบหนึ่งคือการที่บุคคลหรือกลุ่มบุคคลสามารถปรับเปลี่ยนสิ่งแวดล้อมหรือไม่ก็ปรับตัวให้เข้ากับสิ่งแวดล้อมได้ 
ดังนั้น สุขภาพจึงถูกมองว่าเป็นแหล่งประโยชน์ของการดำเนินชีวิตประจำวัน แต่ไม่ใช่วัตถุประสงค์ของการดำเนิน
ชีวิต สุขภาพเป็นแนวคิดด้านบวกที่เน้นที่ทรัพยากรด้านบุคคลและสังคม เช่นเดียวกับแหล่งประโยชน์ทางกายภาพ 
โดยมีจุดมุ่งหมายการสร้างเสริมสุขภาพ  ดังนี้ 9  

1. การสร้างเสริมสุขภาพเกี่ยวข้องกับประชากรในภาพรวม ในฐานะของบริบทของชีวิตประจำวันของ
เขาเหล่านั้น มากกว่าจะมองที่โอกาสเสี่ยงต่อโรคใดโรคหนึ่ง การ สร้างเสริมสุขภาพเอ้ืออำนวยให้ประชาชนสามารถ
ควบคุมและมีความรับผิดชอบต่อสุขภาพ ในฐานะที่เป็นองค์ประกอบที่สำคัญของชีวิตประจำวัน การสร้างเสริม
สุขภาพเป็นการดำเนินการ ในสองรูปแบบ ได้แก่ การดำเนินการที่เกิดขึ้นเองโดยอัตโนมัติและการดำเนินการที่มี
ระเบียบ แบบแผน การดำเนินการในลักษณะเช่นนี้จำเป็นต้องเปิดโอกาสในการเข้าถึงข้อมูลข่าวสารให้ เต็มที่และ

 
9 สินศักดิ์ชนม์ อุ่นพรมมี. ผู้แปล. พัฒนาการสำคัญของการสร้างเสริมสุขภาพ . นนทบุรี: โครงการสวัสดิการ

วิชาการ สถาบันพระบรมราชชนก กระทรวงสาธารณสุข, ๒๕๕๖.หน้า 16-17 



 

Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2  (January – June 2021)  
 

 

ต่อเนื่อง ทั้งต้องคำนึงถึงด้วยว่าการดำเนินการดังกล่าวจะสามารถเข้าถึงประชาชน ทั้งหมดได้อย่างไร ด้วยช่องทาง
การกระจายข้อมูลข่าวสารต่างๆที่มีอยู่ 

2. การสร้างเสริมสุขภาพมุ่งเน้นที่การจัดการกับปัจจัยกำหนดสุขภาพหรือเหตุของสุขภาพ ดังนั้น 
ความร่วมมืออย่างใกล้ชิดของทุกภาคส่วนที่อยู่นอกเหนือจากระบบบริการ สุขภาพจึงมีความสำคัญ และเป็นการ
สะท้อนให้เห็นถึงความหลากหลายของสภาวะที่มีอิทธิพลต่อ สุขภาพ รัฐบาลทั้งในระดับท้องถิ่นและระดับชาติมี
ความรับผิดชอบที่สำคัญ ในการดำเนินการ แก้ปัญหาอย่างเหมาะสมและทันต่อเหตุการณ์ เพื่อให้การรับประกันว่า
สิ่งแวดล้อมทั้งหมด ซึ่งบุคคลและกลุ่มบุคคลไม่สามารถควบคุมได้จะเป็นสิ่งแวดล้อมที่เอ้ือต่อสุขภาพ 

3. การสร้างเสริมสุขภาพเป็นการรวมเอาวิธีการหรือแนวทางการแก้ปัญหาที่มีความหลากหลายแต่
สนับสนุนซึ่งกันและกัน วิธีการหรือแนวทางการแก้ปัญหาเหล่านี้ ได้แก่ การสื่อสารการศึกษา การกำหนดกฎหมาย 
มาตรการทางการเงิน การปรับเปลี่ยนในระดับองค์กร การพัฒนาชุมชน และกิจกรรมที่ชุมชนเป็นฝ่ายเริ ่มเพ่ือ
ต่อต้านอันตรายที่มีต่อสุขภาพ 

4. การสร้างเสริมสุขภาพมีจุดมุ ่งหมายโดยเฉพาะเจาะจงที ่การมีส่วนร่วมของ  สาธารณะที ่มี
ประสิทธิภาพและเป็นรูปธรรม การมีส่วนร่วมในรูปแบบนี้จะเกิดขึ้นได้ต้องมีการ พัฒนาศักยภาพในการระบุปัญหา
และทักษะการแก้ปัญหาทั้งในระดับบุคคลและกลุ่มบุคคล  

5. ในขณะที่การสร้างเสริมสุขภาพถูกมองว่าเป็นกิจกรรมทางสุขภาพและสังคมที่ไม่ใช่ การให้บริการ
ทางการแพทย์ก็ตามบุคลากรสุขภาพ โดยเฉพาะอย่างยิ่งบุคลากรที่ให้บริการ ด้านสาธารณสุขมูลฐาน มีบทบาท
สำคัญในการให้การอุปถัมภ์และเอื้อต่อการสร้างเสริม สุขภาพ บุคลากรสุขภาพควรพัฒนาศักยภาพเพื่อให้มีส่วน
สนับสนุนในด้านการเสริมสร้างความรู้ และการสนับสนุนชี้แนะทางสุขภาพ 

พระพุทธเจ้าได้ ตรัสถึงความสำคัญของการมีสุขภาพร่างกายดี ไม่มีโรคภัยเบียดเบียนว่า เป็นช่วงเวลา
ที่เหมาะแก่การบำเพ็ญเพียรอย่างยิ่ง 10 หากร่างกายเจ็บป่วยไม่อาจเยียวยาได้แล้ว พระองค์จะทรงมุ่งเน้นการ
เยียวยาทางด้านจิตใจเป็นหลัก ดังเรื่องที่ปรากฏว่า ครั้งหนึ่งมีภิกษุทุพพลภาพป่วยหนัก ระยะสุดท้าย พระพุทธเจ้า
ทรงเยียวยารักษาด้านจิตใจ ทรงมีพระดำรัสว่า “แม้ร่างกายจะเจ็บหนักแต่ยังสามารถพัฒนาให้ไปสู่การบรรลุธรรม
ได้”11 ทัศนะเรื่องความเจ็บป่วยที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงไว้ประการหนึ่งว่า “ร่างกายเป็น รังแห่งโรค” 12  13 การที่
ร่างกายเป็นฐานหรือที่ตั้งแห่งโรค ย่อมจะเจ็บป่วยอย่างใดอย่างหนึ่งไม่มาก ก็น้อยเป็นธรรมดา อีกคำหนึ่ง คือ คำว่า 
“อโรคฺย” ไม่มีโรค ดังพุทธภาษิตว่า “อาโรคฺยปรมา ลาภา” แปลว่าความไม่มีโรคเป็นลาภอันประเสริฐ 14 คำว่า 
อโรคฺย อีกนัยหนึ่งหมายถึงภาวการณ์ปราศจากโรคทางจิตเพียงอย่างเดียว ดังพุทธพจน์ที่ว่า ผู้ที่ปราศจากโรคทาง

 
10 องฺ.ปญฺจก. (ไทย) ๒๒/๕๓-๕๔/๙๒-๙๓ 
11 องฺ.ปญฺจก. (ไทย) ๒๒/1๒1/๒๐1 
12 ขุ.ธ.(ไทย) ๒๕/1๔๘/๗๘ 
13 อป. (ไทย) ๓๓/1๕๕/๔๐๘) 
14 ม.ม.(ไทย) 1๓/๒1๕-๒1๖/๒๕๔-๒๕๕ 



 

Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2 (January – June 2021)  
 

 

กายเป็นเวลานานๆ หรือไม่มีโรคทางกายปรากฏอยู่เลยนั้นพอหาได้ แต่คนที่ไม่มีโรคทางใจแม้เพียงชั่วขณะหนึ่งนี้หา
ยาก ยกเว้นพระอรหันต์ผู้หมดกิเลสแล้วเท่านั้น15 ดังนั้นจึงสรุปได้ว่า  จุดมุ่งหมายของการสร้างเสริมสุขภาพ คือการ
เข้าถึงสุขภาพ โดยเป็นกิจกรรมที่ต้องการความร่วมแรง    ร่วมใจของทุกฝ่ายเพื่อให้เข้าถึงสุขภาวะ ภาครัฐมีความ
รับผิดชอบสำคัญในการดำเนินการให้ประชาชนอยู ่ในสภาพแวดล้อมที่ดีต่อสุขภาพ  อีกทั ้งมีบทบาทในการ
เอื้ออำนวยให้ประชาชนสามารถเลือกทางเลือกที่ส่งผลดีต่อสุขภาพได้สะดวกขึ้น ผ่านการดำเนินการทางนโยบาย
สาธารณะ ในขณะเดียวกันผู้ให้การสนับสนุนการสร้างเสริมสุขภาพภายในภาครัฐเอง ก็ต้องตระหนักถึงบทบาท
อิสระของการดำเนินการเพื่อสุขภาพ เช่น การเคลื่อนไหวทางสังคม การช่วยเหลือซึ่งกันและกัน การดูแลตนเอง 
และความต้องการความร่วมมืออย่างต่อเนื่องจากสาธารณะในทุกประเด็นที่เกี่ยวข้องกับการสร้างเสริมสุขภาพ 
พุทธวิธีกับการเสริมสร้างสุขภาพแบบองค์รวมอย่างยั่งยืน 

หลักฐานในคัมภีร์พระไตรปิฎกหลายแห่ง ระบุถึงความมีสุขภาพอนามัย ของพระพุทธเจ้าไว้หลาย
ประการ เช่น บำเพ็ญพุทธกิจได้เกือบตลอดทั้งวัน คือ เวลาเช้า เสด็จบิณฑบาตเพ่ือโปรดสัตว์เวลาเย็นทรงแสดงธรรม 
เวลาค่ำทรงประทานโอวาทแก่เหล่าภิกษุ และจวนสว่างทรงตรวจพิจารณาสัตว์ที่สามารถและที่ยังไม่สามารถบรรลุ
ธรรมอันควรจะเสด็จไปโปรดพระองค์ทรงมีสติสัมปชัญญะบริบูรณ์ดี แม้จะทรงมีพระชนมายุถึง 80 พรรษา   แล้วก็
ตาม ดังที่ตรัสยืนยันว่า พระองค์เป็นคนแก่ชราแม้ว่าจะทรงเจ็บป่วยอย่างหนัก ก็ไม่ทำให้พระองค์หลงลืมสติ และ
ปัญญา  พระองค์เสด็จด้วยพระบาทจาริกไปเผยแผ่ธรรมตามที่ต่างๆ จนช่วงสุดท้ายแห่งชีวิต ขณะที่พระองค์ทรง
ประชวรหนักด้วยโลหิตปักขันทิกาพาธ (ถ่ายเป็นพระโลหิต) ยังทรงสามารถเดินทางไกล จากเมืองปาวา สู่เมืองกุสิ
นาราอันเป็นสถานที่ปรินิพพานได้ บุคคลที่ใกล้ชิดพระพุทธเจ้า กล่าวขานถึงพระองค์ว่า ทรงเป็นผู้มีพระโรคาพาธ
น้อย ทรงกระปรี้กระเปร่า มีพระพลานามัยสมบูรณ์ อยู่สำราญดี พระองค์ตรัสกับพราหมณ์ผู้หนึ่ง ถึงความเป็นอยู่
ของพระองค์ไว้ว่าพราหมณ์ เราอาศัยหมู่บ้านหรือตำบลใดในโลกนี้อยู่ ในเวลาเช้า เราครองอันตรวาสก ถือบาตรจีวร 
เข้าไปสู่หมู่บ้านหรือตำบลนั้นแลเพื่อบิณฑบาต กลับจากบิณฑบาต หลังจากฉันเสร็จแล้วเข้าไปสู่ชายป่า กวาดหญ้า
หรือใบ้ไม้ที่มีอยู่ในที่นั้นรวมเป็นกองแล้วนั่งขัดสมาธิ ตั้งกายตรงดำรงสติมั่นไว้ สงัดจากกาม และอกุศลธรรมแล้ว 
บรรลุปฐมฌาน....บรรลุ ทุติยฌาน....บรรลุตติยฌาน....บรรลุจตุตถฌานที่ไม่มีทุกข์ไม่มีสุข มีสติบริบูรณ์ เพราะ
อุเบกขาอยู่  สรุปข้อวัตรปฏิบัติของพระพุทธเจ้าจากพุทธพจน์ในการสร้างเสริมสุขภาพองค์รวม ได้ดังนี้ 

ด้านการบริโภคอาหาร 
ฉันอาหารมื้อเดียวนอกจากจะทรงถือหลักในการฉันอาหารมื้อเดียวตลอดชีวิตพรหมจรรย์แล้ว  

พระองค์ยังทรงพร่ำสอนและแนะนำให้เหล่าภิกษุสงฆ์ฉันอาหารมื้อเดียวด้วย ดังพุทธพจน์ว่า“ตถาคตฉันมื้อเดียว 
ไม่ฉันในเวลาวิกาล พระองค์รู้สึกว่า กระปรี้กระเปร่าทำให้มีโรคน้อย ภิกษุทั้งหลาย มาเถิด แม้เธอทั้งหลาย ก็จง

 
15 องฺ.จตุกฺก. (ไทย) ๒1/1๕๗/๒1๗ 



 

Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2  (January – June 2021)  
 

 

ฉันอาหารมื ้อเดียวเถิด เธอทั ้งหลายฉันอาหารมื ้อเดียว จักรู ้สึกว่ามีโรคน้อย”16  17 18 พระพุทธเจ้าทรงมี
เป้าหมายในการบริโภค ที่ประกอบด้วยองค์ธรรม 10 ประการ คือ  1. ทรงมีสติและรู้ประมาณในการบริโภค  2. 
ทรงบริโภคอาหารที่มีประโยชน์ไม่ก่อโทษต่อร่างกาย  3. ทรงพิจารณาอาหารว่ามีลักษณะเป็นเพียงธาตุชนิดหนึ่ง  
4. ไม่บริโภคเพื่อเล่นสนุกสนานเพลิดเพลิน  5. ไม่บริโภคเพื่อความเมามัน   6. ไม่บริโภคเพื่อประดับ  7. ไม่
บริโภคเพื ่อตกแต่ง  8. บริโภคเพื ่อยังพระชนม์ชีพ  9. บริโภคเพื ่อป้องกันความลำบาก  10. บริโภคเพ่ือ
อนุเคราะห์แก่การประพฤติพรหมจรรย์   หลักการบริโภคอาหารตามแนวพุทธรักษาการมีสุขภาพที่ดีและทำให้มี
อาหารเหลือพอที่จะแบ่งปันให้กับผู้ด้อยโอกาสที่ขาดแคลนอาหารได้อีกทางหนึ่งด้วย  จึงเป็นการบริโภคเพ่ือ
ประโยชน์ต่อสุขภาพ สังคม ทรัพยากร และเศรษฐกิจได้อย่างแท้จริง 

การออกกำลังกาย 
พระพุทธเจ้าทรงใช้ว ิธ ีออกกำลังกายที ่เหมาะควรกับสมณะเพศเป็นอย่างยิ ่ง  ทรงยึดหลักการ

ปรับเปลี่ยนอิริยาบถทั้ง 4 ยืน เดิน นั่ง นอน ให้มีความสมดุล โดยเฉพาะอิริยาบถเดิน ได้แก่ การเดินบิณฑบาต 
เช้าตรู่ของทุกวัน พระพุทธเจ้าและพระสาวก จะออกเดินบิณฑบาต ไปตามหมู่บ้านเป็นประจำ เช่น“ครั้นเวลาเช้า 
พระผู้มีพระภาคทรงครองอันตรวาสก ถือบาตรและจีวร เสด็จเข้าไปยัง....ลำดับนั้น อุทัยพราหมณ์ตักข้าวใส่บาตร
ถวายจนเต็ม”19 และ “ครั้นเวลาเช้า ท่านพระอานนท์ครองอันตรวาสก ถือบาตรและจีวร เสด็จเข้าไปบิณฑบาตยัง
กรุงสาวัตถี” 20 พระพุทธเจ้าตรัสถึงอานิสงส์ของการเดินจงกรมไว้ถึง 5 ประการ21 คือ  1. เป็นผู้มีความอดทนต่อ
การเดินทางไกล  2. เป็นผู้มีความอดทนต่อการบำเพ็ญ   3. เป็นผู้มีอาพาธน้อย  4. อาหารที่กิน ดื่ม เคี้ยว ลิ้มแล้ว
ย่อยง่าย  5. สมาธิที่ได้เพราะการเดินจงกรมตั้งอยู่ได้นาน 

การบริหารจิต 
พระพุทธเจ้าทรงถือหลักปฏิบัติในการบริหารจิต ด้วยหลักใหญ่ๆ ดังที่ตรัสไว้ในโอวาทปาติโมกข์       3 

ประการ คือ “ละชั่ว ทำดี และทำจิตให้บริสุทธิ์”22 การละชั่ว คือ การละเว้นจากบาปอกุศลทั้งปวง ได้แก่ การฆ่า
สัตว์ ลักทรัพย ์ประพฤติผิดในกาม พูดเพ้อเจ้อ พูดส่อเสียด พูดคำหยาบ เพ่งเล็งอยากได้ของเขา การมีจิตพยาบาท 
มีความเห็นผิด 23 การทำดี คือ การทำกุศลให้ถึงพร้อม ได้แก่ การละเว้นขาดจากการฆ่า ลักทรัพย์ ประพฤติผิดใน
กาม พูดเพ้อเจ้อ พูดส่อเสียด พูดคำหยาบ เพ่งเล็งอยากได้ของเขา การมีจิตพยาบาท มีความเห็นผิด24 การทำจิตให้

 
16 ม. มู. (ไทย) 1๒/๒๒๕/๒๓๖ 
17 ม. ม. (ไทย) 1๓/1๓๔, 1๗๔/1๕๐, ๒๐1 
18 องฺ. ทสก. (ไทย) ๒๔/๙๙/๒๓๖ 
19 ส.ํ ส. (ไทย) 1๕/1๙๘/๒๘๕-๒๘๖ 
20 ส.ํ ส. (ไทย) 1๕/๒๐๗/๒๙๙ 
21 องฺ. ปญฺจก. (ไทย) ๒๒/๒๙/๔1 
22 ที. ม. (ไทย) 1๐/๕๔/๕๗ 
23 ม. มู. (ไทย) 1๒/๔๔๐/๔๗๓-๔๗๕. 
24 ม. มู. (ไทย) 1๒/๔๔1/๔๗๕-๔๗๘.) 



 

Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2 (January – June 2021)  
 

 

บริสุทธิ์ พระพุทธเจ้าทรงสอนให้ดำรงจิตให้บริสุทธิ์ด้วยการทำจิตให้อยู่กับปัจจุบันกาลทุกขณะ และการทำจิตให้
ว่าง ดังพุทธพจน์ที่ว่า “ภิกษุทั้งหลาย ไม่เศร้าโศกถึงอดีต ไม่คิดถึงอนาคต กำหนดรู้ปัจจุบัน”25ทั้งนี้เพื่อเป็น
แบบอย่างแก่กุลบุตร 

การอยู่กับธรรมชาติ 
พระพุทธองค์ทรงดำเนินชีวิตอยู่กับธรรมชาติตามที่ต่างๆ เช่น ตามป่าบ้าง ภูเขาบ้าง โคนต้นไม้บ้าง ใน

ถ้ำบ้าง เช่น  “สมัยนั้น มาณพหลายคน.... พากันเข้าไปยังป่านั้นแล้ว ได้เห็นพระผู้มีพระภาคประทับนั่งคู้บัลลังก์ตั้ง
พระกายตรง....อยู่ในราวป่านั้น....และถามว่า ภิกษุ ท่านทำงานอะไร จึงอยู่ในป่าสาละพระโคดมอยู่ในป่าแต่ผู้เดียว 
ได้ความยินดีอะไรหรือ”  พระพุทธเจ้าทรงประจักษ์ชัดถึงคุณประโยชน์ของการอยู่อาศัยตามธรรมชาติว่า ธรรมชาติ
ให้อากาศบริสุทธิ์ทำให้มีสุขภาพดี ให้ความสุขซึ่งเป็นสถานที่ที่เหมาะสมแก่การบำเพ็ญเพียรเป็นอย่างยิ่ง ดังพุทธ
พจน์ที่ว่า “เมื่อเธอเข้าไปอยู่อาศัยป่าทึบนั้น สติที่ยังไม่ปรากฏก็ปรากฏ จิตที่ไม่ ตั้งมั่นก็ตั้งมั่น” พระองค์ทรง
บัญญัติข้อห้ามไม่ให้ภิกษุทำลายธรรมชาติ เช่น ห้ามภิกษุ ถ่ายอุจจาระ ปัสสาวะบ้วนน้ำลายลงบนพืชและในน้ำ 
ภิกษุใดทำต้องอาบัติทุกกฎ  ห้ามภิกษุทำลายต้นไม้   

สุขลักษณะ 
พระพุทธเจ้าทรงให้ความสำคัญกับหลักปฏิบัติเรื่องสุขลักษณะอนามัย ของพระองค์เองและภิกษุสงฆ์

ด้วย ทรงบัญญัติให้ภิกษุสงฆ์ปฏิบัติ 2 ประการ คือ สุขอนามัยด้านร่างกาย และสุขอนามัยด้านสิ่งแวดล้อม ดังนี้ 
1. สุขลักษณะด้านร่างกาย - ทรงบัญญัติให้ภิกษุสวมรองเท้าในขณะขับถ่ายได้  ซึ่งตามปกติ

พระพุทธเจ้า จะทรงห้ามการสวมรองเท้า ยกเว้นกรณีท่ีเจ็บป่วยหรือเท้าแตก26   ทรงบัญญัติในเรื่องการขับถ่ายของ
ภิกษุไว้ว่า ห้ามไม่ให้ภิกษุเบ่งแรงๆ 27เป็นการป้องกันการเกิดโรคริดสีดวงทวารและโรคหัวใจวาย    ทรงบัญญัติ
ไม่ให้เคี้ยวไม้ชำระฟันขณะขับถ่าย และไม่ให้ถ่ายอุจจาระ ปัสสาวะนอกราง28  และทรงบัญญัติให้เคี้ยวไม้ชำระฟัน 
เพ่ือประโยชน์ต่อสุขภาพในช่องปาก 29  

2. สุขลักษณะด้านสิ่งแวดล้อม- ทรงบัญญัติทั้งขั้นตอนวิธีการทำความสะอาดไว้ด้วย ดังพุทธพจน์
ที่แสดงไว้ว่าภิกษทั้งหลาย  ตนอยู่ในวิหารใด ถ้าวิหารนั้นสกปรก ถ้าสามารถพึงชำระให้สะอาด เมื่อชำระวิหารให้
สะอาด  พึงขนบาตรและจีวรออกก่อนวางไว้ ณ ที่สมควร พึงขนผ้าปูนั่ง ผ้าปูนอน ฟูกหมอนออกไปวางไว้ ณ ที่
สมควร เตียง ตั่ง พึงยกอย่างระมัดระวัง ไม่ให้ครูด ไม่ให้กระทบบานประตูและกรอบประตู ขนออกไปตั้งไว้ ณ ที่
สมควร .... ถ้าวิหารมีหยากเยื่อ พึงกวาดเพดานลงมาก่อนกรอบหน้าต่างและมุมห้องพึงเช็ด ถ้าฝาที่ทาน้ำมันหรือ
ทาสีดำขึ้นรา พึงใช้ผ้าชุบน้ำบิดแล้วเช็ด ถ้าเป็นพื้นไม่ได้ทา พึงใช้น้ำประพรมแล้วเช็ด อย่าให้วิหารคราคล่ำไปด้วย

 
25 ส.ํ ส. (ไทย) 1๕/1๐/1๐ 
26 วิ. ม. (ไทย) ๕/๒๔๖-๒๔๙, ๒๕1 /1๓-1๙ 
27 วิ. จู. (ไทย) ๗/๓๗๔/๒๔๓ 
28 วิ. จู. (ไทย) ๗/๓๗๔/๒๔๓ 
29 วิ. จู. (ไทย) ๗/๒๘๒/๖๙) 



 

Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2  (January – June 2021)  
 

 

ฝุ่นละออง.... ไม่พึงเคาะเสนาสนะใต้ลม พรมปูพื้น พึงผึ่งแดด ชำระ ตบ ขนกลับปูไว้ตามเดิม เขียงรองเท้า พึงผึ่ง
แดด เช็ด ขนกลับไว้ตามเดิม 
แนวทางปฏิบัติในการเสริมสร้างสุขภาพแบบองค์รวมอย่างยั่งยืน 

ด้านกาย 
สุขภาวะในทางพระพุทธศาสนา คือการนำธรรมเข้าไปส่งเสริมสุขภาวะทางกายโดยบุคคลได้นำธรรม

ของพระพุทธเจ้ามาใช้ในการดูแลสุขภาพหรือเพื่อการดำเนินชีวิตประจำวันของตนเอง ไม่ว่าจะเป็นธรรมะบทใดก็
ตามล้วนได้รับประโยชน์ด้วยกันทั้งนั้น เพราะในธรรมะของพระพุทธองค์นั้นมีหลักสำคัญอยู่ที่การทำจิตใจให้สงบสุข 
ใสสะอาดบริสุทธิ์ และเยือกเย็น มีสติกำกับทุกอริยบถ รู้จักปล่อยวางไม่ยึดมั่นถือมั่น ละกิเลสตัณหาต่างๆ เพ่ือชำระ
จิตใจตนเอง และให้อยู่กับความเป็นจริง รู้จักใช้เหตุและผลเป็นผู้มีสติปัญญา รู้สัจธรรมของชีวิต ความเกิด แก่ เจ็บ 
ตาย ซึ่งเป็นกฎของธรรมชาติหากเราทุกคนได้นำธรรมมาประพฤติปฏิบัติเป็นประจำทุกวัน เมื่อยามร่างกายเจ็บป่วย
ก็สามารถดำรงชีวิตอยู่ได้อย่างปกติสุข ไม่ทุรนทุราย หรือทุกทรมาน ซึ่งทำให้คนรอบข้างมีความสุขไปด้วย ดังที่มีคำ
กล่าวไว้ว่า “ป่วยแต่กายใจไม่ป่วย” แม้ร่างกายจะป่วยสักปานใดแต่ถ้าเรามีจิตใจที่เข้มแข็ งต่อสู้ มีกำลังใจ มี
สติปัญญา ก็สามารถทำให้โรคต่าง ๆ ที่มารุมเร้าทุเลา หายไปได้ดังที่ได้กล่าวมาแล้วในครั้งพุทธกาล  สรุปประโยชน์
ที่ได้รับจากการนำธรรมมาใช้กับตนเองดังต่อไปนี้ 

1. ทำให้เป็นผู้ไม่ประมาท มีความรอบครอบ มีสติกำกับตนเองตลอดเวลาสามารถแก้ไขปัญหาชีวิต
ได้โดยใช้หลักธรรมทางพุทธศาสนา 

2. ทำให้รู้จักวิธีข่มจิตใจตนเองโดยใช้หลักธรรมของพระพุทธเจ้า ในการพิจารณาหาเหตุและผล ใน
ปัญหาการเจ็บป่วยที่เกิดขึ้นกับตนเอง 

3. ทำให้มีกำลังใจในการต่อสู้กับโรคภัยต่างๆ ที่เกิดขึ้นกับตนเอง 
4. เป็นแบบอย่างที่ด ีของสังคม 
5. ทำให้เป็นที่นับถือยกย่องและเคารพศรัทธาต่อผู้ที่พบเห็น 
6. บุคคลที่ได้ใช้ธรรมปฏิบัติตนอย่างต่อเนื่องจะทำให้มีจิตใจที่สงบสุขทุกเมื่อ สามารถที ่
จะรักษาโรคของตนเองให้ทุเลาและหายไปได้ในที่สุด ซึ่งมีกรณีตัวอย่างทั้งในครั้งพุทธกาลและใน

ปัจจุบันที่ท่านทั้งหลายได้นำหลักธรรมของพระพุทธองค์มาใช้ในการดูแลตนเองเมื่อเจ็บป่วยก็สามารถทำให้โรค
ทุเลาและหายไปได ้

ด้านศีล 
"ศีล" คือสิ่งหรือกติกาที่บุคคลจะต้องระวังรักษาตามเพศและฐานะ ศีลนั้นมีหลายระดับ คือ ศีล 5 ศีล 

8 ศีล 10 และ ศีล 227 ฉะนั้น ในฝ่ายศีลแล้ว การที่ได้อุปสมบทเป็นพระในพระพุทธศาสนาได้บุญบารมีมากที่สุด 
เพราะเป็นเนกขัมมบารมีในบารมี 10 ทิศ ซึ่งเป็นการออกจากกามเพื่อนำไปสู่การปฏิบัติธรรมขั้นสูง ๆ คือการ
ภาวนาเพื่อมรรค ผล นิพพาน ต่อ ๆ ไป ผลของการรักษาศีลนั้นมีมาก ซึ่งจะยังประโยชน์สุขให้แก่ผู้นั้นทั้งในชาตินี้
และชาติหน้า เมื่อได้ละอัตภาพนี้ไปแล้วย่อมส่งผลให้ได้บังเกิดในเทวโลก 6 ชั้น ซึ่งแล้วแต่ความละเอียดประณีตของ



 

Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2 (January – June 2021)  
 

 

ศีลที่รักษาและที่บำเพ็ญมา ครั้งเมื่อสิ้นบุญในเทวโลกแล้ว ด้วยเศษของบุญที่ยังคงหลงเหลืออยู่แต่เพียงเล็ก ๆ น้อย 
ๆ หากไม่มีอกุศลกรรมอื่นมาให้ผล ก็อาจจะน้อมนำให้ได้มาบังเกิดเป็นมนุษย์ที่ถึงพร้อมด้วยสมบัติ 4 ประการเช่น
อานิสงส์ของการรักษาศีล 5 อานิสงส์ของศีล 5 จะส่งเสริมการไม่เบียดเบียนกัน ทำให้สังคม ครอบครัว มีระเบียบ
หรือกติกาที่จะรักษากายและวาจาให้สงบ ไม่ให้ก่อให้เกิดทุกข์โทษขึ้นทางกายและวาจาต่อตนเองและผู้อ่ืน ส่วนทาง
จิตใจนั้น ศีลยังไม่สามารถที่จะควบคุมหรือทำให้สะอาดบริสุทธิ์ได้ ฉะนั้น การรักษาศีลจึงยังได้บุญน้อยกว่าการ
ภาวนา เพราะการภาวนานั้น เป็นการรักษาใจ รักษาจิต และซักฟอกจิตให้เบาบางหรือจนหมดกิเลส คือความโลภ 
โกรธ และหลง อันเป็นเครื่องร้อยรัดให้บรรดาสรรพสัตว์ทั้งหลายต้องเวียนว่ายตายเกิดอยู่ในสังสารวัฏ การภาวนา
จึงเป็นการบำเพ็ญบุญบารมีที่สูงที่สุด  ประเสริฐที่สุด ได้บุญมากที่สุด เป็นกรรมอันยิ่งใหญ่ เรียกว่า "มหัคคตกรรม" 
อันเป็นมหัคคตกุศล 

ด้านจิตใจ 
องค์ประกอบของสุขภาวะทางจิตไว้ 6 ด้าน คือ 

1. ความวิตกกังวล - การไม่ม่ันใจในสถานการณ์ท่ีเกิดขึ้น ทำให้มีอาการเครียด กลัว กระวนกระวาย
ใจ และวิตกกังวล 

2. ภาวะซึมเศร้า - ความผิดปกติทางอารมณ์ ซึ่งอาจแสดงออกทางกายด้วยเช่น การเบื่ออาหาร 
นอนไม่หลับ อ่อนเพลีย 

3. สุขภาวะทางบวก - ความรู้สึกทางบวก จากความพึงพอใจในชีวิตหรือการรับรู้ความสุขในการ
ดำเนินชีวิต 

4. การควบคุมตัวเอง - ความสามารถในการควบคุมอารมณ์ ความคิดความรู้สึกและพฤติกรรมของ
ตนได ้เพ่ือเผชิญกับปัญหาได้อย่างมีประสิทธิภาพ 

5. ความมีชีวิตชีวา - ความรู้สึกสดชื่น เบิกบานใจ มีพลังในการทำสิ่งต่างๆ 
6. ภาวะสุขภาพทั่วไป – ภาวะความเจ็บป่วยของร่างกายที่ส่งผลกระทบต่อจิตใจทำให้ไม่มี 

ความสุขการมีสุขภาวะทางจิตที่ดี จึงหมายถึงการที่มีความพึงพอใจในชีวิต สามารถควบคุมตนเองได้ 
เปี่ยมด้วยชีวิตชีวา มีสุขภาพร่างกายแข็งแรง และมีความกังวลหรือความซึมเศร้าน้อย การส่งเสริมสุขภาวะทางจิต
ในทางพระพุทธศาสนา จะประกอบด้วย ความเมตตา กรุณา  ความขยันหมั่นเพียร อดทน มีสมาธิ ผ่องใส สดชื่น 
เบิกบาน เป็นสุข ไม่ขุ่นมัวด้วยอารมณ์ต่างๆ ที่มากระทบที่จะมีกระทบต่อการดำเนินชีวิตประจำวัน รวมทั้งการมี
สภาวะแห่งจิตใจที่มีความสำราญ แช่มชื่น ไม่ขุ่นมัวด้วยอำนาจของความโลภ ความโกรธ ความหลง อันเป็นเหตุแห่ง
ความเศร้าหมองหรือความทุกข์ภายในจิตใจของตนเองซึ่งสามารถแบ่งระดับของความสุขออกมาเป็นเชิงปริมาณท่ี
วัดค่าจากความรู้สึกภายในจิตใจได้สามารถแบ่ง 4 องค์ประกอบย่อย คือ 

1. การมีสุขภาพจิตที่เข้มแข็ง หมายถึง การมีอารมณ์แจ่มใส จิตใจเบิกบาน การมองโลกในแง่ดี การ
มีจิตใจปลอดโปร่ง ผ่อนคลาย ไม่เศร้าหมอง การควบคุมตนเองในการกระทำสิ่งไม่ดีงาม การมีเชื่อมั่นว่าตนเป็นที่พ่ึง
แห่งตนได ้



 

Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2  (January – June 2021)  
 

 

2. การมีสมรรถภาพแห่งจิตที่ดี หมายถึง ภาวะของบุคคลที่แสดงออกด้านคุณธรรมทั้งหลายใน
ลักษณะต่าง ๆ เช่น ความขยันหมั่นเพียรในการทำงาน ความอดทนในการดำเนินชีวิต การมีสมาธิแน่วแน่ในการ
ทำงาน การมีสติที่ดีในการดำเนินชีวิต 

3. การคุณภาพแห่งจิตดี หมายถึง สภาพความรู้สึกทางจิตใจที่แสดงออกมาในลักษณะต่าง ๆ เช่น 
ความเอื้อเฟื้อเผื่อแผ่และโอบอ้อมอารีต่อผู้อื่น ความกรุณาอยากช่วยเหลือให้ผู้อื่นพ้นทุกข์ การระลึกถึงและตอบ
แทนบุญคุณผู้อื่น การยกย่องและชื่นชมคุณค่าแห่งการกระทำความดีของผู้อื่น การใช้วาจาแนะนำให้ผู้อื่นกระทำ
ความดี 

4. ความภาคภูมิใจและความเชื่อมั่นในศักยภาพของตนเอง หมายถึง สภาพความรู้สึกพอใจและ
เชื่อมั่นในตัวเอง การมีคุณค่าต่อสังคม ความเชื่อมั่นในการแก้ปัญหาในชีวิตได้ความพอใจในสถานะทางสังคม เช่น 
เกียรติยศ ฐานะตำแหน่ง หน้าที่การงาน บริวาร ทีตนเองได้มาอย่างชอบธรรม 

ด้านปัญญา 
สุขภาวะในส่วนของปัญญาในทางพระพุทธศาสนา เป็นการสร้างสุขภาวะ เพื่อการพัฒนาปัญญา 

โดยมีวิธีการส่งเสริมปัญญาให้สมบูรณ์ 4 ประการ คือ 
1. ปัญญารู้รอบรู้เท่าทัน การรู้อะไรแจ่มแจ้งแทงทะลุทำให้เกิดความสุข ความมืดความไม่รู้อะไร ความ

ไม่แจ่มแจ้ง ทำให้เกิดความบีบคั้น เสมือนคนที่อยู่ในเหวทั้งมืดทั้งไม่รู้ว่าอยู่ที่ไหนจะมีความทุกข์ความบีบคั้นอย่างยิ่ง 
ต่อเมื่อขึ้นมาจากปากเหว มองเห็นได้ทั่วไป เกิดความสุขจากการหลุดพ้นความบีบคั้นของความไม่รู้ การมีปัญญา
เห็นโดยรอบ รู้เท่าทันสิ่งต่าง ๆ ทำให้มีความสุข คนที่รู้รอบที่เรียกว่าเป็นพหูสูต จึงมีความสงบและมีความสุขอยู่ใน
ตัว รู้ว่าอะไรเป็นอะไร ตรงข้ามกับคนที่ไม่รู้ รู้น้อย รู้เป็นส่วน ๆ ไม่รู้เชื่อมโยงย่อมอยู่ในความบีบคั้น เอะอะ โวยวาย 
แก้ปัญหาไม่ตก หลุดไปเป็นพาลได้ง่าย การรู้เท่าทันปัญหาแม้ยังไม่ได้แก้ปัญหา ก็ทำให้ความเป็นปัญหาหมดไปได้ 
ยกตัวอย่างเช่น ป้าคนหนึ่งมีความทุกข์มาก เพราะแกพูดอะไรลูกสาวก็ไม่เชื่อแก เมื่อได้รับคำบอกเล่าว่าแบบนี้เป็น
กันทุกบ้าน แกอุทานว่า “หรือ ฉันนึกว่าเป็นแต่ฉันคนเดียว ถ้ามันเป็นกันทุกบ้าน ฉันก็ค่อยยังชั่ว” ที่หายทุกข์ก็
เพราะมีปัญญารู้เท่าทันว่า มันเป็นเช่นนั้นเอง หรือ “ธรรมดานะ” เรื่องการมีปัญญารอบรู้ รู้เท่าทัน รวมไปถึงโลก
ทัศน์และวิธีคิด ถ้ามีโลกทัศน์และวิธีคิดที่ถูกต้องก็ทำให้มีความสุขการมีปัญญาเข้าใจธรรมชาติตามที่เป็นจริง เห็น
ความเป็นกระแสของเหตุปัจจัย (อิทัปปัจจยตา) ของสรรพสิ่ง ทำให้ไม่ถูกบีบคั้นจากความเห็นผิด ว่าสิ่งต่าง ๆ ดำรง
อยู่อย่างแยกส่วนตายตัว เมื่อเป็นอิสระจากความบีบคั้นก็ไม่ทุกข์ เมื่อเห็นอะไรเป็นกระแสของอิทัปปัจจยตา ก็จะ
อยู่ในกระแสแห่งปัญญา มีสุขภาวะเพราะปัญญา 

2. ปัญญาทำเป็น หมายถึง ปัญญาที่เกิดจากการลงมือทำและทำเป็น ในการพัฒนากาย 4 ประการ 
และทางจิต 4 ประการดังกล่าวข้างต้น การเรียนรู้จากการทำ และเกิดปัญญาที่ทำให้ทำได้ดี ทั้งเรื่องทำให้ร่างกาย
แข็งแรง ปลอดสารพิษ มีความปลอดภัย สร้างสัมมาชีพ มีปัจจัย 4 มีจิตใจที่มีความดี ความงาม ความสงบ และ
ความมีสติ ปัญญาในการทำเป็นนี้ย่อมก่อให้เกิดความสุขอย่างยิ่ง 



 

Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2 (January – June 2021)  
 

 

3. ปัญญาอยู่ร่วมกันเป็น ได้แก่ปัญญาที่คำนึงถึงการอยู่ร่วมกัน (Living together)ไม่ใช่ตัว ใครตัวมัน
เป็นเอกเทศ สามารถสร้างความสัมพันธ์ที่ดีในทุกระดับ รวมตัวร่วมคิดร่วมทำเป็นชุมชนเข้มแข็ง และประชาสังคม 
มีการเรียนรู้ร่วมกันในการปฏิบัติ (Interactive learning through action) การที่มีความเสมอภาคและภราดรภาพ
จนสามารถรวมตัวร่วมคิดร่วมทำได้ จะทำให้เกิดความสุขประดุจบรรลุนิพพานและทำให้ทำอะไร ๆ สำเร็จได้ง่าย 
ตรงนี้เป็นอปริหานิยธรรมหรือธรรมะเพื่อความเจริญถ่ายเดียว การอยู่ร่วมกันเป็นต้องสามารถสร้างสังคมยุติธรรม 
ความยุติธรรมในสังคมเป็นบ่อเกิดของความสุขอย่างยิ่ง การอยู่ร่วมกันเป็นต้องสามารถสร้างสังคมสันติ สามารถแก้
ความขัดแย้งด้วยสันติวิธี ขจัดความรุนแรงประเภทต่าง ๆ มีสันติภาพ สังคมสันติเป็นสุขภาวะทางสังคมอย่างยิ่ง 
บุคคลควรเรียนรู้ให้เกิดปัญญาอยู่ร่วมกันเป็น 

4. ปัญญาบรรลุอิสรภาพ ความไม่รู้หรืออวิชชาเป็นเครื่องก่อทุกข์ วิชชา หรือ ปัญญาเป็นเครื่องออก
จากทุกข์เพราะความไม่รู้มนุษย์ยึดถือตัวตนของตนเองเป็นศูนย์กลางจึงขัดแย้งกับความจริงสุขภาวะทางปัญญาเกิด
จากการเรียนรู้ที่ทำให้รู้รอบ รู้เท่าทันสรรพสิ่ง เรียนรู้ให้ทำเป็น เรียนรู้เพื่อการอยู่ร่วมกัน และการเรียนรู้เพื่อบรรลุ
อิสรภาพ การเรียนรู้ดังกล่าวทำให้เกิดสุขภาวะทางกาย สุขภาวะทางศีล สุขภาวะทางจิต และสุขภาวะทางปัญญา 
รวมกันเป็นสุขภาวะที่สมบูรณ์ สุขภาวะที่สมบูรณ์เกิดจากการเรียนรู้ที่ดี การเรียนรู้ที่ดีจึงเป็นสิ่งที่ประเสริฐที่สุดของ
มนุษย์จึงเป็นหน้าที่ของเราที่จะแสวงหาและช่วยให้เพ่ือนมนุษย์ได้พบการเรียนรู้ที่ดี 

บทสรุป 
สุขภาพ  คือ ภาวะแห่งความสมบูรณ์และความสมดุลของบุคคลทั้งร่างกายจิตใจอารมณ์สังคมและจิต

วิญญาณ รวมทั้งสภาวะที่ปราศจากโรคและความพิการ และการใช้ชีวิตอยู่ร่วมกับคนอ่ืนในสังคมอย่างปกติสุข การ
มีสุขภาพดีเป็นสิ่งที่แสดงให้เห็นถึงการมีคุณภาพชีวิตที่ดีอันเป็นผลมาจากการมีพฤติกรรมสุขภาพที่ดี รวมทั้งการมี
ปฏิสัมพันธ์กับสภาพแวดล้อมได้อย่างถูกต้องเหมาะสม  การส่งเสริมสุขภาพ เป็นกระบวนการหรือกิจกรรมที่บุคคล
หรือกลุ่มบุคคลกระทำเพื่อส่งเสริมให้เกิดภาวะสุขภาพดีทั้งทางร่างกาย จิตใจ อารมณ์ และสังคม เพื่อให้เกิดการมี
ศักยภาพ จุดมุ่งหมายของการสร้างเสริมสุขภาพ คือการเข้าถึงสุขภาพ โดยเป็นกิจกรรมที่ต้องการความร่วมแรงร่วม
ใจของทุกฝ่ายเพื ่อให้เข้าถึงสุขภาวะ ภาครัฐมีความรับผิดชอบสำคัญในการดำเนินการให้ประชาชนอยู ่ใน
สภาพแวดล้อมที่ดีต่อสุขภาพ   พุทธวิธีกับการเสริมสร้างสุขภาพแบบองค์รวมอย่างยั่งยืน  หลักฐานในคัมภีร์
พระไตรปิฎก  สรุปข้อวัตรปฏิบัติของพระพุทธเจ้าจากพุทธพจน์ในการสร้างเสริมสุขภาพองค์รวม โดยปฏิบัติการ
ส่งเสริมสุขภาพ ด้านการบริโภคอาหาร  การออกกำลังกาย  การบริหารจิต  การอยู่กับธรรมชาติ  สุขลักษณะทั้ง
ด้านร่างกายและสิ่งแวดล้อม  แนวทางปฏิบัติในการเสริมสร้างสุขภาพแบบองค์รวมอย่างยั่งยืน  ประกอบไปด้วย 

1. กายภาวนา การดูแลสุขภาพ ร่างกายให้มีความแข็งแรงสมบูรณ์และปราศจากความเจ็บป่วย รวมถึง
การใส่ใจดูแลสิ่งแวดล้อมภายนอกได้ อย่างถูกต้องเหมาะสมดีงาม เพื่อให้เกิดประโยชน์ และสิ่งอื่น ๆ ที่จำเป็นต่อ
การดำรงชีวิตผู้สูงอายุให้เกิด ความสุข 



 

Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2  (January – June 2021)  
 

 

2. ศีลภาวนา การพัฒนาเจริญศีลด้านความประพฤติให้ดีขึ้น มีระเบียบวินัย ไม่เบียดเบียนผู้อ่ืน ดำเนิน
ชีวิต เป็นศีลเบื้องต้น เมื่อนำมาประพฤติปฏิบัติเพื่อมุ่งสู่การไม่เบียดเบียน ทั้งทางกาย และวาจา ไม่สร้างความ
เดือดร้อนให้กับ สังคมให้ความเกื้อกูลต่อสังคม มีระเบียบวินัยอยู่ร่วมสังคมอย่างมีประโยชน์สุข 

3. จิตภาวนา การพัฒนาจิต ให้เข้าใจความเป็นจริงของชีวิต เมื่อมีจิตที่มั่นคงแน่วแน่สามารถรู้ทันต่อ
เหตุปัจจัย ย่อมดำเนินชีวิตไปในทางที่ถูก 

4. ปัญญาภาวนา การพัฒนาฝึกอบรมปัญญา ให้มีความรู้ความเข้าใจในสิ่งทั้งหลายเป็นไปตามความ 
เป็นจริง การรับรู้ในหลักธรรมชาติของสรรพสิ่งที่เกิดขึ้น สามารถใช้ปัญญาพิจารณาเหตุแห่งปัจจัยที่เข้ามา กระทบ 
ใช้ปัญญาไตร่ตรองยึดมั่นในหลักของคุณธรรมและจริยธรรมมองเห็นหลักของเหตุและผล 

องค์ความรู้ใหม่ 

พุทธวิธีกับการเสริมสร้างสุขภาพแบบองค์รวมอย่างยั่งยืน  ต้องมีความสมดุลตามหลักภาวะนา 4 
ประกอบไปด้วย  กายภาวนา (Physical Development) คือการดูแลสุขภาพ ร่างกายให้มีความแข็งแรงสมบูรณ์
และปราศจากความเจ็บป่วย รวมถึงการใส่ใจดูแลสิ่งแวดล้อมภายนอกได้ อย่างถูกต้องเหมาะสมดีงาม  ศีลภาวนา 
(Social Development) คือ การพัฒนาเจริญศีลด้านความประพฤติให้ดีขึ้น มีระเบียบวินัย ไม่เบียดเบียนผู้อ่ืน 
ดำเนินชีวิต เป็นศีลเบื้องต้น จิตภาวนา(Emotional Development) คือ การพัฒนาจิต ให้เข้าใจความเป็นจริงของ
ชีวิต ปัญญาภาวนา (Wisdom Development) คือ การพัฒนาฝึกอบรมปัญญา ให้มีความรู ้ความเข้าใจในสิ่ง
ทั้งหลายเป็นไปตามความ เป็นจริง การรับรู้ในหลักธรรมชาติของสรรพสิ่งที่เกิดขึ้น สามารถใช้ปัญญาพิจารณาเหตุ
แห่งปัจจัยที่เข้ามา กระทบ ใช้ปัญญาไตร่ตรองยึดมั่นในหลักของคุณธรรมและจริยธรรม  เน้นที่ภาวะความสมดุล
ของทุก มิติแห่งสุขภาพ สมดุลของจิตใจและเข้าถึงสัจธรรม อันเป็นความสงบ ความเป็นอิสระจากภายในและ การมี
ปัญญารู้แจ้งเป็นอิสระหลุดพ้นจากกิเลสที่ ก่อให้เกิดความทุกข์ความกดดันต่างๆ การปฏิบัติเช่นนี้ ถือเป็นการ
ส่งเสริมสุขภาพอย่างองค์รวมและยั่งยืน  ทำให้การเจ็บป่วยลดลงได้ หรือแม้เราเจ็บป่วย เราก็สามารถเข้าใจความ
เป็นจริง เข้าใจธรรมชาติ และอยู่กับโรคอย่างมีความสุข สุขภาวะเป็นภาวะที่บุคคลรับรู้ว่าตนเองมี ความสมดุลของ
มิติต่างๆ ของชีวิต ทั้งร่างกาย จิตใจ สังคมและจิตวิญญาณ  ผู้ที่มีสุขภาวะจะมีสุขภาพที่ดีมีสภาวะอารมณ์ทางบวก
หรือในทางกุศล มีการ อยู่ร่วมกับผู้อื่นอย่างสอดคล้องกลมกลืน 
 

 
 
 
 
 
 
 



 

Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2 (January – June 2021)  
 

 

เอกสารอ้างอิง 
ประเวศ วะสี.(2549). การพัฒนาระบบสุขภาพชุมชน สุขภาวะชุมชนเป็นรากฐานของสุขภาวะทั้งมวล.นนทบุรี: 

 สถาบันวิจัยและพัฒนาระบบสุขภาพชุมชน, 2549 
ปราชญ์ บุญยวงศ์วิโรจน์. (2551). การขับเคลื่อนงานสาธารณสุขมูลฐาน ให้คนไทยมีสุขภาพดีถ้วนหน้าใน ปี  

พ.ศ. 2558. นนทบุรี : สำนักงานสารนิเทศและประชาสัมพันธ์ กระทรวงสาธารณสุข. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2548). สุขภาวะองค์รวมแนวพุทธ. สถาบันวิจัยระบบสาธารณสุข. นนทบุรี:  

กองการแพทย์ทางเลือก. 
พิสมัย จันทวิมล. (2541)ใ นิยามศัพท์ส่งเสริมสุขภาพ ฉบับปรับปรุง พ.ศ. 2541, พิมพ์ครั้งที่ 2 กรุงเทพฯ: 

สถาบันวิจัยระบบสาธารณสุข. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัยกรุงเทพมหานคร: 

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สินศักดิ์ชนม์ อุ่นพรมมี. (2566). ผู้แปล. พัฒนาการสำคัญของการสร้างเสริมสุขภาพ. นนทบุรี: โครงการสวัสดิ 

การวิชาการ สถาบันพระบรมราชชนก กระทรวงสาธารณสุข. 
สำนักงานคณะกรรมการพัฒนาการเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ. (2560). แผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ 

ฉบับที่ 12 (พ.ศ. 2560–2564). 
อนุวัฒน์ ศุภชุติกุล และงามจิตต์ จันทรสาธิต (บรรณาธิการ). (2541)ใ นโยบายสาธารณสุขเพ่ือสุขภาพ, 

กรุงเทพฯ : บริษัท ดีไซร์ จากัด. 
Pender, N.J., Health Promotion in Nursing Practice, Connecticut : Appleton &Lange 1996. 

 


