
  
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2  (January – June 2021)  

 

 

บทความวชิาการ 

 
 

หลักการปกครองตามแนวพุทธศาสตร์ 
PRINCIPLES OF GOVERNANCE IN BUDDHIST CONCEPT 

 

พระชัฏฐวีร์  อนาลโย (อนันตกลิน่) 
Phra Chattawi Analayo (Anantaklin) 

บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University  

 
 
 

 

 

 

บทคัดย่อ 
 การอยู่รวมกันของมนุษย์มีลักษณะความสัมพันธ์ซึ่งกันและกันหลายรูปแบบ เช่น อาชีพ อายุ 
เพศ ศาสนา ฐานะ ที่อยู่อาศัยฯ เพื่อให้สมาชิกอยู่ร่วมกันอย่างสงบสุขจึงต้องมีการวางระเบียบกฎเกณฑ์ 
จนพัฒนาเป็นระบอบการปกครอง พระพุทธศาสนาในฐานะเป็นสถาบันหลักศูนย์รวมจิตใจของสังคมไทย 
คนในสังคมจึงได้รับอิทธิพลที่เกี่ยวกับแนวคิดทางการการบริหารและการปกครองมาจากหลักธรรมคำสอน
ของพระพุทธศาสนา โดยเฉพาะหลักธรรมที่นำมาจากคัมภีร์พระไตรปิฎก เช่น ทศพิธราชธรรม จักรวรรดิ
วัตร ราชสังคหวัตถุ ซึ่งเป็นธรรมของพระราชา ผู้นำ ผู้ปกครองโดยตรง เมื่อมองในแง่รัฐศาสตร์ ก็คือหลัก
แห่งการบริหารและการปกครองกายและใจ ซึ่งเมื่อนำมาปฏิบัติตามแล้วจะทำให้ชีวิตดำเนินไปในแนวทาง
ที่ถูกต้องและก่อให้เกิดประโยชน์สุขแก่ตนเองและสังคม 
 

 

 

 

คำสำคัญ : หลักการปกครอง, พุทธศาสตร์, ทศพิธราชธรรม, จักรวรรดิวัตร, ราชสังคหวัตถ ุ
 

Received:  June 22, 2021   Revised:   June 28, 2021 

Accepted: June 30, 2021  



 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2  (January – June 2021)  

Abstract 
 Characteristic of Human integration has mutual relationships such as occupation, 
age, gender, religion. In order to live together peacefully, the rules must be developed. 
Buddhism as a center of the mind of Thai society, the Thai people is influenced by the concept 
of administration and governance from the doctrines of Buddhism. Especially the principles 
brought from the Tripitaka scriptures such as the Royal Virtues (Thosaphitrajadhamma), 
Jakkrawadiwat and Raja-Sangahavatthu which are The King's Dhamma and Dhamma for 
leaders. In viewed of political terms, these are the principle of administration and governance 
for both body and soul providing the benefits and happiness to the life and society. 
 

 

Keywords : Principles of governance, Buddhism, Thosaphitrajadhamma, Jakkrawadiwat, 
Raja-Sangahavatthu. 
 
 
 
บทนำ 

 การปกครองทุกระบอบเป็นสิ่งที่มนุษย์สมมติขึ ้นมา ระบอบการปกครองไม่ว่าจะเป็น
ระบอบการปกครองรูปแบบใดก็ตาม ต่างก็มีปัญหาข้อบกพร่องแทบทั้งสิ ้น เราจะเห็นได้ว่า สัง คม
มนุษย์ตั้งแต่อดีตมีการเปลี่ยนแปลง หรือปรับปรุงระบอบการปกครองในสังคมของตนเองเรื่อยมา จาก
ระบอบการปกครองรูปแบบหนึ่งไปสู่ระบอบการปกครองอีกรูปแบบหนึ่ง เพื่อหารูปแบบการปกครอง
ที่เหมาะสมกับสังคมของตนเองมากที่สุด ในปัจจุบันประเทศต่างๆ ในสังคมโลกโดยส่วนใหญ่นิยมหัน
มาใช้การปกครองระบอบประชาธิปไตยในการปกครองประเทศ(นครินทร์ แก้วโชติร ุ ่ง , 2555) 
ผู้ปกครองไม่ว่าจะดำรงตำแหน่งฐานะใด เช่น พระมหากษัตริย์ ประธานาธิบดี รวมทั้งผู้ที่อยู่ใต้การ
ปกครอง แต่ละคนมีหน้าที่ต้องปฏิบัติให้ดี เพ่ือให้เกิดประโยชน์สูงสุดในการอยู่ร่วมกันของสังคม  
 การปกครองตามแนวพุทธศาสตร์เป็นคำสั่งสอนของพระสัมมาสัมพุทธเจ้าที่เกี่ยวข้องกับ
การปกครอง ทั้งผู้ปกครองและผู้ถูกปกครอง ทำให้ได้นักปกครองที่ดีและพลเมืองที่ดี โดยอาศัยอำนาจ
ความดีที่เกิดจากการประพฤติตนให้มีคุณธรรม ใช้อำนาจนั้นในการปฏิสัมพันธ์กับคนอื่นในรูปแบบ
ของการบริหารจัดการบ้านเมืองที่ดี ให้เกิดประโยชน์สุขแก่คนหมู่มาก ในอดีตราชอาณาจักรไทยการ
ปกครองโดยระบอบสมบูรณาญาสิทธิราชย์ พระมหากษัตริย์ทรงเป็นองค์รัฏฐาธิปัตย์และประมุขฝ่าย
บริหาร พระมหากษัตริย์มีอำนาจเด็ดขาด (Absolute Monarchy) หลังการปฏิวัติสยาม พ.ศ. 2475 



 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2  (January – June 2021)  

 

รูปแบบการปกครองเปลี่ยนไปเป็นระบอบประชาธิปไตยแบบรัฐสภาโดยมีพระมหากษัตริย์ทรงเป็น
พระประมุข อำนาจการบริหารการปกครองตกอยู่กับคณะรัฐบาลที่ได้รับการเลือกตั้งจากประชาชน 
คือประชาชนมอบความไววางใจให้ทำการปกครองและ ความชอบธรรมในอำนาจปกครองนั้นจะคงมี
อยู่ตราบเท่าที่ผู้ปกครองทรงไวซึ่งคุณธรรม โดยใช้หลักธรรมะเป็นแนวทางในการปกครอง    

การปกครองตามแนวพุทธศาสตร์ 
 เมื่อพิจารณาหลักธรรมสำคัญที่เกี่ยวกับการปกครองแล้วพบว่าคำสอนของพระพุทธองค์
มิได้ทรงเน้นว่าระบอบการปกครองใดดีที่สุด มิได้ทรงเสนอว่าจะเลือกผู้ปกครองด้วยวิธีใดหรือมีระบบ
ในการจัดสรรอำนาจอธิปไตย เป็นแต่พระองค์เน้นว่าถ้าเป็นผู้ปกครองแล้วควรยึดถือ “ธรรม” หรือ
ความถูกต้องตามเหตุตามผลของการปกครองตามระบอบนั ้น มีความหมายอีกอย่างหนึ ่งว่า 
“หลักการ”(พระพรหมคุณาภรณ์(ป. อ. ปยุตฺโต), 2548) เป็นไปเพื่อความถูกต้องชอบธรรม เมื่อ
ผู้ปกครองเป็นคนดีแล้ว การปกครองไม่ว่าระบอบใดย่อมดีด้วย โดยอาศัยอำนาจความดีที่เกิดจากการ
ประพฤติตนให้มีคุณธรรม ดังทีป่รากฏใน อธัมมิกสูตร(องฺ.จตุกฺก. (ไทย) 21/70/74) พระพุทธองค์ทรง
ตรัสไว้ว่า สมัยใดพระราชาเป็นผู้ไม่ตั้งอยู่ในธรรม สมัยนั้น แม้พวกข้าราชการ ก็เป็นผู้ไม่ตั้งอยู่ในธรรม 
เมื่อพวกข้าราชการไม่ตั้งอยู่ในธรรม สมัยนั้น แม้พราหมณ์และคฤหบดี ก็เป็นผู้ไม่ตั้งอยู่ในธรรม เมื่อ
พราหมณ์และคฤหบดีไม่ตั้งอยู่ในธรรม สมัยนั้น แม้ชาวนิคมและชาวชนบท ก็เป็นผู้ไม่ตั้งอยู่ในธรรมฯ  
สมัยใดพระราชาเป็นผู้ตั้งอยู่ในธรรม สมัยนั้นแม้ข้าราชการก็ย่อมเป็นผู้ตั้งอยู่ในธรรม เมื่อข้าราชการ
ตั้งอยู่ในธรรมสมัยนั้น แม้พราหมณ์และคฤหบดีก็เป็นผู้ตั้งอยู่ในธรรม เมื่อพราหมณ์และคฤหบดีตั้งอยู่ใน
ธรรม สมัยนั้น แม้ชาวนิคมและชาวชนบท ก็ย่อมเป็นผู้ตั้งอยู่ในธรรมฯ 
 บทความนี้ขอเสนอแนวทางการนำหล ักธรรมคำสอนบางประการที่ ปรากฏอย ู ่ ใน
พระพุทธศาสนา มาช่วยส่งเสริมหรือประยุกต์ใช้เป็นเครื่องมือพัฒนาการปกครองระบอบประชาธิปไตย 
ให้เกิดแนวทางการปกครองที่ผสมผสานหลักการตามแนวพระพุทธศาสนา โดยเฉพาะหลักธรรมในการ
ปกครองที่ปรากฏในคัมภีร์พระไตรปิฎก เช่น ทศพิธราชธรรม, ราชสังคหะวัตถุ, จักรวรรดิวัตร, เหล่านี้
เป็นธรรมของพระราชา เป็นธรรมผู้ปกครองโดยตรง โดยรายละเอียดดังนี้   

1. หลักอธิปไตย (ความเป็นใหญ่) 
ในพระไตรปิฎกซึ่งเป็นแหล่งบันทึกหลักธรรมคำสอนของพระพุทธศาสนาที่สำคัญได้กล่าวถึงคำว่า 

“ธรรมาธิปไตย” ไว้หลายแห่ง โดยเฉพาะอย่างยิ่งที่กล่าวไว้อย่างชัดเจนก็คือใน อาธิปเตยยสูตร (องฺ.ติก. (ไทย) 
20/40/201) กล่าวถึงหลัก อธิปไตย 3 ประการ คือ 

1) อัตตาธิปไตย ถือตนเป็นใหญ่ คือ ถือเอาตนเอง ศักดิ ์ศร ีเก ียรติภ ูม ิ ตลอดจน
ผลประโยชน์ตนเป็นใหญ่ กระทำการด้วยปรารภตนและสิ่งที่เนื่องด้วยตนเป็นประมาณเป็นจุดเริ่มต้นที่
มีอิทธิพลต่อการตัดสินใจในการกระทำหรือไม่กระทำสิ่งใดๆ ทั้งฝ่ายดี(กุศล) หรือฝ่ายชั่ว(อกุศล) ก็ตาม 



 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2  (January – June 2021)  

2) โลกาธิปไตย ถือโลกเป็นใหญ่ คือความนิยมของชาวโลกเป็นใหญ่ หวั่นไหวไปตามเสียง
สรรเสริญและนินทา ไม่มีหลักการที่แน่นอน กระทำการโดยปรารภจะเอาใจคนหมู่ ชน หาความนิยม
หรือหวั่นกลัวเสียงกล่าวเป็นประมาณ เพราะเกรงว่าบุคคลอื่น(โลก) รู้ว่าตนเองกำลังคิดกำลังทำอะไร
อยู่ จึงปรารภถึงบุคคลอ่ืน(โลก) ซึ่งมีอิทธิพลต่อการตัดสินใจของตนเองเป็นจุดเริ่มต้นหรือเป็นสิ่งจูงใจ
ในการกระทำหรือไม่กระทำสิ่งใดๆ ทั้งฝ่ายดี(กุศล) หรือฝ่ายชั่ว(อกุศล) ก็ตาม  

3) ธรรมาธิปไตย ถือธรรมเป็นใหญ่ คือถือหลักความจริงความถูกต้อง ความดีงาม เหตุผล 
เป็นใหญ่กระทำการด้วยปรารถนาสิ่งที่ได้ศึกษาตรวจสอบข้อเท็จจริงและความคิดเห็นที่ได้รับฟังอย่าง
กว้างขวางแจ้งชัด และพิจารณาอย่างดีที่สุดเต็มขีดแห่งสติปัญญาจะมองเห็นได้ด้วยความบริสุทธิ์ใจว่า
เป็นไปโดยชอบธรรมและเพ่ือความดีงามเป็นประมาณการปกครองที่ดีเลิศตามเมื่อรู้หลักอย่างนี้แล้วถ้า
ต้องการรับผิดชอบต่อรัฐ ความมีธรรมเป็นใหญ่ , ถือธรรมเป็นใหญ่, กระทำการด้วยปรารภความ
ถูกต้อง เป็นจริง สมควรตามธรรมเป็นประมาณ  

พระพุทธศาสนาจึงเน้นการปกครองแบบธรรมาธิปไตย ระบบการปกครองมุ่งความถูกต้อง
ของธรรม(โกวิท วงศ์สุรวัฒน์, 2548) ยึดเอาธรรมะในการตัดสินปัญหาเพ่ือประโยชน์สุขของประชาชน
เป็นใหญ่ จัดเป็นหลักการสำคัญที่ควรยึดถือเป็นแนวทางประพฤติปฏิบัติของบุคคลต่างๆ ซึ่งสื่อให้เห็น
ถึงคุณสมบัติภายในของแต่ละบุคคลที่ถือเอาธรรมะเป็นใหญ่ ใช้ธรรมะเป็นเครื่องมือหรือเป็นเกณฑ์ใน
การตัดสินใจ เพื่อดำเนินกิจกรรมต่างๆ ทั้งด้านการเมืองการปกครองและด้านอื่น ๆ ในสังคม เพื่อให้
สังคมส่วนรวมมีความเป็นปกติสุข ไม่มีการแบ่งพรรค แบ่งพวก หรือชนชั้นวรรณะ สี ผิว ชาติ ตระกูล 
มีความสมานฉันท์ และคุ้มครองสิทธิของบุคคลทั่วไปให้ได้รับความเป็นธรรม ความเสมอภาคทางสังคม
เท่าเทียมกัน หลักการปกครองตามแนวพระพุทธศาสนาจึงยึดหลักการปกครองสายกลาง อหิงสา ไม่
เบียดเบียนผู้อ่ืนให้ได้รับความเดือดร้อน ยึดหลักความถูกต้องเป็นหลัก คือหลักธรรมาธิปไตยนั่นเอง 

2. หลักทศพิธราชธรรม  
ทศพิธราชธรรม หมายถึง ธรรมสำหรับพระเจ้าแผ่นดิน ธรรมะสำหรับคนผู้เป็นใหญ่คือคน

ผู้เป็นหัวหนา คำว่า “ราช” โดยกำหนดอย่างสูงสุด หมายถึงองค์พระมหากษัตริย์ผู้ทรงเป็นฉัตรชัยของ
ประเทศ โดยต่ำสุด หมายถึง บุคคลผู้เป็นหัวหน้าครอบครัว หรือหัวหน้ากลุม่ชนชั้นเล็กๆ ผู้นำกลุ่มชน
มีหลายระดับชั้นจะต้องมีทศพิธราชธรรมเป็นหลักปฏิบัติ (พระราชเมธี(วรวิทย์ คงฺคป ฺโ ), 2528) ซ่ึง
ผู้นำจะต้องเสริมสร้างให้มีขึ ้นเป็นคุณสมบัติประจำตัว จะช่วยในการปฏิบัติเพื่อยึดเหนี่ยวน้ำใจให้
ดำเนินไปบรรลุถึงเป้าหมาย นับว่ามีค่าแก่การเป็นผู้นำด้านการปกครองมาก เป็นคุณสมบัติของนัก
ปกครองที่ดี ยังประโยชนสุขให้เกิดแกประชาชนจนเกิดความชื่นชมยินดี หลักการของนักปกครอง 
คุณธรรมผู้ปกครองบ้านเมือง กิจวัตรของนักปกครองควรประพฤติ (ขุ.ชา.อสีติ. (ไทย) 28/176/112) 
หลักจริยธรรมสำคัญสำหรับผู้ปกครองตามที่พระพุทธองค์ทรงแสดงไวนั้น นอกจากผู้ปกครอง จะต้อง



 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2  (January – June 2021)  

 

ปฏิบัติตนให้ดีเท่าๆ กับคนดีทั้งหลายแลว ขอธรรมทั้งหลายในทศพิธราชธรรมก็คือ ธรรมที่เป็นความดี
นั่นเอง ซึ่งทรงตรัสไวสำหรับให้ผู้ปกครองยึดถือปฏิบัติโดยเฉพาะพึงยึดถือปฏิบัติได้ (เดือน คำดี, พุทธ
ปรัชญา, 2535) ฉะนั้น หลักทศพิธราชธรรมนี้ เป็นหลักธรรมสำหรับผู้ปกครอง ซึ่งผู้ปกครองส่วนใหญ่
เป็นพระมหากษัตริย์ หากแต่ในหลักธรรมนี้ใช้ได้กับนักปกครอง ที่เป็นผู้ปกครองบ้านเมือง รัฐบาล 
ข้าราชการหรือนักบริหารโดยทั่วๆ ไป(พุทธทาสภิกขุ, 2531) ได้แก่ 

1) ทาน หมายถึง การให้ และแบ่งปัน จัดสรรสวัสดิการ การให้การสงเคราะห์ อนุเคราะห์ 
ให้ประชาราษฎร์ได้รับประโยชน์สุข ความสะดวกปลอดภัย ตลอดจนให้ความช่วยเหลือแก่ผู้เดือดร้อน
ประสบทุกข์ และให้ความสนับสนุนแก่คนทำความดี  

2) ศีล หมายถึง รักษาความสุจริต คือ ประพฤติดีงาม ผู้ปกครองบ้านเมืองต้องมีการ
สำรวมพฤติกรรมทางกาย การระมัดระวังในการใช้คำพูดต่อสาธารณะ เพราะพฤติกรรมทั้งทางกาย
และวาจานั้นจะมีผลต่อการเป็นแบบอย่าง ในการนำต่อกลุ่มคนต่างๆ ในชุมชน และสังคม อีกทั้งจะ
นำมาซึ่งการเคารพนับถือ และเชื่อมั่นจากผู้อื ่นเพิ่มมากยิ่งขึ้น ด้วยเหตุนี้ ศีล จึงเป็นเครื่องหมาย
เบื้องต้นในการยืนยันคุณสมบัติของการเป็นนักปกครองที่น่าเคารพนับถือ 

3) ปริจจาคะ หมายถึง บำเพ็ญกิจด้วยเสียสละ ผู ้ปกครองบ้านเมืองจะต้องยอมสละ
ความสุขส่วนตัว และผลประโยชนสวนตน เพื่ออุทิศตัวอุทิศตนเพื่อประโยชนสุขของประชาชนและ
ความสงบเรียนร้อยของบ้านเมือง   

4) อาชวะ หมายถึง ปฏิบัติภาระโดยซื่อตรงสุจริต มีความจริงใจ ไม่หลอกลวงประชาชน
ความซื่อตรงต่อธรรมนั้นจะดำรงอยู่บนฐานของความละอายชั่วกลัวบาป ตามหลักของหิริโอตตัปปะ 
ผู้ปกครองต้องมีความจริงใจและจริงจังต่อประชาชน ไม่หลอกลวงประทุษร้ายโดยอุบายที่ผิดจากความ
ยุติธรรมต่อประชาชน  

5) มัททวะ หมายถึง มีอัธยาศัย ความอ่อนโยนเข้าถึงคน ผู้ปกครองจำเป็นต้องสร้าง
ความสัมพันธ์ที่ดีแก่คนอ่ืนๆ ด้วยเหตุนี้ผู้ปกครองจึงจำเป็นต้องใช้ความอ่อนโยนเข้าไปเป็นเครื่องมือใน
การสร้างความสัมพันธ์กับคนอ่ืนๆ ที่เก่ียวข้องกับการทำงานต้องมีความอ่อนโยนไม่ว่าจะเป็น การเดิน 
การพูด การกระทำ ต ้องมีส ุขภาพร่างกายสง ่างาม แต่งต ัวส ุภาพเร ียบร้อย น ่าเคารพของ
ผู้ใต้บังคับบัญชา หรือผู้พบเห็น ตลอดถึงการพูดจาไม่หยาบคาย ไม่ด่าให้เกิดความเสียหาย จิตใจเยือก
เย็น ตัดสินปัญหาด้วยเหตุด้วยผลไม่ถือตัว สร้างความเป็นกันเองกับผู้ใต้บังคับบัญชา หน้าที่หลักของ
ผู้นำการปกครองคือการน้อมกายและน้อมใจเข้าไปเชื่อมสมานไมตรีต่อคนกลุ่มต่างๆ เพ่ือให้เกิดความ
ไวเนื้อเชื่อใจซึ่งกันและกัน และอยู่ร่วมกันอย่างมีความสุขในชุมชนและสังคมไม่ว่ากลุ่มคนต่างๆ จะมี
ฐานะยากดีมีจนมากน้อยเพียงใด หรือมียศถาบรรดาศักดิ์สูงต่ำมากน้อยกว่ากัน 



 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2  (January – June 2021)  

6) ตปะ หมายถึง พ้นจากการมัวเมาโดยเผากิเลส ผู้ปกครองได้รับอำนาจมักจะตกอยู่
ภายใต้อิทธิพลที่จะก่อให้เกิดความหายนะทั้งในชีวิตและการทำงาน การใช้และเพลิดเพลินกับอำนาจที่
ตัวเองได้รับมา ผู้นำจำเป็นต้องฝึกฝนพัฒนาจิตใจให้สามารถทนต่อกิเลส หรือสิ่งยั่วที่เข้ามากระทบ
จิตใจ ข่มใจมิให้ความอยากได้(ตัณหา) อยากใหญ่(มานะ) และจิตใจที่คับแคบ(ทิฐิ) เข้ามาครอบครอง 
และย่ำยีจิตใจ อีกท้ังมีจิตใจที่มั่นคงสามารถระงับยับยั้งข่มใจได้ ไม่ยอมให้หลงใหลหมกมุ่นในความสุข
สำราญและความปรนเปรอ มีความเป็นวิถีชีวิตที่เสมอต้นเสมอปลาย และมุ่งมั่นตั้งใจในการดำเนิน
กิจกรรมที่ทรงคุณค่าแก่บุคคลอื่นๆ ในชุมชนและสังคม 

7) อักโกธะ หมายถึง ไม่โกรธ ผู ้เป็นนักปกครองจะต้องทำด้วยจิตอันสุขุมเยือกเย็น 
รอบคอบ เป็นธรรม ผู้ปกครองไม่ควรแสดงอาการเกรี้ยวกราด และตกอยู่ภายใต้อิทธิพลของความ
โกรธ เพราะผลเสียที่ตามมาจะก่อให้เกิดการวินิจฉัยความ หรือตัดสินใจดำเนินการสิ่งใดสิ่งหนึ่งจนเกิด
ความผิดพลาดและสูญเสียความเป็นธรรม  

8) อวิหิงสา หมายถึง ไม่เบียดเบียน ไม่หลงอำนาจ นักปกครองที่ดีต้องมีคุณธรรมประจำ
ใจเป็นของตัวเอง ด้วยการไม่หาเรื่องเอาเปรียบคนอ่ืน เบียดเบียนคนอ่ืน รวมทั้งผู้ปกครองที่ขาดความ
รอบคอบขาดป้องกันไม่ให้เกิดการทุจรติ เปิดโอกาสให้เกิดการเบียดเบียน และเอารัดเอาเปรียบซึ่งกัน
และกันตามมา 

9) ขันติ หมายถึง ความอดทน อดทนต่องานที่ตรากตรำ อดทนต่อความเหนื่อยยากถึงจะ
ลำบากกายน่าเหนื่อยหน่ายเพียงไร ก็ไม่ท้อถอย ความอดทนคือคุณสมบัติที่ผู้ปกครองบ้านเมืองจะต้อง
ให้มาก ยิ่งเป็นผู้หลักผู้ใหญ่มากเท่าใดมีตำแหน่งสูงส่งมากเท่าใด ก็จำต้องมีความอดทนมากเท่านั้น 
ในทางพุทธศาสนาถือว่า ความอดทนทำให้เกิดความงามในตัว จะมีคนรัก ศรัทธาให้ความเคารพเชื่อถือ 

10) อวิโรธนะ หมายถึง ความไม่คลาดธรรม การวางใจหนักแน่นในธรรมคงที่ ไม่มีความ
เอนเอียงหวั่นไหว เพราะถ้อยคำที่ดีร้าย ลาภสักการะ หรืออิฏฐารมณ์ อนิฏฐารมณ์ใดๆ ทั้งส่วนความ
เที่ยงธรรมยุติธรรม ระเบียบแบบแผนหลักการปกครอง ตลอดจนขนบธรรมเนียมประเพณีอันดีงามก็ดี 
ไม่ประพฤติให้เคลื่อนคลาดวิบัติไป ผู้ปกครองจะต้องยึดมั่นในหลักของสัจธรรม ความดีงาม ความ
ถูกต้อง ความยุติธรรมไม่หวั่นไหวหรือเอนเอียงด้วยถ้อยคำของผู้อื ่น หรือด้วยอามิสสินจ้างใดๆ 
หลักการของการในข้อนี้ถือได้ว่าเป็นหลักการขั้นสูงสุดสำหรับบุคคลที่จะได้รับการแต่งตั้ง หรือสมมติ
ขึ้นสู่ตำแหน่งผู้นำผู้ปกครองจำเป็นจะต้องยึดหลักการนี้เอาไว้ให้มั่นคงด้วยความถูกต้องเป็นธรรม   

ผู้ที่มีธรรมของพระราชาย่อมทำให้ประชาชนผู้อยู่ใต้การปกครองรักใคร่ เชื่อฟังเคารพนับ
ถือ เชื่อมั่น และให้ความร่วมมือร่วมใจได้มาก อันจะเป็นผลช่วยให้บรรลุถึงความรับผิดชอบต่อหน้าที่
ของผู้ปกครอง จึงมีประโยชนอย่างมากต่อนักปกครอง เนื่องจากผู้ปกครองก็เหมือนกับคนทั่วไปและที่



 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2  (January – June 2021)  

 

สำคัญเมื่อขึ้นไปสู่ตำแหน่งสูงๆ การบริหารวินิจฉัยสั่งการต่างๆ ผู้ใต้บังคับบัญชาต้องเชื่อฟัง จะต้องทำ
ตามในเบื้องต้นก่อน เพราะเขาอยู่ในฐานะผู้บังคับบัญชา คุณธรรมทั้ง 10 นี้  

ทศพิธราชธรรม ธรรมของพระราชา, กิจวัตรที่พระเจ้าแผ่นดินควรประพฤติ , คุณธรรม
ของผู ้ปกครองบ้านเมือง , ธรรมของนักปกครอง Rajadhamma virtues or duties of the king ; 
royal virtues ; virtues of a ruler (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตโต), 2553) ถือว่าเป็นหัวใจใน
การปกครอง ผู้ปกครองท่านใดมีครบสมบูรณ์ในตนจึงจัดว่าเป็นผู้ปกครองที่ดีไม่รุกรานผู้อ่ืนด้วยอำนาจ 
เป็นการปกครองโดยธรรม และเมื่อผู้ปกครองนำหลักทศพิธราชธรรมมาใช้ในการปกครองแล้ว ผู้ที่อยู่
ใต้ปกครองก็ควรจะมีทศพิธราชธรรมด้วยเช่นกัน จึงทำให้สังคมนั้นอยู่ร่วมกันอย่างผาสุก ถ้อยที ถ้อย
อาศัยกัน เป็นการปกครองโดยธรรม มิใช่ปกครองด้วยอำนาจ ต่างมีความสุขความเจริญร่วมกันทั้งหมด  
(สมเด็จพระสังฆราชเจ้า กรมหลวงวชิรญาณวงศ์, 2516) ดังนั้นทศพิธราชธรรมนี้ เมื่อพิจารณาให้ดีจะ
เห็นได้ว่า มิใช่เป็นธรรมเฉพาะผู้ปกครองชั้นสูงสุดเท่านั้น แต่เป็นธรรมสำหรับผู้ปกครองทั่วไป ตั้งแต่
ประมุขของประเทศชาติและรัฐบาล ตลอดจนถึงหัวหน้าครอบครัว ทั ้งเป็นธรรมสำหรับผู้อยู่ใน
ปกครองด้วย เพราะการปกครองจะดำเนินไปได้เรียบร้อยดี ผู้อยู่ในปกครองก็จำต้องประพฤติธรรมนี้
ด้วยตามฐานะ เพราะฉะนั้นทศพิธราชธรรมนี้จึงเป็นธรรมสำหรับคนที่อยู่ด้วยกันเป็นหมู่เหล่า ตั้งแต่
ครอบครัวหนึ่งจนถึงประเทศชาติ หรือทั้งหมดพึงประพฤติต่อกันเพื่ออยู่ด้วยกันอย่างสุขสงบ และมี
ความเจริญยิ่งขึ้นไปในสังคม 

3. หลักจักรวรรดิวัตร 
เป็นหลักธรรมในการดำเนินกุศโลบายและวิเทโศบายทางการปกครอง ปฏิบัติหน้าที่ของนัก

ปกครองผู้ยิ่งใหญ่ที่เรียกว่า จักรวรรดิวัตร หมายถึง ข้อปฏิบัติที่พระเจ้าจักรพรรดิทรงบำเพ็ญสม่ำเสมอ 
(พระพรหมคุณาภรณ์(ป.อ.ปยุตโต), 2559) ข้อวัตรของพระเจ้าจักรวรรดิ ธรรมเนียมที่พระเจ้าจักรพรรดิ
ทรงบำเพ็ญพระราชกรณีกิจ ถือว่าเป็นหลักการปกครองที่สำคัญยิ่งของนักปกครองหรือนักบริหาร
ทั้งหลาย ถ้านักปกครองหรือนักบริหารไม่มีหลักธรรมนี้เป็นหลักในการปกครอง สังคมหรือประเทศที่
เขาปกครองอยู่ก็จะดำรงอยู่อย่างวุ่นวาย แต่ถ้ายึดหลักหลักธรรมนี้ในการปกครอง สังคมหรือประเทศ
นั้นก็จะอยู่อย่างปกติสุข เจริญรุ่งเรือง อำนาจแห่งธรรมก็จะแผ่ซ่านไป ผู้คนทั้งหลายก็จะศรัทธา 
เลื่อมใส เคารพยกย่องผู้มีธรรมนั้น ดังพระดำรัสที่พระพุทธองค์ตรัสไว้ในจักรวรรดิสูตร (ที.ปา. (ไทย) 
11/84/62) พูดถึงพระโพธิสัตว์เสด็จออกผนวชเป็นพระราชาฤษีและให้พระราชโอรสเสวยราชสมบัติ
แทน ชี้ให้เห็นว่าผู้ปกครองหรือผู้บริหารที่ดีนั้นต้องดำรงตนอยู่ในธรรม ยึดถือธรรมหรือความถูกต้องดี
งามเป็นหลัก ไม่ยอมตกอยู่ในอำนาจของความชั่วใดๆ  เมื่อดูเนื้อหาจากพระสูตรจักรวรรดิวัตรที่กล่า
มาแล้ว เห็นได้ชัดเจนว่า เนื ้อหาทั ้งหมด คือหลักแห่งการปกครองโดยแท้ พระราชาฤษีได้นำเอา
ประสบการณ์ของพระองค์มาบอกแก่พระโอรสให้ยึดถือ ให้ปฏิบัติอย่างเคร่งครัด เพราะธรรมเหล่านี้



 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2  (January – June 2021)  

นำมาซึ่งความเจริญงอกงามอย่างเดียว ไม่เป็นอันตรายแก่ผู้ปฏิบัติตาม (พระราชโอรส และราชบริพาร
ของพระองค์) ทุกคนล้วนแต่ได้รับประโยชน์ทั้งสิ้นไม่มีใครจะเสียประโยชน์เพราะหลักธรรมนี้เลย การ
ประพฤติปฏิบัติตนของพระมหากษัตริย์หรือพระราชาในฐานะที่เป็นผู้ปกครอง นอกจากจะมีผลกระทบ
ต่อพระราชอำนาจของพระองค์เองในด้านต่างๆ แล้ว ยังมีผลกระทบต่อสังคมหรือบ้านเมืองที่พระองค์
ปกครองอยู่ด้วย เพราะฉะนั้น พระมหากษัตริย์หรือพระราชาในฐานะที่เป็นผู้ปกครองจึงเป็นศูนย์กลาง
ของสังคม เนื่องจากมีผลต่อความเปลี่ยนแปลงของสังคม สังคมจะเปลี่ยนแปลงไปในทางที่ดีขึ้นหรือ
เสื่อมลงจึงอยู่ที่ผู้ปกครอง หากผู้ปกครองเป็นผู้ปกครองที่ดีก็ย่อมจะส่งผลให้ประชาชนอยู่ดีกินดีและ
สังคมมีความสงบสุข หากเป็นผู้ปกครองที่ไม่ดีก็จะส่งผลในทางตรงกันข้ามได้เช่นเดียวกัน (ธนา นวล
ปลอด, 2536) ดังนั้น จักรวรรดิวัตรจึงเป็นหลักการสำคัญในการปกครอง ผู้ปกครองหรือผู้บริหารทุก
ระดับชั้นควรศึกษาให้เข้าใจอย่างแจ่มแจ้ง และยึดถือปฏิบัติเพื่อความผาสุกของประชาชนในสังคม
ตนเอง (พระพรหมคุณาภรณ์(ป.อ.ปยุตโต), 2553) หลักจักรวรรดิวัตร 5 ประการ คือ 

1) ธรรมาธิปไตย ยึดหลักธรรมเป็นใหญ่ในการปกครอง เคารพนับถือบูชายำเกรงธรรม  
ยึดธรรมเป็นหลัก เป็นธงชัย เป็นธรรมาธิปไตย 

2) ธรรมิการักขา จัดการรักษาป้องกันและคุ้มครองอันชอบธรรมและเป็นธรรม  
  (ก) อันโตชน (แก่ชนภายใน ตั้งแต่พระมเหสี โอรส ธิดาจนถึงผู้ปฏิบัติราชการใน

 พระองค์ท้ังหมด คือคนในปกครองส่วนตัว) 
  (ข) พลกาย (แก่กองทัพ คือ ปวงเสนาข้าทหาร ข้าราชการฝ่ายทหาร) 
  (ค) ขัตติยะ (แก่กษัตริย์ทั้งหลาย ผู้อยู่ในพระบรมเดชานุภาพ เจ้าเมืองขึ้น ปัจจุบัน

 สงเคราะห์ชนชั้นปกครองและนักบริหารชั้นผู้ใหญ่ทั้งหลาย) 
  (ง) อนุยนต์ (แก่ผู้ติดตามเสด็จ คือ ราชบริพารทั้งหลายปัจจุบันควรสงเคราะห์

 ข้าราชการฝ่ายพลเรือนทั้งหมด) 
  (จ) พราหมณ์คฤหบดี (แก่ชนเจ้าพิธี เจ้าตำรา พ่อค้าเจ้าไร่ เจ้านา ครู อาจารย์ 

 นักวิชาการ หมอ พ่อค้า ผู้ประกอบวิชาชีพต่างๆ และเกษตรกร ด้วยช่วยจัดหาทุนและ
 อุปกรณ์ เป็นต้น) 

  (ฉ) เนคมชนบท (แก่ชาวนิคมชนบท คือ ราษฎรทั้งปวงทุกท้องถิ ่น ตลอดถึง
 ชายแดนทั่วไป ไม่ทอดทิ้ง) 

  (ช) สมณพราหมณ์ (แก่พระสงฆ์และบรรพชิต ผู้ทรงศีลทรงคุณธรรม) 
  (ญ) มิคปักษี (แก่มฤคและปักษี คือ สัตว์อันควรสงวนทั้งหลาย) 
3) อธรรมการนิเสธนา (ห้ามก้ัน มิให้มีการอธรรมเกิดขึ้นในพระราชอาณาเขต คือ จัดการ

ป้องกัน แก้ไข มิให้มีการกระทำความผิดความชั่วร้ายเดือดร้อนเกิดข้ึนในบ้านเมือง) 



 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2  (January – June 2021)  

 

4) ธนานุประทาน ปันทรัพย์เฉลี่ยให้แก่ชนผู้ไร้ทรัพย์ มิให้มีคนขัดสนยากไร้ในแว่นแคว้น 
5) ปริปุจฉา ปรึกษาสอบถามปัญหากับสมณพราหมณ์ผู้ประพฤติดี ปฏิบัติชอบ ผู้ไม่

ประมาท มัวเมา อยู่เสมอตามกาลอันควร เพื่อให้รู้ชัดการอันดีชั่ว ควรประกอบหรือไม่ เป็นไปเพ่ือ
ประโยชน์สุขหรือไม่ แล้วประพฤติปฏิบัติให้เป็นไปโดยถูกต้อง 

จากหลักธรรมเหล่านี้ ที่ประกอบขึ้นเพื่อแสดงให้เห็นถึง บทบาท หน้าที่ และคุณธรรมของ
พระราชา หรือนักปกครองที่มีระดับสูง ตามคำสอนในทางพระพุทธศาสนานั้นสามารถให้กล่าวได้ว่า 
ผู้ปกครองเป็นนักปกครองที่เข้าใจถึงปัญหาของผู้ใต้ปกครองหรือบุคคลทั่วไปและมีวิธีการแก้ปัญหา
เหล่านั้น ด้วยความถูกต้อง และตั้งอยู่ในธรรม ทำให้ประชาชนส่วนมากมีความเป็นอยู่ที่ดีขึ้น เศรษฐกิจ 
สังคมในประเทศที่ตนปกครองนั้นพัฒนาไปได้อย่างรวดเร็ว ทุกคนมีความสุข ประเทศชาติมั่นคง เพราะ
เกิดจากการที่ผู้ปกครองตั้งอยู่ในจักรวรรดิวัตร ดังที่พระพุทธองค์ตรัสไว้ใน จักกวัตติสูตร ทั้งพระเจ้า
จักรพรรดิและพระพุทธเจ้าผู ้ทรงธรรมทรงมีธรรมเป็นใหญ่หรือทรงปกครองโดยธรรม คือทรงมี 
“ธรรมาธิปไตย” หลักจักรวรรดิวัตร ได้กลายเป็นจริยาวัตรที่พระเจ้าจักรพรรดิทั้งปวงทรงปฏิบัติ ทั้งนี้
รวมถึงบรรดาข้าราชการทั้งหลายและนักปกครองที่ดีทั่วไปด้วย เพราะจักรวรรดิวัตร หมายถึงหลักการ
กำจัดทุกข์บำรุงสุขแก่ผู้อยู่ใต้ปกครองนั่นเองนั่นเอง 

4. หลักราชสังคหะวัตถุ  
ราชสังคหวัตถ ุ(ขุ.อิติ. (ไทย) 25/27/373) เป็นหลักสงเคราะห์ของพระราชา เป็นหลักการ

สงเคราะห์ประชาชนของนักปกครอง หมายถึง หลักการสงเคราะห์ประชาชนของนักปกครองหรือ
หลักธรรมเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจประชาชนของนักปกครองตามหลักธรรมข้อนี้ถือได้ว่าเป็นหลักธรรมใน
การวางนโยบายในการปกครองและบริหารงานของรัฐที่มุ่งเพื่อเกื้อกูลต่อการเสริมสร้างคุณภาพชีวิต
ของประชาชน ให้มีความเป็นอยู่ที่ดีมีประโยชน์มากขึ้น ในการปกครองบ้านเมืองก็จะร่มเย็นเป็นสุข 
ประชาชนไม่เดือดร้อนเพราะผู้มีอำนาจปกครองในสมัยโบราณพระมหากษัตริย์ทรงใช้หลักธรรมในการ
ปกครอง ราชสังคหวัตถุ 4 ประการคือ  

1) สัสสเมธะ ได้แก่ ฉลาดในการบำรุงพืชพันธุ์ธัญญาหารฉลาดในการเพาะปลูกและบำรุง
พืชพันธุ ์ธ ัญญาหาร ฉลาดในการส่งเสริมการเกษตรในด้านต่างๆ ผู ้ปกครองต้องเป็นผู ้มีความรู้
ความสามารถมีการทำนุบำรุงบ้านเมือง ให้เจริญรุ่งเรืองทางด้านเศรษฐกิจให้มีภาวะเศรษฐกิจดีมี
ผลผลิตพืชพันธุสมบูรณในการส่งเสริมอาชีพ และการผลิตของประชาชนให้มีความมั่นคงทางด้าน
เศรษฐกิจ ให้ความสะดวกสบาย ต่อผู้ใต้บังคับบัญชาของตนอย่างสมบูรณทุกอย่าง 

2) ปุริสเมธะ ได้แก่ ความเฉลียวฉลาดในการบริหารจัดการบุคคล กล่าวคือ รู้จักส่งเสริม
คนดีมีความสามารถให้ได้ทำหน้าที่ตามที่เขาถนัดกันคนชั่วไม่ให้โอกาสเข้ามารับผิดชอบงานเพื่อหวัง
ผลประโยชน์ บำรุงและให้ขวัญกำลังใจแก่ข้าราชการและประชาชนทุกหมู่เหล่า ผู้ปกครองต้องมีความ



 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2  (January – June 2021)  

เป็นผู้ฉลาดในการรับคนเข้ามารับราชการเพื่อมาทำหน้าที่ในการบริหารของรัฐรู้จักคัดเลือกคนและ
จัดสรรตำแหน่งให้เหมาะสมกับความรู้ความ สามารถ ปูนบำเหน็จความชอบในบางโอกาส รู้จัก
ส่งเสริมคนดีเปิดโอกาสให้คนดีเข้ามารับราชการ คัดเลือกบุคคลเข้ามาทำหน้าที่ด้วยสติปัญญาที่เฉยีบ
แหลมและเป็นธรรม 

3) สัมมาปาสะ ได้แก่ ความรู ้จ ักผูกผสานรวมใจประชาชนด้วยการส่งเสริมอาชีพ
ผู้ปกครองต้องมีความรู้สามารถในการแก้ปัญหาสังคม รู้จักผูกสมานรวมใจของประชาชน รู้จักผูกใจ
ประชาชนด้วยการช่วยเหลือ หรือส่งเสริมอาชีพโดยวิธีการต่างๆ แก่ประชาชน เช่นให้กู้ยืมเงินไปลงทุน
การเกษตรหรือไปลงทุนทางพาณิชยกรรม หรือทางการศึกษา โดยดอกเบี้ยต่ำ หรือเข้าไปแก้ไขปัญหา
ที่เกิดขึ้นในสังคม ด้วยจิตใจที่เอื้ออารีเป็นต้น ถือว่าเป็นการช่วยเหลือประชาชนให้เขาลุกขึ้นมายืนได้
และสุดท้ายก็คือ ช่วยเหลือประเทศถ้าประชาชนทุกหมู่เหล่าอยู่อย่างมั่นคงและเข้มแข็ง  

4) วาจาเปยย หรือ วาชเปยะ ได้แก่ ความมีวาจาอันดูดดื่มน้ำใจ มีการพูดด้วยถ้อยคำ
สุภาพ ไพเราะ อ่อนหวาน มีเหตุผล ประกอบด้วยประโยชน์ สร้างสรรค์ความสามัคคีมีความสัตย์ ทำ
ให้เกิดความเข้าใจที่ดีต่อกันตลอดจนเกิดความเชื่อถือในคำพูดนั้น ผู้ปกครองมีวาจาไพเราะอ่อนหวาน
ชวนฟังประกอบด้วยเหตุผลมีประโยชน เป็นทางแห่งสามัคคีรู้จักใช้คำพูดให้เหมาะสมกับคนฟังตามวัย
ภาวะ รู้จักโน้มน้าวให้ทำความดียกย่องการทำความดีหมายความว่า ผู้ปกครองจะต้องกล่าววาจาอัน
อ่อนหวาน ควรดื่มไว้ในใจ ทำความเป็นที่รักให้เกิดแก่ทุกคนที่ได้มีโอกาสเข้าหาด้วยการทักทาย
ปราศรัยแก่บุคคลทุกคน ทุกชั้น ไม่ว่าจะเป็นผู้ใหญ่ผู้น้อยโดยควรแก่ฐานะและภาวะอันสมควร  

ราชสังคหะวัตถุ 4 ประการนี้เป็นทั้งศาสตร์และศิลป์ของนักปกครองหรือนักบริหาร ถ้าทำ
ได้อย่างถูกต้อง สังคมหรือประเทศชาติก็จะมีแต่ความเจริญรุ่งเรือง มั่นคงเป็นปึกแผ่น เมื่อพระราชา
สงเคราะห์ประชาชน บ้านเมืองของพระองค์ย่อมเจริญมั่งคั่ง มีข้าวน้ำบริบูรณ์ ปราศจากโจรผู้ร้าย 
ประชาชนอยู่กันด้วยความสุขสงบปลอดภัยบ้านเรือนไม่จำเป็นต้องปิดประตูใส่กลอนเพื่อป้องกันโจร
ผู้ร้าย อย่างไรก็ตามประเทศไทยมีการปกครองในระบอบประชาธิปไตยอันมีพระมหากษัตริย์เป็น
ประมุข นักการเมืองผู้นำประเทศต้องยึดหลักของนิติธรรม นิติรัฐ หลักความยุติธรรม ความมีคุณธรรม
และจริยธรรมเป็นเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจ ในการปกครองประเทศนั้น สิ่งสำคัญที่สุดคือผู้นำ หลักธรรม
ที่ได้นำเสนอไว้ข้างต้นแล้วเป็นตัวชี้วัดคุณภาพของนักปกครอง และสะท้อนให้เห็นคุณภาพของสังคม
ประชาชนด้วยหลักธรรม 

หลักการปกครองแนวพุทธศาสตร์ดังที่กล่าวมาส่วนใหญ่เป็นเรื่องของการปกครองและ
ควบคุมจิตใจตนเองเพื่อให้คนในสังคมอยู่เป็นปกติสุข นักการเมืองการปกครองที่ดีควรนำหลักธรรม 
คำสอนของพุทธศาสนาไปปฏิบัติ ใช้เป็นหลักธรรมในการปกครองตนเอง ใช้ปกครองหมู่คณะและ
สังคม ทั้งนี้เพื่อก่อให้เกิดประโยชน์สุขแก่บุคคลและหมู่คณะตลอดจนสังคมโดยส่วนรวมนั่นเอง ใน



 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2  (January – June 2021)  

 

สังคมประกอบไปด้วยหมู่คนจำนวนมาก การที่จะให้คนทุกคนอยู่ร่วมกันอย่างมีความสุขนั้นก็ต้องมี
หลักในการยึดและปฏิบัติร่วมกัน เพื่อความสงบสุขในสังคม เพื่อการอยู่ร่วมกันแบบพึ่งพาอาศัยกัน 
ดังนั้นสังคมใด ที่ใช้หลักธรรมและมีจริยธรรมในการปกครองร่วมกัน สังคมนั้นก็จะนำความร่มเย็นเป็น
สุขมาให้ประชาชนในประเทศนั้น แต่ในทางตรงข้ามถ้าสังคมใด ที่ไม่มีหลักธรรมและมีจริยธรรมในการ
ปกครอง สังคมก็จะเดือดร้อนสังคมวุ่นวายขาดความสุข ประเทศชาติวุ่นวาย ขาดความผาสุกในการ
ดำรงชีวิตของประชาชนแม้รูปแบบการปกครองจะมีหลากหลายรูปแบบ แต่ที ่สำคัญคือการนำ
หลักธรรมคำสอนของพระพุทธเจ้าไปใช้ปฏิบัติตามความเหมาะสม ไม่ว่าสังคมนั้นเลือกปกครองกัน
ด้วยรูปแบบการปกครองรูปแบบใดก็ตาม ก็ต้องมีหลักการปกครอง สำหรับให้ผู้ปกครองได้ใช้เป็น
แนวทางในการดำเนินการปกครองเพื่อให้บรรลุเป้าหมาย คือความอยู่ดีกินดี มีความสุขในชีวิตตาม
สมควรของประชาชน และหลักการปกครองไม่ว่าจะเป็นการปกครองด้วยรูปแบบใดก็ตาม ผู้ปกครอง
ต้องมีธรรมและใช้เป็นหลักการในการปกครอง ทั้งในด้านการปฏิบัติตนและในด้านการปกครอง หาก
ขาดหลักการคือธรรมเสียแล้ว ก็ยากนักที ่ผู ้ปกครองจะดำเนินการปกครองให้เป็นไปด้วยความ
เรียบร้อยและประสบความสำเร็จ 

สรุปเนื้อหา 
 จากที่กล่ามานี้สรุปได้ว่าหลักธรรมสำหรับการปกครองที่พระพุทธศาสนาได้แสดงไวนั้นมี
ลักษณะเป็นกลางๆสามารถนำมาปรับใช้ได้กับการปกครองทุกรูปแบบ ระบบการปกครองตามแนวพุทธ
ศาสนาให้ความสำคัญแก่ผู้ปกครองมากกว่าระบบการปกครอง คือผู้ปกครองต้องประกอบไปด้วยธรรม
สำหรับการบริหารและการปกครอง เมื่อผู้ปกครองประพฤติตามธรรมดังกล่าว ย่อมเกิดผล คือประชาชน
เป็นสุข แม้ว่ากษัตริย์จะมีอำนาจมากเพียงใดก็ตาม แต่กษัตริย์ต้องฟังเสียงของประชาชนด้วย ดังเช่น 
เรื่อง ทศพิธราชธรรมหมายความว่าผู้ปกครองควรปฏิบัติตนตามหลักทศพิธราชธรรม อันอาจสรุปเข้าใน
คำเดียว คือโดยความเป็นธรรมเพ่ือความเป็นธรรม ฉะนั้น ธรรมทางการปกครองแม้จะมีเป็นอันมากแม้ที่ 
พระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงแสดงไวก็ดี ที่ศาสตร์การปกครองต่างๆ แสดงไวก็ดี ก็รวมเข้าในคำเดียว การ
ปกครองจะเป็นระบบใดก็ตาม นอกจากจะต้องมีความเหมาะสมกับสภาพปัจจุบันเหมาะสมปัญหา และ
ความต้องการของสังคมแล้ว ผู้มีอำนาจในการปกครองต้องมีธรรมประจำใจใช้อำนาจหน้าที่โดยชอบธรรม
จึงจะเกิดเป็นธรรมในสังคม ศาสนามีส่วนสำคัญในการสร้างบรรทัดฐานและสะท้อนความเป็นผู้ปกครองที่
เหมาะสม เป็นแบบฉบับแบบอย่างที่ดีของสังคม หรือทำให้การเมืองมีความบริสุทธิ์ยุติธรรม ส่งเสริม
คุณธรรมและจริยธรรมของนักการเมือง โดยเฉพาะผู้เป็นหัวหน้าหมู่คณะ เป็นประธาน เป็นประมุขของ
ประเทศ แนวทางในการปกครองต่อผู้น้อยหรือผู้อยู่ใต้ปกครอง ทั้งยังเป็นการสร้างสรรค์การปกครองให้
เกิดความเป็นธรรม เพ่ือสร้างสันติสุขให้เกิดขึ้นในสังคมส่วนรวม 



 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2  (January – June 2021)  

 การปกครองตามแนวพุทธศาสตร์ไม่ได้เน้นไปที่ระบบการปกครอง หรือกระบวนการทาง
การเมืองแต่อย่างใด แต่เป็นการเน้นไปที่ผู ้ปกครองหรือผู ้นำในการปกครอง บ้านเมืองไหนได้
ผู้ปกครองที่มีความรู้ความสามารถมีความเป็นธรรม รู้จักปฏิบัติหน้าที่ของตนให้สมบูรณ์ถูกต้องดีงาม
ไม่กระทำสิ่งที่เลวร้าย รู้จักเสียสละไม่เห็นแก่ตัว เป็นประโยชน์ต่อผู้อื่นบำเพ็ญประโยชน์ต่อสังคม
ประเทศชาติแสดงถึงเจตจำนงให้การเกื้อกูลการปกครอง ให้การสนับสนุนหลักธรรมในการปกครอง 
เป็นผู้ที่คลองธรรมตามหลักการทางพระพุทธศาสนา บริหารการปกครองแบบธรรมาธิปไตยโดยถือ
ธรรมเป็นใหญ่ในการปกครอง เพื่อให้ทั้งผู้ปกครองและประชาชนผู้ถูกปกครอง บรรลุเป้าหมายสูงสุด
ในการอยู่ร่วมกัน คือการมีคุณภาพชีวิตที่ดีมีความสุขกายสุขใจ โดยการดำเนินนโยบายทางการ
ปกครอง ระบบเศรษฐกิจและสังคม ให้ประกอบด้วยธรรมที่ควรประพฤติปฏิบัติแก่ผู้ปกครอง รูปแบบ
การปกครองไม่ว่าแบบใดถ้าผู้ปกครองประพฤติธรรม การปกครองนั้น ย่อมเป็นแบบการปกครองที่ดี
ที่สุด ตรงกันข้ามรูปแบบการปกครองใดผู้นำการปกครองนำความทุกข์เข็ญมาสู่อาณาประชาราษฎร์  
รูปแบบการปกครองนั้นเลวที่สุด การปกครองแนวพุทธศาสตร์ จึงเป็นการปกครองที่ดำเนินตามคำสั่ง
สอนของพระสัมมาสัมพุทธเจ้า ที่เกี่ยวข้องกับการปกครอง การคุ้มครอง การควบคุม การดูแลตนเอง 
และผู้อ่ืน โดยอาศัยความดีที่เกิดจากการประพฤติตนให้มีคุณธรรม การใช้อำนาจในการปฏิสัมพันธ์กับ
คนอื่นในรูปแบบของการบริหารจัดการบ้านเมือง ให้เกิดประโยชน์สุขแก่คนหมู่มาก โดยปราศจาก
ผลร้ายใดใดเป็นที่ยอมรับพอใจของทุกฝ่ายในสังคม ซึ่งจะอำนวยประโยชน์สุขให้ทั้งตนเองและคนอื่น
บุคคลอื่นในการอยู่ร่วมกันในสังคม  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2  (January – June 2021)  

 
 

เอกสารอ้างอิง 
โกวิท วงศ์สุรวัฒน์. (248). หลักและวิธีการศึกษาทางรัฐศาสตร์ . มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช 

สาขาวิชารัฐศาสตร์. นนทบุรี: มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช. 
เดือน คำดี, พุทธปรัชญา.( 2535). กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์โอเดี้ยนสโตร์. 
ธนา นวลปลอด. (2536). ความคิดทางการเมืองในสุตตันตปิฎก. วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต. 

บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 
นครินทร์ แก้วโชติรุ่ง. (2555). ธรรมาธิปไตยในฐานะเป็นเครื่องมือพัฒนาประชาธิปไตยในสังคมไทย.  

สารนิพนธ์พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2555). ธรรมนูญชีวิต  A Constitution For Living” พิมพ์ครั้งที่ 
116. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์จันทร์เพ็ญ. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุต ฺโต) .(2548). รัฐศาสตร์และจริยธรรมนักการเมืองแนวพุทธ . 
กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิพุทธธรรม. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2538). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม, พิมพ์ครั้งที่ 
19, นนทบุรี: บริษัท เอส อาร์ พริ้นติ้ง แมส โปรดักส์ จำกัด. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2559). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์, พิมพ์ครั้งที่ 
28. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ผลิธัมม์ จำกัด. 

พระราชเมธี (วรวิทย์ คงฺคป ฺโ  ป.ธ.8). (2528). ทศพิธราชธรรมกถา, ประมวลพระธรรมเทศนาในอภิ- 
ลักขิตสมัยสมโภชพระชนมายุครบ 5 รอบ พระนักษัตรของพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว 
2530. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์การศาสนา. 

พุทธทาสภิกข.ุ (2531). ธรรมบรรยาย ชุด ทศพิธราชธรรม. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพสหมิตร. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สมเด็จพระสังฆราชเจ้า กรมหลวงวชิรญาณวงศ์.(2516). ทศพิธราชธรรมและหลักพระพุทธศาสนา. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์ไทยวัฒนาพานิชจำกัด. 


