
  
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2 (January – June 2021)  

 

 
บทความวชิาการ 

 
พุทธศิลป์ ถิ่นศรีวิชัย : ศิลปะเพื่อพระพุทธศาสนา 

SRIWICHAI BUDDHIST ART : THE ART FOR BUDDHISM 
 

พระกฤษณะพงษ์ ฐิตมานโส (มังกร) 
Phra Kritsanapong  Thitãmãnãso (Mangkorn) 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  
Mahachulalongkornrajavidyalaya University,Thailand 

E-mail: krishnapong@hotmail.com 
 
 
 

 

บทคัดย่อ  
บทความเรื่องนี้ผู้เขียนได้ตั้งวัตถุประสงค์ 2 ประการ คือ 1) เพื่อนำเสนอรูปแบบใหม่ทางด้านความรู้ใน

ด้านพุทธศิลป์ศรีวิชัย ศิลปะเพื่อพระพุทธศาสนาและ2) เพื่อเป็นสื่อที่ให้ความรู้ ถ่ายทอดความรู้สู่สาธารณชน 
นำไปสู่การประพฤติปฏิบัติตน ในแนวทางที่ดีงามตามหลักธรรมของพระพุทธศาสนา โดยใช้วิธีการเขียนเชิง
พรรณนาเล่าเรื่องทางประวัติศาสตร์ไปสู่การปฏิบัติจริง 

ผลการศึกษาพบว่า พุทธศิลป์เป็นศิลปกรรมที่สร้างขึ้นเพื ่อสืบทอดพระพุทธศาสนา ได้มีการสร้าง
ติดต่อกันมาหลายร้อยยปี ประเทศไทยเป็นประเทศที่มีพุทธศิลป์เป็นจำนวนมาก ส่วนใหญ่จะสร้างขึ้นตามวัดต่างๆ 
เนื่องจากวัดเป็นจุดศูนย์กลางของชุมชน ศิลปะเป็นแรงจูงใจ ให้คนสนใจพระพุทธศาสนา ทำให้ได้ความรู้และ
เข้าใจพระพุทธศาสนาโดยผ่านทางงานพุทธศิลป์ โดยเฉพาะพุทธศิลป์ ถิ ่นศรีวิชัย ซึ่งเป็นพุทธศิลป์สำคัญที่
เกี ่ยวเนื่องกับพุทธศาสนาฝ่ายมหายาน แบ่งได้เป็น 2 ประเภท คือ สถาปัตยกรรมและประติมากรรม ส่วน
จิตรกรรมยังไม่ปรากฏในสังคมไทย ได้มีบทบาทในเผยแผ่พระพุทธศาสนามาตั้งแต่พุทธศตวรรษที่ 12 เป็นต้นมา 
ซึ่งเป็นแหล่งความรู้ เป็นศูนย์กลางจุดรวมของจิตใจที่มีคุณค่า จึงมีส่วนสำคัญในการช่วยสืบสานพระพุทธศาสนา
ให้เจริญรุ่งเรืองขึ้นมาได้จนถึงในปัจจุบัน 

คำสำคัญ: พุทธศิลป์, ถิ่นศรีวิชัย, ศิลปะ, เพ่ือพระพุทธศาสนา 

Received:   June 22, 2021   Revised:   June 26, 2021 
Accepted: June 30, 2021  

 



Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2 (January – June 2021)  
  

Abstract 
This article, consisted of three objectives: 1) to present a new form of knowledge in the 

Buddhist arts of Srivijaya art for buddhism; and 2) to be a medium to educate transfer knowledge 
to the public leading to behavior in a good way according to the principles of Buddhism and using 
a descriptive writing approach to tell historical stories to real practice. 

From the study, it was found that Buddhist art is created to inherit Buddhism. It has been 
established for hundreds of years. Thailand is a country with a lot of Buddhist art. Most are built 
according to various temples, since the temple is the center of the community. Buddhist art is an 
incentive for people to pay attention to Buddhism. It can make knowledge and understanding of 
Buddhism through the Buddhist art. Especially, the Srivijaya Buddhist art considered an important 
art related to Mahayana Buddhism which, according to Thai society, can be classified into two 
types namely architecture and sculpture, while painting has not yet appeared in Thai society. The 
Srivijaya Buddhist architecture and sculpture have played an important role in propagating 
Buddhism since the 18th Century B.E. At present. Srivijaya art is a source of knowledge. It is the 
center of the whole point of the valuable mind. It is important to help Buddhism continue to 
thrive until today. 

 

Keywords: Buddhist art, Srivijaya area, Art, Buddhism 

 

 

บทนำ 

สมัยพุทธกาล พระพุทธองค์ทรงใช้รูปแบบการเผยแผ่พระพุทธศาสนาเชิงรุกและมีวิธีการเผยแผ่ที่
เหมาะสมกับกลุ่มเป้าหมายแต่ละกลุ่ม จึงทำให้การเผยแผ่ของพระองค์ประสบความสำเร็จอย่างรวดเร็ว ส่วน
รูปแบบการเผยแผ่ในสมัยปัจจุบัน ผู้เผยแผ่จะต้องเข้าใจหลักธรรมและเข้าใจกลุ่มเป้าหมาย พร้อมกับเลือกใช้
รูปแบบการเผยแผ่ให้เหมาะสม อีกทั้งต้องรู้จักประยุกต์ใช้พุทธศิลป์และพิธีกรรมที่เกี่ยวข้องมาเป็นเครื่องมือใน
การเผยแผ่ เพื่อโน้มน้าวจิตใจของผู้ฟังให้เกิดสัมมาทิฏฐิและดำเนินชีวิตในวิถีที่ถูกต้องต่อไป พุทธศิลป์ตั้งแต่ใน
อดีตจนถึงปัจจุบันเนื้อหาโดยส่วนใหญ่จะเป็นเรื่องราวทางด้านศิลปะที่เกี่ยวเนื่องกับพระพุทธศาสนาในถาวรวัตถุที่
มนุษย์สร้างขึ ้นมาเพื ่อสนองตอบและสืบทอดทางด้านพระพุทธศาสนาโดยตรง ทั ้งในด้านสถาปัตยกรรม 
ประติมากรรมและจิตรกรรม เป็นความงดงามที่แฝงไว้ด้วยปริศนาธรรมทางวัตถุ โดยสิ่งที่ผู้สร้างงานศิลปะได้



Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  (2)  (January – June 2021)  
 
 

พยายามสื่อหรือสอดแทรกไว้ในงานศิลปะแต่ละชนิด โดยไม่เลือกว่าจะเป็นฝ่ายมหายาน หรือเถรวาท ดังจะเห็นว่า
งานศิลปะมักจะสื่อหลักธรรมคำสอนอยู่ด้วยและสร้างในวัดเพ่ือเป็นพุทธบูชา เพ่ือการปลูกศรัทธา ถือเป็นการเผย
แผ่พระพุทธศาสนาในรูปแบบหนึ่ง ซึ่งถือเป็นประจักษ์พยานแห่งความเลื่อมใสศรัทธาในพระพุทธศาสนา ของ
พุทธศาสนิกชนต่อๆ กันมาทุกยุคทุกสมัย ที่ได้ปรากฏต่อสายตาจนมาถึงปัจจุบัน 

สถานที ่ ที ่สามารถก่อให้เกิดการศึกษาเร ียนรู ้ ก ่อให้เกิดความรู้  ความเข้าใจในหลักธรรมทาง
พระพุทธศาสนา แก่ประชาชน ได้แก่ศาสนสถาน (วัด)และสถานศึกษา (โรงเรียน) สังคมไทยในอดีตมานั ้นมี
พระพุทธศาสนา เป็นศูนย์รวมจิตใจ ที่เชื่อมโยงสัมพันธ์ของชนทุกระดับในสังคมไทย ให้มีวิถีชีวิตสอดคล้องและ
ดำเนินไปอย่างสงบสุข โดยมีพระสงฆ์เป็นแกนนำในการเผยแผ่พระธรรมคำสอนขององค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธ
เจ้า โดยมีพุทธศิลป์เป็นเครื่องมือ สำคัญในการแผ่คติความเชื่อทางศาสนาไปสู่สาธารณชน (พระกฤษณะพงษ์  ฐิต
มานโส, 2563)และมีพุทธสถานคือ(วัด) เป็นศูนย์กลางของการประกอบพิธีกรรม โดยวัดเป็นศูนย์กลางของสังคม 
เป็นแหล่งถ่ายทอดศิลปวิทยาและธรรมะ พุทธศิลป์จึงเป็นเครื่องมือในการชี้นำ ชักชวน ให้พุทธศาสนิกชนเข้าวัด 
พุทธศิลป์เป็นสื่อนำในการรับรู้ ทำให้เกิดความเข้าใจในหลักธรรม ก่อให้จิตใจเกิดเป็นบุญกุศล เพื่อรองรับปัญหา
ดังกล่าวข้างต้น งานพุทธศิลป์แบบศรีวิชัยจึงถือเป็น แนวทางหนึ่งทำหน้าที่ถ่ายทอดความรู้ ความเข้าใจ ทาง
พระพุทธศาสนา กล่าวคือ งานพุทธศิลป์แบบศรีวิชัยเป็นสถานที่สำหรับการศึกษาและเป็นแหล่งเรียนรู้ตลอดชีวิต 
มีหน้าที่ทางสังคม เชื่อมโยงอดีต ปัจจุบันและอนาคต รวบรวม สงวน รักษา ศิลปะวัตถุให้ดำรงอยู่ตลอดไป ไม่สูญ
สลาย จากเหตุผลดังกล่าวข้างต้น ผู้เขียนมีความสนใจ นำเสนอรูปแบบใหม่ทางด้านความรู้ในด้านพุทธศิลป์ศรีวิชัย 
ศิลปะเพื่อพระพุทธศาสนา เพื่อเป็นสื่อที่ให้ความรู้ ถ่ายทอดความรู้สู่สาธารณชน นำไปสู่การประพฤติปฏิบัติตน 
ในแนวทางที่ดีงามตามหลักธรรมของพระพุทธศาสนาต่อไป 

2. ความหมายของพุทธศลิป์ 

คำว่า “พุทธศิลป์” มาจากคำว่า พุทธะ + ศิลปะ ซึ่งเป็นคำที่ใช้เรียกศิลปกรรมที่สร้างขึ้นมาเพ่ือ
ตอบสนองตามคำสอนทางด้าน พระพุทธศาสนาโดยตรง ด้วยความเลื่อมใส ศรัทธาโดยคำว่า “พุทธศิลป์” 
สามารถแยกอธิบาย ได้ ดังนี้ 

พุทธะ หมายถึง เรื ่องราวที่เกี ่ยวกับพระพุทธศาสนาและเป็นคำที่ใช้ในความหมายถึงองค์พระ
สัมมาสัมพุทธเจ้า ผู้ตรัสรู้เองและสอนให้ผู้อ่ืนรู้ตาม ผู้รู้อริยสัจ 4 อย่างถ่องแท้ หรือท่านผู้ตรัสรู้แล้ว ผู้รู้ คือ ผู้ไม่
ดื้อ ไม่กล้าทำบาปทั้งในที่ลับและที่แจ้ง เรียกว่า ผู้รู้ (พระพรหมคณุาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2548) 

ศิลปะ หมายถึง สิ่งที่มนุษย์สร้างสรรค์ขึ้น เพื่อแสดงออกซึ่งอารมณ์ ความรู้สึก สติปัญญา ความคิด
และความงาม (ชลูด  นิ่มเสมอ, 2534)  “ศิลปะ” (Art) เป็นสิ่งที่เกี่ยวข้องกับคุณค่าความงาม ศิลปะแต่เดิมนั้น 
หมายถึง ผลงานที่มนุษย์สร้าง ซึ่งได้มาจากการฝึกฝนปฏิบัติจนมีความแม่นยำ ชำนาญและผลของการปฏิบัติ 



Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2 (January – June 2021)  
  

หรือสร้างสรรค์ดังกล่าว ก็เพ่ือวัตถุประสงค์ต่อคุณค่าอย่างใดอย่างหนึ่ง คือ คุณค่าทางประโยชน์ใช้สอย (Useful) 
คุณค่าทางจริยธรรม (Ethical)และคุณค่าด้านความงาม (Beauty) (มโน  พิสุทธิรัตนานนท์, 2547) 

พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2542 ได้ให้ความหมายไว้ว่า พุทธศิลป์ หมายถึง พุทธ
เจดีย์ เกี ่ยวข้องกับพระพุทธเจ้า มี 4 ชนิด คือ ธาตุเจดีย์ บริโภคเจดีย์ ธรรมเจดีย์และอุทเทสิกเจดีย์ 
(ราชบัณฑิตยสถาน, 2542) 

จากความหมายของ “พุทธศิลป์” ดังกล่าวข้างต้น แม้ท่านผู้นิยามจะให้ความหมายที่แตกต่างกันใน
รายละเอียดและจุดเน้น แต่เมื่อสรุปจุดร่วมพบว่า ความเห็นเหล่านั้นได้ให้ความหมายและความสำคัญของงาน
พุทธศิลป ์ได้ 2 ประการ กล่าวคือ 

1. พุทธศิลป์ เป็นศิลปะที่สร้างขึ้นเพื่อสืบทอดพระพุทธศาสนาโดยตรงและก่อให้เกิดความเลื่อมใส
ศรัทธาต่อพระพุทธศาสนา ตลอดจนน้อมนำเอาหลักธรรมทางพระพุทธศาสนามาประพฤติปฏิบัติ (ระดับปุถุชน) 
จนเข้าถึงจุดหมายปลายทางคือหลุดพ้นจากความทุกข์ (ระดับอริยชน) 

2. พุทธศิลป์ เป็นงานศิลปะประเภททัศนศิลป์ประกอบด้วย จิตรกรรม ประติมากรรม และ
สถาปัตยกรรม ซึ่งสร้างขึ้นเพื่อส่งเสริมการเผยแผ่และการปฏิบัติทางพุทธศาสนาโดยตรงและเป็นสิ่งช่วยโน้มน้าว
จิตใจของพุทธศาสนิกชน ให้เกิดความศรัทธา ประพฤติปฏิบัติตนในแนวทางที่ดีงามตามหลักธรรมของพระพุทธ
สาสนา ทั ้งในผ่ายหินยาน (เถรวาท)และมหายาน (อาจาริยวาท) (สงวน  รอดบุญ, 2535) หรือบ่งบอก
ลักษณะเฉพาะของยุคสมัยในประเทศไทย ได้แก่ พุทธศิลป์ศรีวิชัย พุทธศิลป์สุโขทัย พุทธศิลป์อยุธยาและพุทธ
ศิลป์รัตนโกสินทร์ เป็นต้น (สงวน  รอดบุญ, 2533) 

สรุปได้ว่า คำว่า “พุทธศิลป์” หมายถึง งานศิลปะด้านสถาปัตยกรรม ประติมากรรม และจิตรกรรม 
ซึ่งสร้างขึ้นเพื่อส่งเสริมการเผยแผ่พุทธศาสนาโดยตรงและเป็นสิ่งช่วยโน้มน้าวจิตใจของพุทธศาสนิกชน ให้เกิด
ความศรัทธา ประพฤติตนในแนวทางที่ดีงาม ซึ่งงานพุทธศิลป์ก่อให้เกิดผลอันเป็นคุณค่าทางจิตใจ ให้เกิดความ
เกษมเบิกบาน กลั่นออกมาเป็นความสุข ความสงบ และร่มเย็นใจ จึงกล่าวได้ว่างานพุทธศิลป์เป็นเสมือนสะพาน
บุญ หรือเป็นสื่อที่น้อมนำความศรัทธา ความเลื่อมใส ในบวรพระพุทธศาสนา  

3. ความเป็นมาของงานพุทธศิลป์ในพระพุทธศาสนา 
ความเป็นมาของงานพุทธศิลป์ เชื่อว่ามีจุดกำเนิดมาแล้วตั้งแต่สมัยพุทธกาล อย่างน้อยก็การสร้าง

สถูป ทีน่่าจะมีการก่อสร้างมาแล้ว อาทิ 
ในมหาปรินิพพานสูตร ได้กล่าวว่า พระอานนท์เถระได้ทูลถามพระพุทธองค์ก่อนเสด็จดับขันธ 

ปรินิพพานว่า จะให้จัดการพระสรีรังคารของพระองค์อย่างไร พระพุทธองค์ทรงตรัสว่าให้จัดการดังเช่น พระศพ
ของพระมหาจักรพรรดิโดยทั่วไป คือให้ประชุมเพลิงและบรรจุ(เถ้าธุลี) พระอังคารไว้ในสถูปที่ตั้ง ณ ทางแพร่ง 
หรือทางหลักของการสัญจรไปมา ซึ่งในลักษณะนี้พอจะวินิจฉัยได้ว่า มีการสร้างสถูปอยู่ในช่วงพุทธกาล หรือก่อน
พุทธกาลอยู่แล้วจึงได้ทรงแนะนำเช่นนั้น (ที.ม. (ไทย) 10/152/204) 



Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  (2)  (January – June 2021)  
 
 

ส่วนในพาหิยสูตร ได้กล่าวว่า ท่านพาหิยะ ทารุจีริยะกุลบุตร ได้ถูกแม่โคลูกอ่อนขวิดเสียชีวิต 
พระพุทธเจ้ากลับจากเสด็จบิณฑบาตในพระนครสาวัตถี ได้ตรัสให้ภิกษุทั้งหลายช่วยกันจับสรีระของท่านยกขึ้น
วางบนเตียง แล้วนำไปเผา แล้วให้ทำสถูปไว้ (ขุ.อุ. (ไทย) 25/10/183-187) 

สมัยพุทธกาล พระพุทธองค์และพระอริยสาวกล้วนเป็นพระอรหันต์ พระพุทธศาสนาจึงเป็นศาสนา
ที่ถือความเรียบง่าย อยู่กับธรรมชาติ แต่การก่อสร้างสถานที่เคารพนั้นได้มีแล้วเพราะอินเดียมีธรรมเนียมอยู่ว่า 
เมื่อมีบุคคล ที่เคารพนับถือมรณภาพลงก็จะก่อเป็นสถูป หรือพูนดิน (สมเด็จพระเจ้าบรมวงศ์เธอกรม พระยา
ดำรงราชานุภาพ, 2518) มีขนาดใหญ่ หรือเล็ก ความสวยงามข้ึนอยู่กับเกียรติยศของผู้นั้น ส่วนพระพุทธศาสนา
คือ สถูปบรรจุอัฐิธาตุของพระขีณาสพ ปรากฏว่ามีพระสาวกที่นิพพานก่อนพระบรมศาสดา เช่น พระสารีบุตรซึ่ง
เป็นพระอัครสาวกเบื้องขาวและพระโมคคัลลานะพระอัครสาวกเบื้องซ้าย เมื่อรู้ว่าจะต้องนิพพานก็มากราบทูล
ลาพระพุทธเจ้า ภายหลังการปรินิพพานและฌาปณกิจศพเรียบร้อยแล้ว พระพุทธเจ้าทรงให้นำอัฐิธาตุของพุทธ
สาวกทั้งสองบรรจุไว้ในเจดีย์ ที่ซุ้มประตูพระเชตะวันมหาวิหาร (พระพิมลธรรม, 2500) จุดกำเนิดของพุทธศิลป์
น่าจะเริ่มต้นตั้งแต่การสร้างเสนาสนะ 5 ชนิด คือ (1) วิหาร เรือนที่มีหลังคาธรรมดา (2) อัฑฒโยค เรือนที่มุง
เพียงข้างเดียว (3) ปราสาท เรือนเป็นชั้นๆ ที่สวยงามน่ารื่นรมย์ (4) หัมมิย เรือนที่มีหลังคาตัด มีลานที่แสงจันทร์
ส่องลงมาได้ (5) คูหา ได้แก่ถ้ำในภูเขาที่เศรษฐีชาวราชคฤห์ (วิ.จู. (ไทย) 7/89/294) ได้สร้างเพื่อถวายภิกษสุงฆ์ 
สมัยที่พระพุทธเจ้ายังทรงมีพระชนม์ชีพอยู่นั้นไม่ปรากฏหลักฐานว่ามีการก่อสร้างพระพุทธรูป  หรือสิ่งที่เป็น
สัญลักษณ์แทนพระองค์แต่อย่างใดมีเพียงศิลปกรรมที่เกิดจากอิทธิพล คำสอนทางพระพุทธศาสนาที่เป็น
สถาปัตยกรรม ที่สร้างขึ้นมาเพ่ือประโยชน์สำหรับการใช้สอยเท่านั้น (พระมหาวิชาญ  เลี่ยวเส็ง, 2550) วัดถือว่า
เป็นพุทธศิลป์ที่เกิดข้ึนก่อนพุทธศิลปวัตถุทั้งหมด เช่น อนาถปิณฑิกเศรษฐีได้สร้างวัดพระเชตวันมหาวิหาร พระ
โมคคัลลานะเป็นผู้อำนวยการก่อสร้าง วัดบุพพารามของนางวิสาขาอุบาสิกา แต่การกำเนิดพุทธศิลป์ที่เด่นชัด 
เริ่มต้นจากการสร้างสถูป หรือธาตุเจดีย์ กล่าวคือ เมื่อเหล่ามัลลกษัตริย์ถวายพระเพลิงพุทธสรีระแล้วข่าวการ
เสด็จพระปรินิพพานของพระสัมมาสัมพุทธเจ้าไปถึงเมืองอื่นๆ ที่เจ้าเมืองทรงเลื่อมใส ในพระพุทธองค์ ต่างก็มา
ขอพระบรมธาตุ เพื่ออัญเชิญไปประดิษฐานไว้ให้มหาชนบูชา ณ เมืองของตน เดิมมัลลกษัตริย์ไม่ยอมให้ จน
เกือบ มีการรบกันข้ึน ทั้งนี้ได้ โทณพราหมณ์เป็นผู้ไกล่เกลี่ยจึงปรองดองกัน จึงได้มีการแจก พระบรมสารีริกธาตุ 
ไปในแคว้นต่างๆ มีทั้งหมดถึง 8 หัวเมือง เพื่อเป็นที่สักการะของมหาชนผู้เลื่อมใสในพระพุทธศาสนา บรรดา
แคว้นเหล่านั้นก็สร้างพระสถูปให้เป็นที่ประดิษฐานพระบรมสารีริกธาตุ จึงเกิดมีพระธาตุเจดีย์ขึ้น (สมเด็จพระ
เจ้าบรมวงศ์เธอกรมพระยาดำรงราชานุภาพ, 2518) เจดีย์ในพระพุทธศาสนาจำแนกเป็น 4 ประเภท คือ  

1. ธาตุเจดีย ์คือ เจดีย์ที่ประดิษฐานพระบรมสารีริกธาตุทั้ง 8 ส่วน 
2. บริโภคเจดีย์ คือ สังเวชนียสถาน ทั้ง 4 แห่งและเจดีย์ที่บรรจุเครื่องบริขารของพระพุทธเจ้า 

เช่น บาตร จีวร สบง  



Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2 (January – June 2021)  
  

3. ธรรมเจดีย์ คือ เจดีย์ที่บรรจุพระธรรมคำสั่งสอนที่จารึกในใบลาน หรือจารึกในแผ่นทอง แล้ว
บรรจุไว้ภายในพระธาตุ เรียกว่า ธรรมเจดีย์ 

4. อุทเทสิกเจดีย์ คือ เจดีย์ที่สร้างขึ้นเพื่อระลึกถึงพระสัมมาสัมพุทธเจ้า เช่นรูปสลักเกี่ยวกับ
พุทธประวัติ พระพุทธรูป ก็นับเป็นอุทเทสิกเจดีย์ด้วย (สมพร  ไชยภูมิธรรม, 2543) 

การสร้างศาสนสถาน คือ พระธาตุเจดีย์ บริโภคเจดีย์ ธรรมเจดีย์ อุทเทสิกเจดีย์เป็นศาสนาสถานแห่ง
แรกที่เป็นศิลปะของพระพุทธศาสนา เรียกว่า “พุทธศิลป์” (สมเด็จพระเจ้าบรมวงศ์เธอกรมพระยาดำรงราชานุ
ภาพ, 2518) พัฒนาการของงานพุทธศิลป์ กล่าวคือ เมื่อพุทธบริษัทรำลึกถึงพระพุทธองค์ ก็คงพากันมายังพระ
เจดีย์และสังเวชนียสถานตามพระบรมพุทธานุญาต สถานที่เหล่านี้จึงเกิดเป็นตำบลที่พุทธบริษัท ไปประชุมกัน ไม่
ขาด จึงเกิดผู้มีศรัทธาทำบุญด้วยการสร้างที่อาศัยถวายพระภิกษุสงฆ์ ฝ่ายพระภิกษุ ก็เห็นจะเกิดมีผู้สมัครอยู่
ประจำการ ทำนุบำรุงรักษาพระเจดีย์ สันนิษฐานว่าคงเป็นจุดกำเนิด “วัด” ในปัจจุบัน ศาสนสถานที่เป็นพระ
เจดีย์ หรือสังเวชนียสถาน เมื่อสร้างให้เป็นสถานที่เคารพสักการะ คงมีการประดับประดาให้สวยงามวิจิตร ตาม
ความคิดจินตนาการและศรัทธาของพุทธบริษัท เช่น การแต่งสถูปเจดีย์ให้เป็นรูปทรง ทำเขื่อนให้เป็นฐานและชั้น
ทักษิณทำรูปบัลลังก์ตั้งบนหลังโลกแล้วต่อฉัตรให้เป็นยอด เป็นต้น การก่อสร้างศาสนสถานเหล่านี้ กาลต่อมา ได้
พัฒนาการมาตามยุคสมัยรวมเรียกว่า “ศิลปะ” ขึ้น เมื่อศิลปะเหล่านี้ เกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนา ทั้งที่เป็นหลัก
คำสอนและแฝงด้วยคติธรรม หรือหลักความเชื่อทางพระพุทธศาสนา จึงเรียกงานศิลปะเหล่านี้ว่า พุทธศิลป์ 

พุทธศิลป์ในพระพุทธศาสนานั้น มีวิวัฒนาการ มาเป็นลำดับและต่อเนื่อง โดยเริ่มแรกจากพื้นที่เป็น
ป่าอันเงียบสงัด ต่อมาจึงมีการเพิ่มเติมก่อสร้าง ที่มีความจำเป็นสำหรับการใช้สอยเพื่อความสะดวกในการ
ประพฤติพรหมจรรย์ของพระภิกษุภายหลังการก่อสร้างวัดพัฒนาความสวยงามวิจิตรพิสดารมากขึ ้น โดย
สอดแทรกหลักพุทธธรรม นิทานชาดก ข้อธรรมเพื่อสอนเล่าเรื่องตามลำดับ ถือว่าการสร้างวัดอันเป็นศาสนสถาน
เหล่านี้เป็นการบำเพ็ญบุญกิริยาวัตถุ คือ ทานมัย บุญอันสำเร็จด้วยการบริจาคทานที่ประกอบด้วยจิตศรัทธา อัน
เป็นกุศลพรั่งพร้อมด้วยสติปัญญาและฝีมือเชิงช่างศิลป์ เพื่อถวายเป็นพุทธบูชาและฝากฝีมือไว้ในแผ่นดิน ให้คน
รุ่นหลังได้ศึกษาและถือเป็นแบบอย่าง วัดจึงกลายเป็นสถานที่รวมของศิลปวัฒนธรรมของชาติ ได้รับการทำนุบำรุง
และรักษา สืบสานด้านวัฒนธรรมมาเป็นเวลาช้านานและเป็นบ่อเกิดแห่งความศรัทธาของพุทธศาสนิกชนทั่วไป 
ตั้งแต่อดีตจนกระทั้งปัจจุบันนี้ (ต้นน้ำ  ต้นน้ำธารธรรม, 2554) ส่วนพุทธศิลปวัตถุที่เป็นประติมากรรม เช่น 
พระพุทธรูปนั้น ปรากฏในครั้งที่พระองค์ทรงแสดงยมกปาฏิหาริย์ปราบพยศเดียรถีย์ในเมืองสาวัตถี โดยการ
เนรมิตรูปของพระองค์อยู่ในอิริยาบถท่าทางที่แตกต่างกัน (ขุ.ป. (ไทย) 31/284/100) ดังนั้น ในสมัยพุทธกาลพุทธ
ศิลปวัตถุจะปรากฏมีเพียง สถาปัตยกรรมและประติมากรรม ส่วนเรื่องจิตรกรรมยังไม่มีหลักฐานที่ปรากฏแน่นชัด 

4. พุทธศิลป์แบบศรีวิชัย 
ในสมัยพุทธกาล พระพุทธเจ้ามิได้มีพระราชประสงค์ให้มีรูปเคารพ ภายหลังพระองค์ปรินิพพาน 

ต่อมาอีกประมาณ 300 ปี จึงเกิดรูปภาพชาดกและพุทธประวัติ ใช้ดอกบัวแทนปางประสูติ ธรรมจักร และกวาง



Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  (2)  (January – June 2021)  
 
 

หมอบแทนปางปฐมเทศนา จนกระทั่งพุทธศตวรรษที่ 6 - 7 จึงเกิดมีพระพุทธรูปขึ้นเป็นครั้งแรกในบริเวณแคว้น
คันธาระ เมื่อพระพุทธศาสนาได้แพร่ออกจาก ประเทศอินเดียไปยังนานาประเทศ รวมทั้งประเทศไทยตั้งแต่การทำ
สังคายนาครั้งที่ 3 โดยมีพระเจ้าอโศกมหาราชเป็นองค์อัครศาสนูปถัมภก ครั้นภายหลังเสร็จสิ้นการทำสังคายนา
พระองค์ได้ส่งสมณทูตกระจายไปเผยแผ่พระพุทธศาสนาถึง 9 สาย โดยคณะพระโสณะและพระอุตตระ ไปสุวรรณ
ภูมิ ได้แก่ ไทย พม่า มอญ งานพุทธศิลป์ในประเทศไทยเริ่มราวพุทธศตวรรษที่ 9 - 10 ได้รับอิทธิพลจากอินเดีย มี
การพัฒนาการทางศิลปะจนมีลักษณะเฉพาะของตน มีหลักฐานที่อ้างอิงได้ คือ ธรรมจักรและกวางหมอบที่ขุดพบ
ที่บริเวณปฐมเจดีย์ที่จังหวัดนครปฐมเป็นศิลปกรรมสมัยทวาราวดี มีอายุราวพุทธศตวรรษที่ 10 - 11 ศิลปกรรม
ดังกล่าวมีลักษณะเช่นเดียวกับศิลปะสมัยเดียวกับของอินเดีย หลังจากนั้นพุทธศิลปวัตถุได้วิวัฒนาการไปตาม
อิทธิพลของพุทธศาสนาที่แผ่ไปในยุคหลังๆ เช่น ลังกา พุกามและเขมร เป็นต้น (กรมศิลปากร, 2533)   

กำเนิดและพัฒนาการพุทธศิลปวัตถุต่างๆ เช่น วัด โบสถ์ วิหาร ศาลาการเปรียญ สถูป เจดีย์ ปราสาท 
หรือพระปรางค์ในประเทศไทยทั้งในอดีตและปัจจุบันนั้น ล้วนมีความเกี่ยวเนื่องกับศาสนา ซึ่งมีแหล่งกำเนิดมา
จากอินเดียแทบทั้งสิ ้นซึ่งอาจกล่าวได้ว่าอิทธิพลของการสร้างสถาปัตยกรรมในอินเดียมีบทบาทต่อการสร้าง
สถาปัตยกรรมไทย ดังที่ปรากฏอยู่ทั่วไป นับตั้งแต่พระพุทธศาสนาเริ่มเข้าสู่ประเทศไทย ซึ่งสามารถสรุปลำดับการ
เข้ามาของพระพุทธศาสนาได้ 4 ยุค ดังตารางต่อไปนี้ (พระธรรมปิฎก, 2540) 

ตารางที่ 1.1 แสดงลำดับการเข้ามาประดิษฐานของพระพุทธศาสนาในประเทศไทย  (สมเด็จพระเจ้าบรมวงศ์
เธอกรมพระยาดำรงราชานุภาพ, 2518) 

ยุคที ่ 1 

ยุคเถรวาทแบบ
อโศก 

สันนิษฐานว่าพระพุทธศาสนาในยุคนี ้เป็นลัทธิเถรวาทที่ เผยแผ่ในสมัยพระเจ้าอโศก
มหาราช (ก่อน พ.ศ. 500)และได้เข้ามาประดิษฐานที ่เมืองนครปฐมเป็นแห่งแรก  
งานพุทธศิลป์ในยุคนี้ทำตามแบบอย่างจากอินเดีย 

ยุคที ่ 2 

ยุคมหายาน 

พระพุทธศาสนามหายาน มีความเชื่อและนับถือพระโพธิสัตว์ได้เผยแผ่เข้ามาสู่บริเวณ
ภาคใต้ตั ้งแต่ จ.สุราษฎร์ธานีลงไปจนถึง จ.ปัตตานี (ราว พ.ศ. 1300) งานพุทธศิลป์ 
ที่สำคัญได้แก ่ประติมากรรมรูปพระโพธิสัตว์อวโลกิเตศวรและพระบรมธาตุเมืองไชยา 

ยุคที ่ 3 

ยุคเถรวาทแบบ
พุกาม 

ได้เผยแผ่ทางบริเวณภาคเหนือของไทยราวพ.ศ. 1600 พระพุทธศาสนาเถรวาทแบบพุกาม
ซึ่งเป็นสายที่มาจากเมืองมคธ ประเทศอินเดีย จึงครอบงำคนไทยแถบนั้นไปด้วยคนไทยจึง
หันไปนับถือพระพุทธศาสนาเถรวาทแบบพุกามอีกแต่อย่างไรก็ดี คนไทยฝ่ายใต้ลงมาส่วน
ใหญ่คงนับถือฝ่ายมหายานอยู่ 

ยุคที ่ 4 

ยุคเถรวาทแบบ
ลังกาวงศ์ 

การสังคายนาและการจัดระเบียบข้อวัตรปฏิบัติประกอบกับพระสงฆ์ลังกาวงศ์ปฏิบัติ
เคร่งครัดในพระธรรมวินัย เป็นเหตุให้พระพุทธศาสนารุ ่งเรืองในลังกาทวีปและได้ 
เผยแผ่เข้ามาสู่ประเทศไทยราว พ.ศ. 1800 โดยเริ่มตั้งคณะที่เมืองนครศรีธรรมราชก่อน 



Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2 (January – June 2021)  
  

จากนั้นได้แพร่หลายขึ้นไป สู่สุโขทัยและได้นับถือกันมาจนทุกวันนี้งานพุทธศิลป์ที่เป็นผล
มาจากพระพุทธศาสนาลังกาวงศ์ ได้แก่การเกิดวัดคามวาสีและอรัญวาสี ใบเสมาซ้อน 2 ใบ 

ความเป็นมาพุทธศิลป์ในไทย ยุคสมัยต้นประวัติศาสตร์ไม่ปรากฏพุทธศิลป์ในรูปแบบจิตรกรรม แต่
มาในสมัยประวัติศาสตร์ พบงานพุทธศิลป์ทั้งที่เป็นสถาปัตยกรรม ประติมากรรมและจิตรกรรม สำหรับ
จิตรกรรมนั้น ส่วนมากเป็นงานที่เขียนตามผนังโบสถ์วิหาร หรือระเบียงรอบโบสถ์ภาพที่เขียนมักเล่าเรื่องชาดก 
พุทธประวัติและรามเกียรติ์ตลอดท้ังประเพณีของไทยในสมัยนั้นแทรกอยู่เพ่ือบอกเล่าเรื่องราว แง่คิดสะท้อนวิถี
ชีวิตและการดำเนินชีวิตท้องถิ่น 

ศิลปะแบบศรีวิชัย จากความเชื่อที่ว่ามีอาณาจักรหนึ่งรุ่งเรืองขึ้นในเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ใน
ระหว่างราวพุทธศตวรรษที่ 12 - 18 อาณาจักรนี้ได้ครอบครองดินแดนบางส่วนในภาคใต้ของประเทศไทย 
นักปราชญ์ทางโบราณคดีเรียกชื่ออาณาจักรนี้ว่า “ศรีวิชัย” ได้ส่งผลให้มีการเรียกชื่อศิลปกรรมที่เกิดขึ้นใน
ภาคใต้ของประเทศไทยในช่วง ระยะเวลานั้นว่า “ศิลปะแบบศรีวิชัย”  ได้รับอิทธิพลจากศิลปะอินเดียแบบคุป
ตะ หลังคุปตะ ปาละเสนะและแบบเสนะตามลำดับ นอกจากนี้โบราณวัตถุในศิลปะแบบนี้ที่ค้นพบในภาคใต้
ของประเทศไทยจะมีลักษณะที่คล้ายคลึงกันกับของที่มีการค้นพบในเกาะชวาภาคกลางมาก ศิลปะแบบศรีวิชัย
แท้ๆ ที่ค้นพบในบริเวณภาคใต้ของประเทศไทยคงมีอายุอยู่ลงมาจนกระทั่งถึงกลางพุทธ ศตวรรษท่ี 19 อันเป็น
ช่วงเวลาที่ดินแดนแห่งนี้ได้เข้าร่วมอยู่ในอาณาจักรสุโขทัย ศิลปะแบบศรีวิชัยตอนต้นมีลักษณะแตกต่างกันมาก
ที่สุดแล้วแต่ว่าจะได้รับอิทธิพลมาจากที่ใด จึงมีบางท่านที่ได้เสนอว่าไม่น่าจะรวมเรียกว่าศิลปะแบบศรีวิชัยเสีย
ทีเดียวแต่น่าที่จะเรียกว่าศิลปะทางภาคใต้ของประเทศไทย หรือศิลปะทักษิณมากกว่า (ม.จ.สุภัทรดิศ  ดิศกุล, 
2510) ส่วนรองศาสตราจารย์ ดร.พิริยะ  ไกรฤกษ์ ได้แสดงไว้ในเรื ่อง “ข้อคิดเห็นเกี่ยวกับแบบศิลปะใน
ประเทศไทย” ว่าการจัดแบบอย่างศิลปะ โดยอาศัยลัทธิศาสนาเป็นหลักก่อให้เกิดความสับสนพอๆ กัน ดังนี้ 
สกุลช่างศรีวิชัยเป็นศิลปกรรมที่พบทางภาคใต้ของประเทศไทย ซึ่งสร้างขึ้นสำหรับพุทธศาสนามหายานระหว่าง
กลางพุทธศตวรรษที่ 12 ถึงกลางพุทธศตวรรษที่ 18 ดินแดนแถบนั้นตกอยู่ใต้การปกครองอาณาจักรศรีวิชัย 
ปัญหาที่เกิดขึ้น บ่อย ๆ ในการทำงานวิจัยโดยอาศัยลัทธิศาสนา คือ ปัญหาการแยกพระพุทธรูปหินยานออก
จากพระพุทธรูปมหายาน (พิริยะ  ไกรฤกษ์, 2520) 

หลักฐานทางโบราณคดีที่ค้นพบในภาคใต้ของประเทศไทยในขณะนี้ที่เกี่ยวเนื่องกับพุทธศาสนา ที่
มักจะเรียกกันโดยทั่วไปว่า ศิลปะแบบศรีวิชัย ออกเป็นสามกลุ่มตามผลการศึกษาของผู้เขียนในระยะที่ผ่านมา 
คือ กลุ่มแรก ได้แก่ สถาปัตยกรรม กลุ่มที่สอง ได้แก่ ประติมากรรมและกลุ่มที่สาม ได้แก่ จิตรกรรม (ปรีชา  
นุ่นสุข, 2545) 

1. สถาปัตยกรรมศิลปะแบบศรีวิชัย ปัจจุบันนี้ได้มีการค้นพบสถาปัตยกรรมที่เนื่องในพุทธศาสนา 
ที่ได้มีการสร้างสรรค์ขึ้นบนคาบสมุทรทางภาคใต้ของประเทศไทย ประกอบด้วยสองประเภท คือ 1) สถูปและ
2) เจติยสถาน สถูปในศิลปะแบบศรีวิชัยนี้ส่วนใหญ่ได้รับอิทธิพลจากศิลปะแบบปาละที่เจริญรุ่งเรืองในบริเวณ



Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  (2)  (January – June 2021)  
 
 

ภาคตะวันออกเฉียงเหนือของประเทศอินเดีย เป็นสถูปที่มีฐานเป็นรูปสี่เหลี่ยมเหนือส่วนฐานขึ้นไปเป็นรูป
จำลองของอาคารทรงมณฑปรูปสี่เหลี่ยม มีซุ้มทั้งสี่ด้าน เหนือส่วนอาคารขึ้นไปเป็นส่วนยอดของสถูป ซึ่งทำ
เป็นสถูปรูปทรงกลมที่มียอดแหลมขึ้นไป (ปรีชา  นุ่นสุข, 2545) เจติยสถานในศิลปะแบบศรีวิชัย โดยร่องรอย
ทางโบราณคดีที่ยังคงเหลืออยู่ในขณะนี้แสดงให้เห็นว่าเจติยสถานเหล่านั้นได้รับการปรับแต่งให้มีความ
เหมาะสมสำหรับการเป็นศาสนสถาน ที่เนื่องในพุทธศาสนา โดยหากเจติยสถานแห่งใดมีเพียงคูหาเดียวก็มีการ
แบ่งสัดส่วนของเจติยสถานแห่งนั้นออกเป็นบริเวณที่ชัดเจน โดยมีบริเวณที่สำคัญ 3 บริเวณ คือ บริเวณแรก 
เป็นบริเวณสำหรับการประดิษฐานรูปเคารพ บริเวณนี้มักจะจัดไว้ให้ใกล้ชิดกับผนังถ้ำ ตั้งแต่ผนังด้านในสุด
ออกมาจนถึงผนังของปากถ้า โดยที่ผนังส่วนปลายสุดของถ้ำมักจะเป็นที่ประดิษฐานพระพุทธไสยาสน์ขนาด
ใหญ่ ถัดออกมามักจะเป็นพระพุทธรูป ปางอื่นๆ และรูปเคารพอื่นๆ ในพุทธศาสนา รูปเคารพเหล่านี้ส่วนใหญ่
ทำด้วยปูนปั้นดินดิบและไม้ บริเวณที่สอง เป็นบริเวณสำหรับการประดิษฐานพระพิมพ์และสถูปจำลองขนาด
เล็ก ซึ่งล้วนแล้วแต่เป็นโบราณวัตถุที่ทำด้วยดินดิบ ซึ่งส่วนใหญ่ค้นพบในบริเวณซอกหลืบที่อยู่ริมผนัง  หรือ
ด้านหลัง หรือใกล้ๆ กันกับรูปเคารพที่กล่าวมา หรือบริเวณโดยรอบรูปเคารพเหล่านั้นและบริเวณที่สามเป็น
บริเวณที่โล่งที ่ตั ้งอยู่ในบริเวณตรงกลางของเจติยสถาน บริเวณนี้คงจะเป็นห้องโถงสำหรับพระสงฆ์และ
พุทธศาสนิกชนใช้สำหรับการประกอบ พิธีกรรมทั้งมวล ส่วนในกรณีที่ เจติยสถานแห่งใดประกอบด้วยคูหาที่
ต่อเนื่องกันหลายคูหา อาจจะมีการแบ่งคูหาเหล่านั้นออกตามประโยชน์ใช้สอยอย่างจำเพาะเจาะจงยิ่งขึ้น ก็
เป็นได้ เช่น ใช้คูหาที่มีขนาดใหญ่ที่สุดเป็นที่ประดิษฐานรูปเคารพที่มีความศักดิ์สิทธิ์ รองลงมา บางคูหาอาจจะ
ใช้ประดิษฐานพระพิมพ์ดินดิบและสถูปจำลองดินดิบและบางคูหาอาจจะใช้เป็นกุฏิของพระสงฆ์ เป็นต้น (ปรีชา  
นุ่นสุข, 2545) 

2. ประติมากรรมศิลปะแบบศรีวิชัย ปัจจุบันได้มีการค้นพบประติมากรรมที่เกี ่ยวเนื ่อง ใน
พระพุทธศาสนา ศิลปะแบบศรีวิชัย สามารถจำแนกออกได้เป็นห้าประเภท คือ1) ประติมากรรมลอยตัว รูป
เคารพที่สำคัญ เป็นรูปเคารพของพระพุทธเจ้าและพระโพธิสัตว์หลายองค์ 2) สถูปจำลอง สร้างข้ึนเพื่อการอุทิศ
ถวายเนื่องในพุทธศาสนาสร้างขึ้นมาจากการสลักด้วยหิน รวมทั้งที่ทำด้วยดินเหนียว บางส่วนมีการบรรจุ
แผ่นดินเหนียวขนาดเล็กที่มีการกดประทับหลักธรรม หรือจารึก หลักธรรมไว้ภายใน 3) พระพิมพ์ แผ่นดิน
เหนียวรูปกลมแบน ที่มีการกดประทับไว้ด้วยภาพเหมือน ของพระพุทธเจ้า หรือเทพอ่ืนๆ  ค้นพบในถ้ำ หรือเจ
ติยสถาน ครั้นในระยะหลังมักจะเป็นพระพิมพ์ที่ทำด้วยดินเผา 4) จารึกหลักธรรม ดินดิบบางชิ้นที่ได้รับการ
ตกแต่งให้มีรูปร่างลักษณะคล้ายคลึงกันกับดินดิบที่ใช้ทำพระพิมพ์ดินดิบที่กล่าวมา แต่บนดินดิบดังกล่าวนี้ได้
ปรากฏเฉพาะจารึกอยู่ภายในวงกลมประทับอยู่ จารึกเหล่านี้ใช้อักษรเทวนาครี ภาษาสันสกฤต และ5) แม่พิมพ์
ของพระพิมพ์และจารึกหลักธรรม 

3. จิตรกรรมศิลปะแบบศรีวิชัย จิตรกรรมศิลปะแบบศรีวิชัย ผู้เขียนได้ศึกษาความเป็นมาของงาน
พุทธศิลป์ในประเทศไทย ยุคสมัยต้นประวัติศาสตร์ (ระหว่างพุทธศตวรรษที่ 12-18) พบว่าไม่ปรากฏพุทธศิลป์



Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2 (January – June 2021)  
  

ในรูปแบบจิตรกรรม สาเหตุน่าจะมาจาก สมัยนั ้นการเก็บรักษาภาพเขียนอาจจะยังไม่สามารถทำได้ 
ไม่อย่างนั้นเราอาจจะได้งานภาพสีที่สวยงามจากสมัยกรุงศรีวิชัยอย่างแน่นอน 

ศิลปะแบบศรีวิชัยเป็นศิลปะแบบหนึ่งที่ได้มีการค้นพบในอาณาบริเวณอันกว้างใหญ่ของภูมิภาค
เอเชียตะวันออกเฉียงใต้ โดยได้ปรากฏขึ้นทั้งในบริเวณผืนแผ่นดินใหญ่และบริเวณหมู่เกาะของภูมิภาคนี้ 
โดยทั่วไปมักจะเป็นที่ยอมรับกันว่าศิลปะแบบนี้เป็นศิลปะที่เกี่ ยวเนื่องในพุทธศาสนา มหายานที่ได้มีการ
สร้างสรรค์ข้ึนในระหว่างราวพุทธศตวรรษที่ 12 – 18 ในกรณขีองภาคใต้ของประเทศไทยนั้น อาจจะด้วยเหตุที่
ตั้งอยู่ในทำเลที่เป็นจุดยุทธศาสตร์ที่มีเส้นทางการค้าทาง ทะเลสายสำคัญของโลกโบราณสายหนึ่งตัดผ่าน คือ 
“เส้นทางสายไหมสายใต้” ส่งผลให้ดินแดนแห่งนี้กลายเป็นศูนย์กลางที่สำคัญสำหรับการแพร่กระจายปรชัญา 
ความคิดและรูปแบบทางศิลปะไปยังดินแดนอื่นๆ ที่ตั้งอยู่ในภูมิภาคเดียวกัน หลังจากที่ได้รับอิทธิพลมาจาก
อินเดียซึ ่งเป็นต้นแบบ โดยเฉพาะการรับอิทธิพลจากศิลปะแบบปาละ ซึ ่งเจริญรุ ่งเร ืองขึ ้นในภาค
ตะวันออกเฉียงเหนือของอินเดียในระหว่างราวพุทธ ศตวรรษท่ี 14 - 17 ศิลปะแบบนี้ที่วิวัฒนาการสืบต่อไปใน
ท้องถิ่นในระหว่างศูนย์กลางแห่งอื่นๆ ที่ตั้งอยู่ในภูมิภาคนี้ ด้วยเหตุนี้ศิลปะแบบศรีวิชัยที่มีการค้นพบบน
คาบสมุทรทางภาคใต้ของประเทศไทยแห่งนี้ จึงเป็นรูปแบบทางศิลปะที่มีความเก่าแก่ หลายหลากและ
พัฒนาการยาวนานมากท่ีสุดแห่งหนึ่งในภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต้  

พุทธศิลป์แบบศรีวิชัย เป็นเครื่องมือ เป็นสื่อชี้ชวน ชักนำให้สาธารณชนเข้าวัด เป็นสื่อกลางในการ 
ถ่ายทอดความความรู้ ความเข้าใจในหลักธรรม ให้สาธารณชนมีจิตใจ เป็นบุญ เป็นกุศล และในทางกลับกัน
สาธารณชน ก็ใช้งานพุทธศิลป์เป็นจุดเริ่มต้นในการน้อมนำศรัทธาเข้าสู่พระพุทธศาสนา งานพุทธศิลป์แบบศรี
วิชัยก่อให้เกิดผลอันเป็นคุณค่าทางจิตใจ ทำให้ผู้ทัศนา ให้เกิดความเกษมเบิกบาน มีความสุขสงบ โปร่งเบา
สบาย ร่มเย็นในจิตใจ (กนกวรรณ  ดุงศรีแก้ว, 2559) งานพุทธศิลป์แบบศรีวิชัยหลายชิ้นล้วนแล้วรังสรรค์
ขึ้นมาเพื่อถ่ายทอดความเป็นจริงของชีวิตต่าง ๆ เพื่อส่งเสริมคุณธรรม จริยธรรม เพื่อสื่อให้สาธารณชนที่ได้
สัมผัสให้เข้าถึงสัจธรรมแห่งชีวิต ไม่ว่าจะเป็นกฎของธรรมชาติ ความไม่เที่ยง ที่มนุษย์ทุกผู้คนต้องประสบ แม้
กระนั้น พุทธศิลป์แบบศรีวิชัยยังถ่ายทอดความเมตตากรุณา ปลอบประโลมให้ผู้ที่มีความทุกข์ ให้ทุเลาเบาบาง
ลงได้ โดยจุดเชื่อมบรรจบระหว่างศิลปะกับพุทธศาสนา คือการสื่อสารด้วยศรัทธา กล่าวคือ เมื่อคนๆ หนึ่ง ซึ่งมี
ความทุกข์กลัดกลุ้มใจ ท้อแท้ในชีวิต ได้มานั่งอยู่ตรงพระพักตร์พระพุทธรูปในอุโบสถ ได้เห็นพระพักตร์อันสงบ
นิ่ง สายพระเนตรแห่งความเมตตาที่ทอดมองลงมา พลันความร้อนรุ่มในใจ ก็มลายหายสิ้น เหมือนมีหยาดน้ำ
ทิพย์มาชโลมใจก่อเกิดความเย็น ชุ่มชื่น ชุ่มฉ่ำสบายใจ ทุกข์สงบ ระงับด้วยอานุภาพแห่งความศรัทธาต่อพุทธ
ศิลป์นั่นเอง (ชยาภรณ์ สุขประเสริฐ, 2559) พระพุทธรูปจึงถูกสร้างสรรค์ออกมาเมื่อมองพิศแล้วให้เกิด
ความรู้สึกอิ่มเอม แม้กาลเวลาก็ไม่ทำให้พุทธศิลป์แบบศรีวิชัยคลายมนต์ขลังลงได้อาทิ พุทธศิลป์พระโพธิสัตว์
อวโลกิเตศวร แม้ผ่านกาลเวลามานานแล้ว แต่ความงดงามยังฉายแสงความเมตตากรุณาไม่เปลี่ยนแปลง 

 



Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  (2)  (January – June 2021)  
 
 

5 สรุป 
พุทธศิลป์เป็นศิลปะกรรมที่สร้างขึ้นเพื่อสืบทอดพระพุทธศาสนา ได้มีการสร้างติดต่อกันมาหลาย

ร้อยปี ประเทศไทยเป็นประเทศที่มีพระพุทธศาสนาเป็นศาสนาประจำชาติในเชิงสัญลักษณ์มาช้านานด้วยเหตุนี้ 
พุทธศิลป์ในประเทศไทยจึงมีจำนวนมากและทั้งหมดจะสร้างขึ้นในวัด ทั้งนี้เพราะวัดเป็นจุดศูนย์กลางของ
พระพุทธศาสนานิกชน ศิลปะจึงมีคุณค่าต่อศาสนา อาจกล่าวได้ว่าศาสนาเจริญที่ใดศิลปะก็เจริญที่นั่น ศาสนามี
ลายลักษณ์อักษรว่าเป็นศาสนา แต่ศิลปะเป็นสิ่งโน้มนำให้คนเข้าหาหลักธรรมของศาสนา พุทธศิลป์จึงเป็นงาน
ที่สร้างสรรค์ขึ้นมา เพ่ือเป็นการอุทิศและสืบทอดพระศาสนาโดยตรง เป็นการสืบต่ออายุของพระพุทธศาสนาให้
ยั่งยืนในกาลต่อไป ดังนั้น พุทธศิลป์จึงมีความหมายถึงงานศิลปะที่สร้างขึ้นมาเพื่อเป็นการอุทิศและสืบทอด
พระพุทธศาสนาโดยตรง ก่อให้เกิดความศรัทธา ความเชื่อ ความเลื่อมใส ในพระพุทธศาสนา เพราะคนเราเมื่อ
มีความศรัทธาในศาสนาแล้วก็จะทุ่มเทอุทิศตนและต้องการให้สิ่งดี ๆ บังเกิดข้ึนกับศาสนาที่ตัวเองนับถือ ฉะนั้น 
ศาสนสถานแต่ละแห่งนั้นก็เกิดจากพลังศรัทธาของคนในชุมชนรวมกัน 

พุทธศิลป์แบบศรีวิชัย เป็นเครื่องมือ เป็นสื่อชี้ชวน ชักนำให้สาธารณชนเข้าวัดเป็นสื่อกลางในการ 
ถ่ายทอดความความรู้ในหลักธรรม ให้สาธารณชนมีจิตใจเป็นบุญกุศล และในทางกลับกันสาธารณชน ใช้งาน
พุทธศิลป์เป็นจุดเริ่มต้นในการน้อมนำศรัทธาเข้าสู่พระพุทธศาสนา งานพุทธศิลป์แบบศรีวิชัยก่อให้เกิดผลอัน
เป็นคุณค่าทางจิตใจ ทำให้ผู้ทัศนา ให้เกิดความเกษมเบิกบาน มีความสุขสงบ โปร่งเบาสบาย ร่มเย็นในจิตใจ
งานพุทธศิลป์แบบศรีวิชัยสร้างสรรค์ขึ้นมาเพื่อถ่ายทอดความเป็นจริงของชีวิตต่าง  ๆ เพื่อส่งเสริมคุณธรรม 
จริยธรรม เพื่อสื่อให้สาธารณชนที่ได้สัมผัสให้เข้าถึงสัจธรรมแห่งชีวิต ไม่ว่าจะเป็นกฎของธรรมชาติ ความไม่
เที่ยง ที่มนุษย์ทุกผู้คนต้องประสบ จุดเชื่อมบรรจบระหว่างศิลปะกับพุทธศาสนา คือการสื่อสารด้วยศรัทธา 
พุทธศิลป์แบบศรีวิชัยถือเป็นสื่อน้อมนำศรัทธา เป็นแหล่งความรู้ เป็นศูนย์กลางจุดรวมของจิตใจที่มีคุณค่า
ความสำคัญยิ่ง มีทั้งความงดงาม มีสุนทรีย์ สื่อความหมาย ช่วยถ่ายทอดหลักจริยศาสตร์ได้อย่างลึกซึ้ง ซึ่งล้วน
แล้วแต่เป็นสื่อธรรมะท่ีสำคัญที่ใช้สอนจริยธรรมให้กับสาธารณชนได้ดีพุทธศิลป์แบบศรีวิชัย มีส่วนสำคัญในการ
ช่วยสืบสานพระพุทธศาสนาให้เจริญรุ่งเรืองขึ้นมาได้จนถึงในปัจจุบัน 

 

 

 

 

 

 



Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2 (January – June 2021)  
  

 

เอกสารอ้างอิง  
กนกวรรณ  ดุงศรีแก้ว. (2559). การพัฒนาวัดให้เป็นแหล่งท่องเที่ยว. จุลสารการท่องเที่ยว. 18(4.), 49. 
กรมศิลปากร. (2533). วิวัฒนาการพุทธสถานไทย. กรุงเทพมหานคร : อมรินทร์พริ้นติ้งกรุ๊พ จำกัด. 
ชยาภรณ์  สุขประเสริฐ. (2559). พุทธศิลป์: ถิ่นไทยศิลปกรรมเพื่อพระพุทธศาสนา. วารสารพุทธอาเซียน

ศึกษา. 1(2.), 59-74. 
ชลูด  นิ่มเสมอ. (2534). องค์ประกอบของศิลปะ. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์ไทยวัฒนาพานิช. 
ต้นน้ำ  ต้นน้ำธารธรรม. (2554). การเผยแผ่หลักธรรมผ่านพุทธศิลป์ของวัดในประเทศไทย: กรณีศึกษาวัดร่อง

ขุ่น จังหวัดเชียงราย. ใน วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. 

นิคม  มูสิกะคามะ. (2520). อาณาจักรศรีวิชัย. กรุงเทพมหานคร: กรมศิลปากร. 
ปรีชา  นุ่นสุข. (2545). ประวัติศาสตร์พุทธศาสนาในคาบสมุทรภาคใต้ของประเทศไทย. ใน รายงานการวิจัย. 

คณะกรรมการวิจัยการศึกษาการศาสนาและการวัฒนธรรมกระทรวงศึกษาธิการ. 
พระกฤษณะพงษ์  ฐิตมานโส. (2563). บูรณาการรูปแบบการเผยแผ่พระพุทธศาสนาด้วยงานพุทธศิลป์แบบศรี

วิชัยในสังคมไทย.ใน ดุษฎีนิพนธ์พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. 

พระธรรมปิฎก. (2540). พระพุทธศาสนาในอาเซียน. กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2548). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ฉบับประมวลธรรม. กรุงเทพมหานคร: 

เอส. อาร์. พริ้นติ้งแมสโปรดักส์. 
พระพิมลธรรม. (2500). พุทธประวัติทัศนศึกษา, (พิมพ์ครั้งที่ 4). พระนคร: โรงพิมพ์รุ่งธรรม. 
พระมหาวิชาญ  เลี่ยวเส็ง. (2550). พุทธศิลป์กับการท่องเที่ยว: ศึกษาบทบาทของวัดในการอนุรักษ์ พุทธศิลป์

เพ่ือการท่องเที่ยว. ใน วิทยานิพนธ์อักษรศาสตรมหาบัณฑิต. มหาวิทยาลัยมหิดล. 
พิริยะ  ไกรฤกษ์. (2520). แบบศิลปะในประเทศไทย คัดเลือกจากพิพิธภัณฑสถานแห่งชาติ สาขาส่วนภูมิภาค. 

กรุงเทพมหานคร: กรมศิลปากร. 
ม.จ.สุภัทรดิศ  ดิศกุล. (2510). ศิลปะในประเทศไทย. (พิมพ์ครั้งที่ 11). กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์จำลอง

ศิลป์. 
มโน  พิสุทธิรัตนานนท์. (2547). สุนทรียวิจักษณ์ในจิตรกรรมไทย. กรุงเทพมหานคร: โอเดียนสโตร์. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
ราชบัณฑิตยสถาน. (2542). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑตยสถาน. กรุงเทพมหานคร: นานมีบุคสพับลิเคชันส์. 



Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  (2)  (January – June 2021)  
 
 

สงวน  รอดบุญ. (2533). พุทธศิลป์สุโขทัย. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์โอเดียนสโตร์. 
___________. (2535). พุทธศิลป์ ใน สารานุกรมศึกษาศาสตร์ ฉบับเฉลิมพระเกียรติ 12 สิงหาคม 2535, 

(หน้า 481). กรุงเทพมหานคร: วิสิทธิ์วัฒนา. 
สมเด็จพระเจ้าบรมวงศ์เธอกรมพระยาดำรงราชานุภาพ. (2518). ตำนานพระพุทธเจดีย์. กรุงเทพมหานคร: 

องค์การค้าคุรุสภา. 
สมพร  ไชยภูมิธรรม. (2543). ปางพระพุทธรูป. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ต้นธรรม. 


