
 

Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2 (January – June 2021)  
 

บทความวิชาการ 
 
 

วิธีการบำบัดความเครียดตามแนวพระพุทธศาสนายุค New Normal 
 The Method of Stress Treatment base on Buddhism in New Normal Age 

 
พระมหาชัยพร อมรปญโฺ  (ฤทธิ์กระจ่าง)  

Phramaha Chaiyaporn Amarapañño (Ritkrachang)  
มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 
Email: Mahaporn8722@gmail.com 

 
 
 
 
 

 

บทคัดย่อ 
ความเครียด เป็นภาวะของอารมณ์ หรือความรู้สึกที่เกิดขึ้นเมื่อเผชิญกับปัญหาต่าง ๆ ที่

ทำให้รู ้สึกไม่สบายใจ ส่งผลให้เสียความสมดุลในการดำเนินชีวิต ขาดประสิทธิภาพในการทำงาน 
ความเครียดที่เป็นอันตราย คือ ความเครียดในระดับสูงที่คงอยู่เป็นเวลานาน จะส่งผลเสียต่อสุขภาพ
กาย สุขภาพจิต พฤติกรรม ครอบครัว การทำงาน และสังคมได้ พระพุทธศาสนามีวิธีการจัดการกับ
ความเครียด 4 วิธี คือ 1) การเจริญสติ เมื่อเจริญสติในฐานทั้ง 4 คือ กาย เวทนา จิต และธรรม 2) การ
เจริญสมาธิ คือการกำหนดรู้ตัวทุกขณะในการทำ พูด คิด มีสติสัมปชัญญะด้วยกิจของสามัญชน และ
การยกจิตขึ้นสู่วิปัสสนา 3) การเจริญเมตตา คือ ให้ช่วยเหลือเกื้อกูลผู้อื่นด้วย กาย วาจา และมีน้ำใจ
ปรารถนาดี 4) การเจริญปัญญา คือ การนำความรู้มาใช้แก้ไขปัญหา และคิดการต่าง ๆ ในทางเกื้อกูล
สร้างสรรค์ ซึ ่งวิธีการดังกล่าวนั้น สามารถที่จะนำไปใช้ในการฟื้นฟูและพัฒนาจิตใจของบุคคลให้
เข้มแข็ง และเป็นเหตุให้เกิดสันติสุขในการอยู่ร่วมกันในสังคมยุค New Normal 
 
 
 
คำสำคัญ :  ความเครียด, พระพุทธศาสนา, วิธีการบำบัด, ยุค New Normal 

 

Received:  June 22, 2021    Revised:   June 29, 2021 
Accepted: June 30, 2021  

 



 

Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2 (January – June 2021)  
 

Abstract  
Stress is the emotional state or feeling that arises facing with the various 

problems. These are the causes of mental suffering. It is the result of lack of balance in 
the life and lack of the efficiency in work. The dangerous stress is a highest-level stabling 
for a long time to affect the adverseness to the physical health, the mental health, the 
behavior, the family, the work, and the society. There are four methods of the stress 
elimination in Buddhism; 1) the development of mindfulness with the four foundations; 
body, feeling, mind, and mind-objects, 2 )  the cultivation of meditation is to observe 
one’s self in all activities when doing, speaking, thinking, to be mindful by their own’s 
duty and lead to mind to the insight meditation, 3) the development of loving-kindness 
is the generosity to others by the body, speech, and inspiration, and 4) the development 
of wisdom is to lead the knowledge for problem solving and the creative thinking. These 
methods can be used for restoration and the mental development of person strangely 
and it is also caused of peacefulness in living together in society of new normal age.  

Keywords:  Stress, Buddhism, Treatment methods, New Normal Age  
 
 
 

บทนำ 

สภาพการเปลี ่ยนแปลงเศรษฐกิจสังคมที่เต็มไปด้วยการแข่งขัน  ความก้าวหน้าของ
เทคโนโลยีการสื่อสาร วิถีชีวิตที่เร่งรีบ ส่งผลให้ประชาชนทั้งเขตเมืองและชนบทเผชิญกับความเครียด
ทุกวันอย่างไม่รู้ตัวและหลีกเลี่ยงได้ยาก โดยอาการมากน้อยแตกต่างกันขึ้นอยู่กับพื้นฐานทางอารมณ์
สภาพแวดล้อมและความสามารถในการปรับตัวของแต่ละคน กลุ่มที่น่าห่วงมากคือวัยทำงาน เนื่องจาก
ต้องรับผิดชอบหลายอย่างทั้งครอบครัวและที่ทำงาน ผลการให้บริการทางสายด่วนสุขภาพจิต 1323 
ในปี 2560 พบว่าปัญหาที่ขอรับบริการมากเป็นอันดับ 1 ได้แก่เรื ่องความเครียด วิตกกังวล รวม 
27,737สาย คิดเป็นร้อยละ 40 ของสายที่โทรขอรับบริการทั ้งหมด 70,268 สาย (บุญเรือง ไตร
เรืองวรวัฒน์, 10 กุมภาพันธ์ 2563)  ความเครียด เป็นภาวะของอารมณ์ หรือความรู้สึกที่เกิดขึ้นเมื่อ
เผชิญกับปัญหาต่าง ๆ ที่ทำให้รู้สึกไม่สบายใจ คับข้องใจ หรือถูกบีบคั้น กดดันจนทำให้เกิดความรู้สึก
ทุกข์ใจ สับสน โกรธ หรือเสียใจ ความเครียดที่มีไม่มากนัก จะเป็นแรงกระตุ้นให้คนเราเกิดแรงมุมานะ



 

Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2 (January – June 2021)  
 

ที่จะเอาชนะปัญหาและอุปสรรคต่าง ๆ ได้ คนที่มีความรับผิดชอบสูงจึงมักหนีความเครียดไปไม่พ้น 
ความเครียด เป็นภาวะที่บุคคลรู้สึกถูกกดดัน ไม่สบายใจ วุ่นวายใจ กลัว วิตกกังวล ตลอดจนถูกบีบคั้น 
เกิดจากการที่บุคคลรับรู้ หรือประเมินสิ่งที่เข้ามาในประสบการณ์ของตนว่าเป็นสิ่งที่คุกคามจิตใจ หรือ
ก่อให้เกิดอันตรายแก่ร่างกาย อันเป็นผลให้สภาวะสมดุลของร่างกายและจิตใจเสียไป ซึ่งมีปฏิกิริยา
ตอบสนองหลายอย่าง เป็นต้นว่า การใช้กลไกป้องกันตัวเอง การเปลี่ยนแปลงด้านสรีระ ด้านพฤติกรรม 
ด้านความนึกคิด และด้านอารมณ์ความรู้สึกถูกกดดันหรือความเครียดเหล่านั้นคลายลง และกลับเข้าสู่
ภาวะสมดุลอีกครั้งหนึ่ง (บุญเรือง ไตรเรืองวรวัฒน์, 2542: 7)  ซึ่งเป็นภาวะอันเนื่องมาจากสภาพของ
จิตใจที่กำลังเผชิญกับปัญหา ต่าง ๆ ไม่ว่าจะเป็นปัญหาในตัวคน เป็นปัญหาที่เกิดขึ้นหรือคาดว่าจะ
เกิดขึ้น เป็นปัญหามาจากความผิดปรกติทางใจ ความเครียดเป็นความรู้สึกที่ไม่สบายใจเหมือนจิตถูก
บังคับให้เผชิญกับสิ่งเร้า ความรู้สึกดังกล่าวทำให้เกิดความแปรปรวนทั้งทางร่างกายและจิตใจ (ชูทิตย 
ปานปรีชา, 2539: 482) 

การที่มนุษย์เราต้องมีการปรับเปลี่ยนตัวเองให้เข้ากับยุคสมัยอยู่ตลอดเวลา เหมือนจะเป็น
การพัฒนาคุณภาพชีวิตให้ดีขึ้น แต่ความเป็นจริงแล้วสิ่งที่เปลี่ยนแปลงไปเป็นเพียงสิ่งอำนวยความ
สะดวกภายนอก แต่คุณภาพทางด้านจิตใจกลับเสื่อมถอยลงทุกขณะ ซึ่งปัจจุบันนี้เรียกว่า ยุค New 
Normal ที่คณะกรรมการบัญญัติศัพท์นิเทศศาสตร์ราชบัณฑิตยสภา ได้ให้ความหมายไว้ว่า ความปกติ
ใหม,่ ฐานวิถีชีวิตใหม่ หมายถึงรูปแบบการดำเนินชีวิตอย่างใหม่ที่แตกต่างจากอดีต อันเนื่องจากมีบาง
สิ่งมากระทบ จนแบบแผนและแนวทางปฏิบัติที่คนในสังคมคุ้นเคยอย่างเป็นปกติและเคยคาดหมาย
ล่วงหน้าได ้ต้องเปลี่ยนแปลงไปสู่วิถีใหม่ภายใต้หลักมาตรฐานใหม่ที่ไม่คุ้นเคย ซึ่งรูปแบบวิถีชีวิตใหม่นี้ 
ประกอบด้วยวิธีคิด วิธีเรียนรู้ วิธีสื่อสาร วิธีปฏิบัติและการจัดการ การใช้ชีวิตแบบใหม่เกิดขึ้นหลังจาก
เกิดการเปลี่ยนแปลงอย่างใหญ่หลวงและรุนแรงอย่างใดอย่างหนึ่ง ทำให้มนุษย์ต้องปรับตัวเพื่อรับมือ
กับสถานการณ์ปัจจุบันมากกว่าจะธำรงรักษาวิถีดั้งเดิมหรือหวนหาถึงอดีต (กรุงเทพธุรกิจ, 2563) 

แนวคิดเรื่อง New Normal เป็นแนวคิดที่มองว่าสังคมปัจจุบันนั้นได้มีการเปลี่ยนแปลง
ผันผวนไปอย่างรวดเร็ว ก่อให้เกิดปัญหาทั้งด้านสาธารณสุข ด้านธุรกิจ เศรษฐกิจ ด้านไลฟ์สไตล์และ
ความบันเทิง ด้านการศึกษา ด้านการท่องเที่ยว ส่งผลกระทบต่อวิถีชีวิตของคนหลาย ๆ คน โดยเฉพาะ
บุคคลที่อยู่ในกลุ่มของนักเสรีนิยมสุดโต่ง ที่มองว่า ทุกคนมีสิทธิ์ของตนเองคนอ่ืนไม่มีสิทธิ์เหนือบุคคล
อ่ืน เมื่อเกิดมาตรการต่าง ๆ ที่รัฐต้องการใช้ควบคุมในการบริหารรัฐ  ก็ไม่สามารถยอมรับมาตรการนั้น 
ๆ ได้ เช่น มาตรการที่รัฐต้องการออกมากควบคุมสถานการณ์อันเกิดจากโรคไวรัสระบาด “COVID-
19” นั้น โดยทาง ศบค. มีการประกาศมาตรการการป้องกันและควบคุมการระบาดของโควิด-19 ที่ทุก
คนต้องให้ความสำคัญและปฏิบัติตามอย่างเคร่งครัด ได้แก่ สวมใส่หน้ากากผ้าหรือหน้ากากอนามัย



 

Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2 (January – June 2021)  
 

เสมอ ต้องเว้นระยะห่าง 2 เมตร ล้างมือบ่อย ๆ พกเจลแอลกอฮอล์ หลีกเลี่ยงสถานที่แออัด หลีกเลี่ยง
กลุ่มเสี่ยงหรือผู้ที่มีอาการป่วย 

ในบทความนี้ สะท้อนให้เห็นถึงภาวะความเครียดที่เกิดขึ้นกับบุคคลในสังคมปัจจุบันนั้น
เป็นปรากฏการณ์ที่เกิดจากปัญหาภายนอกที่บุคคลนำเข้ามายึดถือเอาไว้เป็นปัญหาของตนเอง แล้ว
หมกมุ่นอยู่กับปัญหานั้นโดยไม่พยายามที่จะหาทางออกจากปัญหานั้น ๆ จนก่อให้เกิดความเครียดขึ้น 
ดังนั้น บทความนี้ต้องการที่จะเสนอให้เห็นถึงปัญหาแห่งความเครียดที่เกิดขึ้นในสังคม แล้วจึงจะเสนอ
วิธีการในการบำบัดความเครียดนั้นโดยใช้หลักการตามหลักพระพุทธศาสนา อันจะก่อให้เกิดความสุข
แก่การดำเนินชีวิตของคนในสังคมปัจจุบัน 
2. ความหมายความเครียด 

ภาวะความเครียดของมนุษย์นั้น สืบเนื่องมาจากการสั่งสมของจิตในรูปแบบของจิตสำนึก 
บุคคลโดยทั่วไปจะมีความสุขได้ ย่อมเกิดแต่การมีความสามารถแสวงหาสิ่งมาตอบสนองความต้องการ
ของตนได้ ตั้งแต่ความต้องการทางกาย ความต้องการทางจิต และความต้องการทางสังคม ถึงกระนั้น
ยังทำให้มีความวิตกกังวล ความเครียดอยู่เสมอ เป็นสาเหตุให้เกิดสูญเสียสุขภาพทางจิตใจ และถูกเก็บ
กดสั่งสมไว้ภายในจิตใต้สำนึก จากนั้นจะแสดงพฤติกรรมออกมาในรูปแบบต่าง ๆ เช่น โรคจิต จิต
แปรปรวน ติดเหล้า ติดสารเสพติด ความผิดปกติทางเพศ และบุคลิกภาพแปรปรวน เป็นต้น (ดวงมณี 
จงรักษ์, 2549:58) 

พระพุทธศาสนามองว่า ความเครียดนั้น เป็นแรงกดดันที่เกิดขึ้นเพราะจิตเกิดวิตก ความมี
จิตหมกมุ่นอยู่กับความต้องการสร้างความสมบูรณ์ให้เกิดกับชีวิตตนเอง เช่น ความอยากมีทรัพย์สิน
เงินทอง อยากเสพคุ้นในรสแห่งกามคุณ 5 อันได้แก่ รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ ที่น่าใคร่ น่า
ปรารถนา น่าพอใจ ความมีจิตหมกมุ่นอยู่กับการต้องการปองร้ายผู้อื่น ด้วยความเจ็บใจผูกโกรธ และ
ความต้องการทำลายบุคคลอื่นเพราะไม่ต้องกับอารมณ์ของตนเอง (ที.สี.อ. 96/112) ซึ่งสาเหตุหลัก
ดังกล่าวนั้น เกิดขึ้นก็เพราะบุคคลเหล่านั้นตกอยู่ในห้วงของอวิชชา คือความไม่รู้ ความหลงงมงายไม่รู้
แจ้ง หมายถึง ไม่รู้แจ้งในสัจจะ 4 มีทุกข์ เป็นต้น (ที.ปา. 11/304/252; ม.อุ. 14/368/413) 

ดังนั้น การที่บุคคลต้องเผชิญอยู่ในภาวะที่รู้สึกกดดัน ไม่สบายใจ ไม่แน่ใจ ว้าวุ่นใจ วิตก
กังวล ถูกบีบคั้น ทำให้เกิดการตอบสนองของร่างกาย จิตใจ ความคิด ถ้าบุคคลสามารถปรับตัว และมี
ความพึงพอใจก็จะทำให้เกิดพลังในการจัดการสิ่งต่าง ๆ แต่หากไม่มีความพึงพอใจและไม่สามารถ
ปรับตัวได้ ก็จะทำให้เกิดความเครียด ส่งผลให้เสียความสมดุลในการดำเนินชีวิตในสังคม ขาด
ประสิทธิภาพในการทำงาน ความเครียดที ่เป็นอันตราย คือ ความเครียดในระดับสูงที ่คงอยู ่เป็น
เวลานาน จะส่งผลเสียต่อสุขภาพกาย สุขภาพจิต พฤติกรรม ครอบครัว การทำงาน และสังคมได้ 

 



 

Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2 (January – June 2021)  
 

3. สาเหตุและปัจจัยท่ีทำให้เกิดความเครียด 
ความเครียดเมื่อเกิดขึ้นมาแล้ว ย่อมทำให้ผู้นั้นประสบกับปัญหาชีวิตมากมาย รวมถึงทำให้

บุคคลรอบข้างต้องได้รับความทุกข์ไปด้วย สามารถแยกได้เป็น 2 สาเหตุด้วยกันดังนี้ 
ก. สาเหตุภายใน หมายถึง ความเครียดที่เกิดจากสาเหตุหรือปัจจัยต่าง ๆ ที่มาจากตัว

คนสามารถแยกสาเหตุในตัวคนได้เป็น 2 ชนิด คือ 1) สาเหตุทางร่างกาย เมื่อร่างกายเครียด จะทำให้
จิตใจเครียดไปด้วยภาวะต่าง ๆ ที่เป็นสาเหตุของความเครียดนี้ เช่น ความเมื่อยล้าทางร่างกาย ร่างกาย
ได้รับการพักผ่อนไม่เพียงพอ รับประทานอาหารไม่เพียงพอ ความเจ็บป่วยทางร่างกาย เช่น มีโรค
ประจำตัว ภาวะติดสุรายาเสพติด 2) สาเหตุทางจิตใจ สภาพทางจิตใจบางอย่างสามารถก่อให้เกิด
ความเครียดได้ คือ อารมณ์ไม่ดีอันเกิดแต่ความกลัว ความวิตกกังวลเป็นต้น ความคับข้องใจ  

พระพุทธศาสนามองว่า สาเหตุและปัจจัยที ่ทำให้เกิดความเครียดภายใน คือ 
ความเครียดที่เกิดขึ้นเพราะความต้องการฝึกฝนทางด้านจิต เป็นส่วนแห่งความเครียดที่ฝังลึกอยู่ภายใน
จิตใจของบุคคลทั่วไป ผู้เขียนยกขึ้นเสนอไว้ 3 ประการ คือ นิวรณ์ 5 ปปัญจธรรม 3 สังโยชน์ 10 ดังนี้ 

1.1) นิวรณ์ 5 นิวรณธรรม เป็นธรรมเครื่องเศร้าหมองใจ มี 5 ประการ คือ (1) กาม
ฉันทะ (2) พยาบาท (3) ถีนมิทธะ (4) อุทธัจจกุกกุจจะ (5) วิจิกิจฉา (ขุ.เถร. 26/1009/505) นิวรณ
ธรรมนี้ เป็นธรรมที่สร้างความเครียดให้เกิดกับบุคคลที่มุ่งปฏิบัติธรรมเพื่อเข้าถึงมรรคผล โดยเมื่อเริ่ม
ปฏิบัติมักมีกามฉันทะ คือความพอใจรักใคร่ในกามคุณ อันแก่ รูป เสียง กลิ่น รส  สัมผัส มาคอย
รบกวนจิตใจ จนไม่สามารถปฏิบัติธรรมได้ (สํ.ม. 19/349/90) จะเห็นได้ว่า หลักธรรมทั้ง 5 ประการนี้ 
เป็นเครื่องคอยเหนี่ยวรั้งให้บุคคลถอยกลับไปสู่ความตกต่ำแห่งจิต เป็นเครื่องปิดกั้นความดี ก่อให้เกิด
ความเครียดในการปฏิบัติธรรม 

1.2) ปปัญจธรรม 3 ปปัญจธรรม หมายถึงกิเลสที่ทำให้คิดปรุงแต่งยืดเยื้อ ได้แก่ 
ตัณหา มานะ ทิฏฐิ (องฺ.จตุกฺก.อ. 2/173/397) หลักธรรมข้อนี้นับว่าเป็นสาเหตุประการหนึ่งของ
ความเครียด เพราะเกิดการคิดปรุงแต่งอารมณ์ต่าง ๆ ด้วยอำนาจตัณหา มานะ และทิฏฐิของตน ๆ จึง
เกิดแง่ต่าง ๆ หรือมุมมองที่แตกต่างกันทั้ง ๆ ที่คิดเรื่องเดียวกัน 

1.3) สังโยชน์ 10 สังโยชน์ หมายถึง กิเลสที่ผูกมัดใจสัตว์ไว้กับทุกข์ มี 10 ประการ 
(1) สักกายทิฏฐิ ความเห็นว่าเป็นตัวของตน  (2) วิจิกิจฉา ความลังเลสงสัย (3)  สีลัพพตปรามาส ความ
ถือมั่นศีลพรต (4) กามราคะ ความติดใจในกามคุณ (5) ปฏิฆะ ความกระทบกระทั่งในใจ (6) รูปราคะ 
ความติดใจในรูปธรรม (7) อรูปราคะ ความติดใจในอรูปธรรม (8) มานะ ความถือว่าตัวเป็นนั่นเป็นนี่ 
(9) อุทธัจจะ ความฟุ้งซ่าน (10) อวิชชา ความไม่รู ้จริง (สํ.ม. 19/180-181/56-57;  องฺ.ทสก. 
24/13/14) หลักธรรมทั้ง 10 ประการนี้ คอยผูกมัดจิตใจของสรรพสัตว์ให้ติดอยู่กับความทุกข์ ซึ่งเจือ



 

Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2 (January – June 2021)  
 

ด้วยความสุข เป็นความทุกข์ท่ีนอนเนื่องอยู่ในสันดาน ทำให้คนไม่มีความรู้ตามความเป็นจริงว่าสิ่งที่ตน
สัมผัสอยู่นั้นเป็นสุขที่แท้จริงหรือไม่ จึงเป็นส่วนหนึ่งที่ก่อให้เกิดความทุกข์ 

ข. สาเหตุภายนอก หมายถึง ปัจจัยนอกตัวคนที่เป็นสาเหตุทำให้เกิดความเครียด 
ได้แก่ สูญเสียสิ่งที่รัก การเปลี่ยนแปลงในชีวิต ภัยอันตรายที่คุกคามชีวิตและทรัพย์สิน การทำงานที่ทำ
ให้เกิดความเครียด ภาวะเศรษฐกิจตกต่ำ สภาพของสังคมเมือง  

พระพุทธศาสนามองว่า สาเหตุและปัจจัยที ่ทำให้เกิดความเครียดภายนอก คือ
ความเครียดที่เกิดเพราะพฤติกรรมในการอยู่ร่วมกันในสังคมปัจจุบัน ได้แก่ ความเครียดอันเกิดเพราะ
การประพฤติผิดในศีล 5 ศีล 5 ได้แก่ การงดเว้นจากการฆ่าสัตว์ การงดเว้นจากการลักทรัพย์ การงด
เว้นจากการประพฤติผิดประเวณี การงดเว้นจากการพูดปด การงดเว้นจากการดื่มสุราเมรัย (ที.ปา. 
11/286/179) การขาดศีล 5 นับว่าเป็นสาเหตุของความเครียดโดยทั่วไปของบุคคลในสังคม  เพราะ
เมื่อบุคคลประพฤติผิดในศีลแต่ละข้อ ก็ทำให้เกิดความกังวลหรือขาดความมั่นใจว่า จะถูกคนอื่นปอง
ร้ายหมายชีวิต กลัวถูกคนอื่นหลอกลวงฉ้อโกง กลัวติดโรคภัยทางเพศรวมถึงการมีปัญหาครอบครัวมี
การหึงหวง เป็นต้น การกลัวคนอื่นพูดจากหลอกลวง และการติดโรคจากสุรา หรือโทษจากการดื่ม
น้ำเมาต่าง ๆ   

สรุปได้ว่า ความเครียดนั ้นเป็นสาเหตุหนึ ่งที ่ทำให้บุคคลไม่ประสบผลสำเร็จในการ
ดำรงชีวิตอยู่ในสังคมได้อย่างปกติสุข ในมุมมองของพระพุทธศาสนานั้น ความเครียดมีสาเหตุหลัก ๆ 
อยู่ 2 ประการด้วยกัน คือ สาเหตุภายในอันเป็นกิเลสที่นอนเนื่องอยู่ในสันดาน ได้แก่ นิวรณธรรม 5 
ปปัญจธรรม 3 และสังโยชน์ 10 ซึ่งรอวันประทุขึ้นมาทำร้ายจิตใจ และสาเหตุภายนอก เป็นสาเหตุที่
เกิดจากพฤติกรรมของบุคคลที่มีปฏิสัมพันธ์กันในสังคมแล้วเกิดความบกพร่องในการอยู่ร่วมแบบปกติ
สุขของสังคม เช่น การประทุษร้ายผู้อื่น เป็นต้น อันเป็นโทษฐานที่เกี่ยวเนื่องจากการขาดศีล 5 
4. ประเภทของความเครียดในทางพระพุทธศาสนา 

ปัจจุบัน ในสถานการณ์ที่สังคมไทยกำลังได้รับผลกระทบจากปรากฏการณ์ไวรัส COVID-
19 ระบาด ส่งผลให้เกิดแรงกระทบมากมาย บางคนเกิดความเครียดเพราะไม่สามารถดำเนินการได้ถึง
ขั ้นกระทำอัตวินิบาตกรรม หรือก่อคดีปล้นชิง เป็นต้น หากจะจัดประเภทของความเครียดใน
สถานการณ์ปัจจุบันก็มองตามปัญหาที่ได้รับผลกระทบ ดังนี้ 

1. ปัญหาด้านสาธารณสุข ตามที่ศูนย์บริหารสถานการณ์การแพร่ระบาดของโรคติดเชื้อ
ไวรัส โคโรนา 2019  (ศบค.) ได้ประกาศมาตรการการป้องกันและควบคุมการระบาดของโควิด-19 ที่
ทุกคนต้องให้ความสำคัญและปฏิบัติตามอย่างเคร่งครัด ได้แก่ สวมใส่หน้ากากผ้าหรือหน้ากากอนามัย
เสมอ ต้องเว้นระยะห่าง 2 เมตร ล้างมือบ่อย ๆ พกเจลแอลกอฮอล์ หลีกเลี่ยงสถานที่แออัด หลีกเลี่ยง



 

Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2 (January – June 2021)  
 

กลุ่มเสี่ยงหรือผู้ที่มีอาการป่วย จากพฤติกรรมที่เคยมีอิสระเสรีในการดำรงชีวิตตามสบาย เมื่อถูก
กำหนดสิทธิ์ดังกล่าว ทำให้เกิดภาวะเครียดได้ 

2. ปัญหาด้านธุรกิจ เศรษฐกิจ ในภาวการณ์ปัจจุบัน ที่ระบบการทำธุรกิจ ค้าขาย รวมถึง
ระบบเศรษฐกิจของไทย ที่อิงอาศัยการส่งออกนอกพื้นที่ หรือการส่งออกนอกประเทศ เมื่อต้องมา
ประสบกับสถานการณ์เช่นปัจจุบัน ทำให้ธุรกิจหลายแห่งต้องยุติ หรือชะลอตัวลง โรงงานบางแห่งต้อง
หยุด พนักงานบางส่วนถูกเลิกจ้าง ส่งผลกระทบตั้งแต่ความเป็นอยู ่ของครอบครัวคนรากหญ้า
จนกระทั่งเจ้าของธุรกิจขนาดใหญ่ การจับจ่ายซื้อของต่าง ๆ ก็ต้องซื้อออนไลน์กันมากข้ึน ดังนั้นธุรกิจ
หรือการค้าขายในความปกติรูปแบบใหม่จึงหนีไม่พ้นการทำธุรกิจออนไลน์ โดยเฉพาะธุรกิจขายสินค้า
และจัดส่งแบบ “เดลิเวอรี่” ที่พบว่าเติบโตขึ้นอย่างมากในช่วงนี้ ส่วนร้านอาหารก็ต้องปรับตัวมีทั้งขาย
แบบเดลิเวอรี่ หรือบางร้านที่เปิดให้รับประทานที่ร้านได้แล้ว ก็ต้องมีการกั้นฉากให้ลูกค้าแต่ละคน 
ไม่ให้ลูกค้าใกล้ชิดหรือแออัดกัน และเว้นระยะห่างของการนั่งระหว่างโต๊ะอาหาร เป็นต้น  

3. ปัญหาด้านไลฟ์สไตล์ ดูหนัง มหรสพ ไลฟ์สไตล์และความบันเทิงต่าง ๆ ก่อนหน้านี้ที่มี
การล็อคดาวน์ และประกาศใช้ พ.ร.ก.ฉุกเฉิน ทำให้ต้องงดดูภาพยนต์ในโรงภาพยนต์ งดการจัด
คอนเสิร์ต และงดจัดแสดงมหรสพต่าง ๆ ณ สถานที่เป็นการรวมตัวของฝูงชนจำนวนมาก แม้ว่าล่าสุด 
จะมีมาตรการผ่อนคลาย “ผ่อนคลายระยะที่ 3” ทำให้โรงภาพยนตร์สามารถกลับมาเปิดให้บริการได้
แล้ว วงดนตรี นักร้อง หมอลำ   ต่าง ๆ สามารถทำการแสดงได้ทั้งในระบบออนไลน์ และแสดงสดหน้า
เวลา แต่ยังอยู่ในการควบคุมดูแล มีระยะห่างทางสังคม 

4. ปัญหาด้านการศึกษา รัฐได้ประกาศให้สถานศึกษาต่าง ๆ จัดให้มีการเรียนในระบบใหม่
ทีเ่รียกว่า “ออนไลน์” ที่ต้องมีการปรับเปลี่ยนวิธีการเรียนใหม่ที่ไม่ค่อยจะสะดวกทั้งกับผู้ปกครองและ
กับตัวเด็กเอง แม้กระทั่งครูผู้สอน เป็นการศึกษาผ่านทางช่องทีวีดาวเทียม DLTV และเรียนผ่านแอพฯ 
เว็บไซต์ และช่อง YouTube ของ DLTV ได้เช่นกัน แต่ปรากฏว่าเด็ก ๆ ประสบปัญหาการเรียน
ออนไลน์มากมายหลายอย่าง เช่น การจูนหาสัญญาณช่องไม่เจอ การโหลดแอปฯ ไม่ได้ หรือแม้แต่
ปัญหาเรื่องอุปกรณ์อย่างแล็ปท็อป มือถือ  แท็ปเล็ต และการติดตั้งอินเทอร์เน็ตความเร็วสูง เป็นต้น 

5. ปัญหาด้านการท่องเที่ยวไทย ในด้านการท่องเที่ยวก็พบว่าผู้ให้บริการต่าง ๆ เกี่ยวกับ
การท่องเที่ยว รวมถึงแหล่งท่องเที่ยวเอง ไม่ว่าจะเป็น โรงแรม สถานพักตากอากาศ ต้องประสบปัญหา
ในการทำธุรกิจ บางแห่งต้องยุติการทำธุรกิจลง ต่อมาพอถึงช่วงมาตรการผ่อนคลายระยะที่ 2 ก็เริ่ม
ประกาศให้ “ที่เที่ยว” บางแห่งกลับมาเปิดให้คนไทยไปเที่ยวได้แล้ว เช่น พิพิธภัณฑสถานแห่งชาติ, 
อุทยานประวัติศาสตร์, หอสมุดแห่งชาติ, หอจดหมายเหตุ แต่ทั้งนี้ต้องปฏิบัติตามมาตรการป้องกันโรค
อย่างเคร่งครัด เช่น การสวมหน้ากากอนามัย, ล้างมือ, เว้นระยะห่าง เป็นต้น (กรุงเทพธุรกิจ, 10 
สิงหาคม 2563) 



 

Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2 (January – June 2021)  
 

อันที่จริงแล้ว ความเครียดไม่ใช่สิ ่งที่เลวร้าย ถ้ามีเล็กน้อยก็เป็นตัวผลักดันหรือเป็น
ตัวกระตุ้นให้บุคคลกระทำสิ่งนั้น ๆ อย่างกระตือรือร้นและมีความคิดสร้างสรรค์ ความเครียดระดับต่ำ 
จึงเป็นเหมือนน้ำมันที่ช่วยให้รถขับไปได้ด้วยดี ความเครียดเมื่อเกิดขึ้นเป็นระยะเวลานานจะก่อให้เกิด
ผลเสียต่อร่างกายและจิตใจของตนเอง รวมทั้งส่งผลกระทบต่อครอบครัวและหน้าที่การงานและส่งผล
กระทบหลายอย่าง พระพุทธศาสนา ได้กำหนดประเภทของความเครียดไว้ 2 ประเภท ดังนี้ 

1) อกุศลมูล (วิ.ป. 8/323/449) อกุศลมูล หมายถึง รากเหง้าของอกุศลที่ปรากฏทาง
กาย ทางวาจา ทางใจ มี 3 อย่าง คือ โลภะ โทสะ โมหะ อกุศลมูลทั้ง 3 ประการ นั้น เป็นส่วนที่ทำให้
บุคคลที่เกิดความโลภ ความโกรธ และความหลง ต้องประสบกับความเดือดร้อนทั้งด้านร่างกายและ
จิตใจ อันเป็นส่วน ๆ หนึ่งที่ก่อให้เกิดความเครียด ผู้ที่มีอกุศลมูลอยู่ภายในย่อมประสบทุกข์อย่างแสน
สาหัสคอยทำร้ายตนเองจนถึงที่สุด เหมือนขุยไผ่กำจัดต้นไผ่นั่นเอง ดังพุทธพจน์ที่ว่า “โลภะ  โทสะ 
และโมหะที่เกิดภายในตน ย่อมทำร้ายบุรุษผู้มีจิตเลวทราม เหมือนขุยไผ่กำจัดต้นไผ่ ฉะนั้น” (ขุ.อิติ. 
25/50/403) 

2) ทุจริต (วิ.ป. 8/323/449) ทุจริต คือความประพฤติผิดทางกาย เรียกกายทุจริต 
ความประพฤติผิดทางวาจา เรียกวจีทุจริต และความประพฤติผิดทางใจ เรียกมโนทุจริต ใน
พระไตรปิฎกมีข้อความที่กล่าวถึงทุจริตไว้หลายที่ด้วยกัน เช่น “หมู่สัตว์ที่ประกอบกายทุจริต วจีทุจริต 
และมโนทุจริต กล่าวร้ายพระอริยะ มีความเห็นผิด และชักชวนผู้อ่ืนให้ทำกรรมตามความเห็นผิด พวก
เขาหลังจากตายแล้วจะไปบังเกิดในอบาย ทุคติ วินิบาต นรก” (ที.สี. 9/478/210) ดังนั้น ทุจริตทั้ง 3 
ประการ จึงเป็นองค์ประกอบส่วนหนึ่งที่ทำให้เกิดความเครียด ก็เพราะการประพฤติผิดทางทวารทั้ง 3 
นั่นเอง 

สรุปแล้ว ความเครียดอันเกิดเพราะสถานการณ์ยุค New Normal นั้นก่อให้เกิดปัญหาทั้ง
ด้านสาธารณสุข ด้านธุรกิจ เศรษฐกิจ ด้านไลฟ์สไตล์และความบันเทิง ด้านการศึกษา ด้านการ
ท่องเที่ยว พระพุทธศาสนาเองมองว่า อกุศลมูล อันเป็นรากเหง้าที่ทำแล้วไม่ดีทางกาย วาจา และใจ 
และทุจริต เป็นการสร้างพฤติกรรมที่ไม่ดีในทางทวารทั้งกาย ได้แก่ กาย วาจา และใจ ก่อให้เกิด
ความเครียดขึ้นมาและต้องหาทางขจัดให้สิ้นไป 
5. วิธีการบำบัดความเครียดตามหลักพระพุทธศาสนา 

การบำบัดความเครียดโดยมุ่งแก้ปัญหา เป็นวิธีการที่บุคคลพยายามแก้ไขปัญหาหรือ
สถานการณ์ที่ก่อให้เกิดความเครียด โดยการเปลี่ยนแปลงเพื่อให้สถานการณ์ที่ตึงเครียดนั้นดีขึ้น รู้จัก
จัดการกับแหล่งของความเครียดโดยพยายามแก้ที่ตัวปัญหาตามขั้นตอนของการแก้ไขปัญหา วิธีการ
จัดการกับความเครียดในทางพระพุทธศาสนามีหลายวิธี แต่ที่ผู ้เขียนต้องการนำเสนอเพียง 4 วิธี
ด้วยกัน คือ การเจริญสติ การเจริญสมาธิ การเจริญเมตตา และการเจริญปัญญา 



 

Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2 (January – June 2021)  
 

1. วิธีการบำบัดความเครียดด้วยการเจริญสติ 
สติ คือ ความระลึกได้ถึงสิ่งที่เคยทำ(พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2551: 205)  

พระพุทธเจ้าทรงแสดงสติไว้หลายแห่งในฐานะเป็นอุปการธรรม คือ การตั้งสติในกาย ในเวทนา ในจิต 
ในธรรม สติปัฏฐาน 4 เป็นข้อปฏิบัติเพื่อรู้แจ้ง คือ เข้าใจตามเป็นจริงของสิ่งทั้งปวงโดยไม่ถูกกิเลส
ครอบงำ (ที.ม. 10/372-405/301-340) คำว่า สติปัฏฐาน แปลว่า สติที่ตั้งมั่น, การหมั่นระลึก, การมี
สัมมาสติระลึกรู้นั้นพ้นจากการคิดโดยตั้งใจ แต่เกิดจากจิตจำสภาวะได้ แล้วระลึกรู้โดยอัตโนมัติ โดย
คำว่า สติ หมายถึงความระลึกรู้ เป็นเจตสิกประเภทหนึ่ง ส่วนปัฏฐาน แปลได้หลายอย่าง แต่ในมหาสติ
ปัฏฐานสูตร และ สติปัฏฐานสูตร หมายถึง ความตั้งมั่น, ความแน่วแน่, ความมุ่งมั่นโดยรวมคือ เข้าไปรู้
เห็นในสิ่งทั้งหลายตามความเป็นจริง ตามมุมมองของไตรลักษณ์หรือสามัญลักษณะ โดยไม่มีความยึด
ติดด้วยอำนาจกิเลส และปราศจากความความโลภ ความโกรธ ความหลง ได้แก่ 1. กายานุปัสสนาสติ
ปัฏฐาน คือ การมีสติระลึกรู้กายเป็นฐาน 2. เวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน คือ การมีสติระลึกรู้เวทนาเป็น
ฐาน 3. จิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน และ 4. ธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐาน การพิจารณาเห็นธรรมบ่อย ๆ 
เนือง ๆ หรือการมีสติระลึกรู้สภาวธรรมเป็นฐาน สติปัฏฐาน 4 มีกาย เวทนา จิต และ ธรรม คือ การมี
สติระลึกรู้สภาวธรรมเป็นฐาน การระลึกรู้นั้นต้องปราศจากการคิดโดยตั้งใจ แต่เกิดจากจิตจำสภาวะได้ 
แล้วระลึกรู้โดยอัตโนมัติล้วนมีความเกิดดับ ไม่เที่ยง เป็นทุกข์ และเป็นอนัตตา ก็เพ่ือดับความเครียดที่
เกิดอยู่ภายในจิต  ให้ออกไปจากจิตของตน จุดมุ่งหมายในการเจริญสติ ก็เพ่ือละอภิชฌา และ โทมนัส 
อภิชฌาคือความอยากได้ ความติดใจ ความเพ่งเล็ง ความละโมบในอะไรก็ตาม เพ่ือละโทมนัส คือความ
เสียใจ ความไม่พอใจ คือความโกรธ เมื่อไม่มีทั้งอภิชฌา ความอยากได้ ความติดใจ และ ไม่มีทั้งโทมนัส
คือความเสียใจ ความพอใจแล้ว ก็แปลว่าได้กันเอาส่วนไม่ดีทั้งสองออกไป จิตก็จะเป็นกลางเป็นอิสระ
ไม่เอียงไปข้างพอใจหรือไม่พอใจ สรุปได้ว่าเมื่อเจริญสติในฐานทั้ง 4 คือ กาย เวทนา จิต และ ธรรม ก็
จะสามารถทำให้ไปได้ถึงนิพพาน จะเป็นนิพพานชั่วคราวก็ตาม เป็นนิพพานเพราะการข่มไว้บ้างก็ตาม
ตาม เป็นนิพพานเด็ดขาดก็ตาม ก็เป็นการลดละความเครียดไปในตัว คือ ยิ่งมีสติมากขึ ้นเท่าไร 
ความเครียด ก็จะลดน้อยลงมากเท่านั้น  

2. วิธีการบำบัดความเครียดด้วยการเจริญสมาธิ 
สมาธิ คือ ความมีใจตั้งมั่น ความตั้งมั่นของจิต ความที่จิตใจสงบ แน่วแน่ไม่ฟุ้งซ่าน 

(พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2551: 102), สมาธิที่เจริญอย่างจริงจังเพ่ือบรรลุฌานต่าง ๆ นั้น 
เรียกอีกอย่างว่า สมถะ (ความสงบ) ก็ได้เหตุที่เจริญสมาธิก็เพราะมีการเห็นโทษของกิเลสในใจ วิธีการ
ฝึกปฏิบัติสมาธิในศาสนาพุทธเถรวาท มุ่งให้เกิดจิตตั้งมั่นเป็นอารมณ์เดียว เพราะจิตที่ตั้งมั ่นย่อม
สามารถน้อมไปพิจารณาสิ่งต่าง ๆ ในทางพระพุทธศาสนาแบ่งสมาธิไว้ 2 ระดับ คือ สมาธิระดับสามัญ



 

Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2 (January – June 2021)  
 

หรือโลกิยสมาธิ และสมาธิระดับสูงหรือโลกุตตรสมาธิ ซึ ่งการจะนำมาเป็นอุปกรณ์ในการบำบัด
ความเครียดนั้น ก็ต้องใช้ให้ถูกกับความต้องการของบุคคลนั้น ๆ  

1) สมาธิระดับสามัญ เป็นสมาธิที ่ใช้ระงับความเครียดที ่เกิดขึ้นประจำวัน เช่น 
ความเครียดจากการทำงาน ความเครียดจากการใช้ชีวิตปกติประจำวัน  ซึ ่งความเครียดระดับนี้ 
สามารถใช้หลักการเจริญสมถะกรรมฐาน ซึ่งคำว่า สมถะ คือ ธรรมเป็นเครื่องสงบระงับจิต, ธรรมยังจิต
ให้สงบระงับจากนิวรณูปกิเลส, การฝึกจิตให้สงบเป็นสมาธิ ก่อให้เกิดสมาธิ 2 ระดับ คือ อุปจารสมาธิ 
และอัปปนาสมาธิ (วิสุทฺธิ. 1/137) 

2) สมาธิระดับโลกุตตระ เป็นการฝึกสมาธิขั ้นสูงตามหลักของวิปัสสนากรรมฐาน 
กำหนดรู้อารมณ์ที่ปรากฏชัดอันได้แก่นามธรรม คือ ฌานจิตตุปบาทในปัจจุบันขณะนั้น หทัยรูปอัน
เป็นที่ตั้งของจิต หรือรูปอย่างใดอย่างหนึ่งที่เกิดขึ้นกับจิต โดยอาศัยอารมณ์กรรมฐาน 40 มีกสิณ เป็น
ต้น เป็นเครื ่องมือในการควบคุมจิตให้เป็นสมาธิ ในการฝึกจิตให้มีสติสัมปชัญญะรู ้เท่าทันต่อ
ปรากฏการณ์ทุกอย่างที่เข้าไปเกี่ยวข้องโดยไม่ตกเป็นทาสของปรากฏการณ์เหล่านั้น หรือการฝึกจิตให้
มีสติสัมปชัญญะ รับรู้อารมณ์ตรงตามความเป็นจริง ไม่เข้าไปปรุงแต่งและยึดมั่นถือมั่นด้วยอำนาจ
อวิชชา ตัณหา อุปาทาน การเจริญวิปัสสนากัมมัฏฐานมีจุดมุ่งหมายเพ่ือทำลายกิเลสอันเป็นสาเหตุให้
เกิดทุกข์  

เมื่อกล่าวโดยสรุปแล้ว วิธีการเจริญสมาธิเพื่อบำบัดความเครียดมี 2 ประการคือการ
กำหนดรู้ตัวทุกขณะในการทำ พูด คิด มีสติสัมปชัญญะด้วยกิจของสามัญชน และการยกจิตขึ้นสู่
วิปัสสนาเพ่ือทำลายกิเลสที่นอนเนื่องอยู่ในสันดาน ด้วยหลักสำคัญคือการมีสติความระลึกรู้และ
สัมปชัญญะความรู้ตัวอยู่เสมอว่า ตนทำอะไร ดังนั้น ดับความเครียดด้วยสมาธิ คือ การทำจิตให้ตั้งมั่น
ในระดับฌานต่าง ๆ มีปฐมฌาน เป็นต้น เพื่อทำให้จิตไม่ฟุ้งซ่านไปในความรัก และ ความชัง หรือ 
ความโกรธได้แล้ว ผู้ที่เจริญสมาธิสม่ำเสมอจึงเป็นผู้โกรธได้ยาก เพราะอาศัยสมาธิเป็นตัวระงับไว้
นั้นเอง  

3. วิธีการบำบัดความเครียดด้วยการเจริญเมตตา 
เมตตา คือ ความปรารถนาให้ผู ้อื ่นได้รับสุข ความสุขเป็นสิ ่งที ่ทุกคนปรารถนา 

ความสุขเกิดขึ้นได้ทั้งกายและใจ การบำบัดความเครียดด้วยการเจริญเมตตานั้น คือการแผ่ความรัก
และการเจริญความรักในสัตว์ทั้งหลายด้วยจิตเสมอกันในที่ทั้งปวงโดยการตั้งอยู่ในศีลในธรรมเป็นหลัก 
พระพุทธเจ้าได้ตรัสสอนให้คนเรานั้นอยู่ร่วมกันด้วยความรัก ทรงแสดงวิธีการใช้และวิธีการแผ่เมตตา 
3 ประการ คือ 1. เมตตากายกรรม คือ จะทำสิ่งใด ก็ทำด้วยเมตตา 2. เมตตาวจีกรรม  คือ จะพูดสิ่งใด 
ก็พูดด้วยเมตตา และ 3. เมตตามโนกรรม คือ จะคิดสิ่งใด ก็คิดด้วยเมตตา (องฺ.ฉกฺก. 22/11-12/426-
427, ที.ปา. 11/272/216).  



 

Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2 (January – June 2021)  
 

1. การใช้เมตตากายกรรม พระพุทธองค์ทรงสอนว่า “จะทำสิ่งใด ก็ทำด้วยเมตตา” 
คือการแสดงออกทางกาย เป็นการแสดงออกทางสุจริตธรรม 3 ประการ ได้แก่ 1) การเว้นจากการฆ่า
สัตว์ ตัดชีวิตเลี้ยงชีพ ให้ตั้งอยู่ในสัมมาอาชีวะ เป็นต้น 2) การเว้นจากการลักทรัพย์ การปล้น การเอา
รัดเอาเปรียบผู้อื ่น การทุจริตต่อหน้าที่ การฉ้อราษฎร์บังหลวง เป็นต้น และ 3) การเว้นจากการ
ประพฤติผิดในกาม ไม่ผิดลูกผิดเมียเขา การไม่ทำร้ายขืนใจผู้อื่น ไม่ข่มเหงรังแกทางเพศ เป็นต้น  

2. การใช้เมตตาวจีกรรม พระพุทธองค์ทรงสอนว่า “จะพูดสิ่งใด ก็พูดด้วยเมตตา” 
คือ การกล่าวถ้อยคำที่ประกอบด้วยสุจริตธรรม 4 ประการได้แก่ 1) การเว้นจากการพูดเท็จ พูดโกหก 
พูดให้ผู้อื่นเข้าใจผิดไปจากความจริง พูดหลอกลวงโดยหวังทรัพย์สินเงินทองผู้อื่น เป็นต้น 2) การเว้น
จากการพูดส่อเสียด พูดยุยงให้ผู้อื่นแตกแยกกัน สร้างความร้าวฉานให้ผู้อื่น เป็นต้น 3) การเว้นจาก
การคำหยาบ คำไม่สุภาพ คำอัปมงคล คำลบลู่ผู้อ่ืน เป็นต้น และ 4) การเว้นจากการพูดเพ้อเจ้อ พูดใน
สิ่งที่ตัวเองไม่เห็น พูดว่าร้ายใส่ร้ายผู้อื่น ใส่ร้ายต่าง ๆ นานา เป็นต้น  

3. การใช้เมตตามโนกรรม พระพุทธองค์ทรงสอนว่า “จะคิดสิ่งใด ก็คิดด้วยเมตตา” 
คือ การคิดแต่สิ่งที่ดีงาม คิดสิ่งที่ชอบที่ควร ประกอบด้วยสุจริตธรรม 3 ประการ ได้แก่ 1) เว้นจากการ
คิดพยาบาท อาฆาตแค้นผู้อื่น ไม่คิดจองเวรผู้อื่นทั้งที่เป็นศัตรูและไม่ใช่ศัตรู เป็นต้น 2) เว้นจากการ
ประทุษร้ายร่างกาย ทรัพย์สินเงินทองผู้อื่น เป็นต้น และ 3) ต้องเว้นจากการเห็นผิดจากทำนองคลอง
ธรรม สิ่งที่ไม่ดี ไม่ควรทำก็อย่าคิดทำ สิ่งใดเดือดร้อนตัวเองและผู้อื่นก็อย่าคิดทำ เป็นต้น  

สรุปได้ว่าเมตตา คือ ความปรารถนาให้ผู้อื่นได้รับสุขทั้งกายและใจ ชาวพุทธทุกคน 
ได้รับการสั่งสอนให้มีเมตตากรุณา ให้ช่วยเหลือเกื้อกูลผู้อื่นด้วย กาย วาจา และ มีน้ำใจปรารถนาดี 
แม้แต่เมื ่อไม่ได้ทำอะไรอื่น ก็ให้แผ่เมตตาแก่เพื่อนมนุษย์ตลอดจนสัตว์ทั้งปวง ขอให้อยู่เป็นสุข 
ปราศจากเวรภัยกันโดยทั่วหน้า 

4. วิธีการบำบัดความเครียดด้วยการเจริญปัญญา 
กระบวนการเจริญปัญญา เพื่อให้เกิดความรู้ต่าง ๆ ของมนุษย์นั้นมีปัจจัยสำคัญคือ 

อายตนะภายใน 6 และภายนอก 6 หากผู้ใดยึดติด ติดใจ ในอารมณ์นั้น ๆ ย่อมนำพาให้วนเวียนใน
วัฏฏะสงสารเป็นเวลานาน ทำให้เนิ่นช้า เสียเวลาในการพัฒนาสู่ปัญญาขั้นสูงสุด เช่น มนุษย์ยึดติดใน
ความสุข ความสบาย การกิน การนอน การบันเทิง ในยศ ในสรรเสริญ ผูกพัน เป็นมิจฉาทิฏฐิ ยากจะ
พัฒนาสู่ปัญญาขั้นสูงได้ และปัจจัยสำคัญที่ทำให้เกิดปัญญาหรือสัมมาทิฏฐิที่ควรจะกล่าวถึงในที่นี้ คือ 
ปรโตโฆสะและโยนิโสมนสิการ ทั้งสองอย่างนี้ถือว่าเป็นองค์ประกอบสำคัญที่จะทำให้เกิดปัญญาญาณ
หรือเกิดความเห็นชอบ มีพระพุทธพจน์ปรากฏว่า “ภิกษุทั ้งหลาย ปัจจัยเพื ่อความเกิดขึ ้นแห่ง
สัมมาทิฏฐิมี 2 ประการ คือ ปรโตโฆสะ และโยนิโสมนสิการ”(ม.มู. 12/452/403) 



 

Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2 (January – June 2021)  
 

ดังนั้น วิธีการเจริญปัญญาเพื่อใช้บำบัดความเครียดก็อาศัยหลักการทั้ง 2 ประการที่
ก่อให้เกิดปัญญานั้นเอง คือ 

1) ปรโตโฆสะ คือ ปัจจัยภายนอกที่ทำให้เกิดปัญญา เสียงจากผู้อื่นเป็นการชักจูง
จากภายนอก หมายถึงองค์ประกอบภายนอกที่ก่อให้เกิดศรัทธาขึ้น ดังพุทธพจน์ท่า “เพราะพูดถึง
องค์ประกอบภายนอก เราไม่เห็นแม้องค์ประกอบอื่นแม้อย่างหนึ่งที่เป็นไปเพื่อประโยชน์มากเหมือน
ความมีกัลยาณมิตรนี ้ ความมีกัลยาณมิตรย่อมเป็นไปเพื ่อความมีประโยชน์มาก”(องฺ.เอกก.  
20/111/17) เพราะการมีกัลยาณมิตร มีผลก่อให้เกิดความเลื่อมใสและศรัทธา อันเป็นเหตุให้น้อมนำ
บุคคลเข้ามาสู่กระบวนการแห่งความเห็นถูกเห็นชอบจากคำแนะนำของกัลยาณมิตร 

2) โยนิโสมนสิการ คือ การทำไว้ในใจโดยแยบคาย ได้แก่ การใช้ความคิดที่ถูกวิธี 
ความรู้จักคิดมองพิจารณาสิ่งทั้งหลายตามที่มันเป็น และวิธีหาเหตุผล สาวหาเหตุผลจนตลอดสาย  
แยกแยะออกพิเคราะห์ดูด้วยปัญญาที่คิดเป็นระเบียบและโดยอุบายวิธี  ให้เห็นสิ่งนั้น ๆ ตามสภาวะ
และตามความสัมพันธ์แห่งเหตุปัจจัยถือว่าเป็นปัจจัยภายในที่จะทำให้เกิดความรู้ วิธีการคิดแบบ
โยนิโสมนสิการนี้ท่านเรียกว่า วิธีการแห่งปัญญา  

ดังนั้น การเจริญปัญญาเพื่อบำบัดความเครียด คือ การศึกษาที่ฝึกหรือพัฒนาในด้าน
การรู้ความจริง เริ่มตั้งแต่ความเชื่อที่มีเหตุผล ความเห็นที่เข้าแนวทางของความเป็นจริง การรู้จักคิด
พิจารณา การรู้จักวินิจฉัย ไตร่ตรอง ทดลอง ตรวจสอบ ความรู้เข้าใจ ความหยั่งรู้เหตุผล การเข้าถึง
ความจริง การนำความรู้มาใช้แก้ไขปัญหา และคิดการต่าง ๆ ในทางเกื้อกูลสร้างสรรค์ เฉพาะอย่างยิ่ง 
เน้นการรู้ตรงตามความเป็นจริง หรือรู้ตามที่มันเป็น ตลอดจนรู้แจ้งความจริงที่เป็นสากลของสิ่งทั้งปวง 
จนถึงขั้นเท่าทันธรรมดาของโลกและชีวิต ที่ทำให้มีจิตใจเป็นอิสระ ปลอดปัญหา ไร้ทุกข์ เข้าถึง
อิสรภาพ 

สรุป 
สังคมปัจจุบันนั้นได้มีการเปลี่ยนแปลงผันผวนไปอย่างรวดเร็ว ก่อให้เกิดปัญหาทั้งด้าน

สาธารณสุข ด้านธุรกิจ เศรษฐกิจ ด้านไลฟ์สไตล์และความบันเทิง ด้านการศึกษา ด้านการท่องเที่ยว 
ส่งผลกระทบต่อวิถีชีว ิตของคนหลาย ๆ คน  เช่น ในด้านของการสาธารณสุข ที่ทุกคนต้องให้
ความสำคัญและปฏิบัติตามอย่างเคร่งครัด ได้แก่ สวมใส่หน้ากากผ้าหรือหน้ากากอนามัยเสมอ เป็นต้น
ปัญหาด้านธุรกิจ เศรษฐกิจ ในภาวการณ์ปัจจุบัน ที่ระบบการทำธุรกิจ ค้าขายอิงอาศัยการส่งออกนอก
พื้นที่ หรือการส่งออกนอกประเทศ เมื่อต้องมาประสบกับสถานการณ์เช่นปัจจุบัน ทำให้ธุรกิจหลาย
แห่งต้องยุติ หรือชะลอตัวลง โรงงานบางแห่งต้องหยุด พนักงานบางส่วนถูกเลิกจ้าง ก่อผลกระทบ
ต้ังแต่ครอบครัวคนรากหญ้าจนกระทั่งถึงเจ้าของธุรกิจขนาดใหญ่  ในส่วนของธุรกิจบันเทิงต่าง ๆ 
พลอยได้รับผลกระทบไม่ว่าจะเป็นนักแสดง นักดนตรี หรือโรงมหรสพต่าง ๆ  ที่อิงอาศัยรายได้จาก



 

Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2 (January – June 2021)  
 

ธุรกิจดังกล่าว ในด้านการศึกษา มีการเรียนในระบบใหม่ที่เรียกว่า “ออนไลน์” ประสบปัญหาการเรียน
ออนไลน์มากมายหลายอย่าง เช่น การจูนหาสัญญาณช่องไม่เจอ การโหลดแอปฯ ไม่ได้ หรือแม้แต่
ปัญหาเรื่องอุปกรณ์อย่างแล็ปท็อป มือถือ แท็ปเล็ต และการติดตั้งอินเตอร์เน็ตความเร็วสูง เป็นต้น ใน
ด้านการท่องเที่ยวก็พบว่าผู้ให้บริการต่าง ๆ เกี่ยวกับการท่องเที่ยว ธุรกิจโรงแรม ที่พักตากอากาศ
ได้รับผลกระทบ ซึ่งเป็นผลอันเกิดแต่สิ่งที่เรียกว่าความผันผวนแห่งยุค New Normal 

เมื ่อเกิดกรณีผลกระทบทางสังคมรอบด้านดังกล่าว จึงทำให้เกิดความเครียดขึ้น 
ความเครียด เป็นภาวะของอารมณ์ หรือความรู้สึกที่เกิดขึ้นเมื่อเผชิญกับปัญหาต่าง ๆ ที่ทำให้รู้สึกไม่
สบายใจ คับข้องใจ หรือถูกบีบคั้น กดดันจนทำให้เกิดความรู้สึกทุกข์ใจ ดังนั้น การที่บุคคลต้องเผชิญ
อยู่ในภาวะที่รู้สึกกดดัน ไม่สบายใจ ไม่แน่ใจ ว้าวุ่นใจ วิตกกังวล ถูกบีบคั้น ทำให้เกิดการตอบสนอง
ของร่างกาย จิตใจ ความคิด ถ้าบุคคลสามารถปรับตัว และมีความพึงพอใจก็จะทำให้เกิดพลังในการ
จัดการสิ่งต่าง ๆ แต่หากไม่มีความพึงพอใจและไม่สามารถปรับตัวได้ ก็จะทำให้เกิดความเครียด ส่งผล
ให้เสียความสมดุลในการดำเนินชีวิตในสังคม ขาดประสิทธิภาพในการทำงาน ความเครียดที่เป็น
อันตราย คือ ความเครียดในระดับสูงที่คงอยู่เป็นเวลานาน จะส่งผลเสียต่อสุขภาพกาย สุขภาพจิต 
พฤติกรรม ครอบครัว การทำงาน และสังคมได้  

วิธีการจัดการกับความเครียดในทางพระพุทธศาสนาในบทความนี้มี 4 วิธี คือ 1) การ
เจริญสติ เมื่อเจริญสติในฐานทั้ง 4 คือ กาย เวทนา จิต และ ธรรม ยิ่งมีสติมากขึ้นเท่าไร ความเครียด 
ก็จะลดน้อยลงมากเท่านั ้น 2) การเจริญสมาธิ คือการกำหนดรู ้ตัวทุกขณะในการทำ พูด คิด มี
สติสัมปชัญญะด้วยกิจของสามัญชน และการยกจิตขึ้นสู่วิปัสสนาเพื่อทำลายกิเลสที่นอนเนื่องอยู่ใน
สันดาน ผู้ที่เจริญสมาธิสม่ำเสมอจึงเป็นผู้โกรธได้ยาก เพราะอาศัยสมาธิเป็นตัวระงับไว้นั้นเอง 3) การ
เจริญเมตตา คือ ให้มีเมตตากรุณา ให้ช่วยเหลือเกื้อกูลผู้อื่นด้วย กาย วาจา และมีน้ำใจปรารถนาดี 
แม้แต่เมื ่อไม่ได้ทำอะไรอื่น ก็ให้แผ่เมตตาแก่เพื่อนมนุษย์ตลอดจนสัตว์ทั ้งปวง ขอให้อยู่เป็นสุข 
ปราศจากเวรภัยกันโดยทั่วหน้า 4) การเจริญปัญญา คือ การนำความรู้มาใช้แก้ไขปัญหา และคิดการ
ต่าง ๆ ในทางเกื้อกูลสร้างสรรค์ ตลอดจนรู้แจ้งความจริงที่เป็นสากลของสิ่งทั้งปวง จนถึงขั้นเท่าทัน
ธรรมดาของโลกและชีวิต ที่ทำให้มีจิตใจเป็นอิสระ ปลอดปัญหา ไร้ทุกข ์เข้าถึงอิสรภาพ 

บทความนี้ ต้องการเสนอวิธีการบำบัดความเครียดตามหลักการทางพระพุทธศาสนา เพ่ือ
นำไปใช้เป็นวิธีการหาทางออกจากปัญหาที่เกิดขึ้นกับชีวิตของบุคคลยุค New Normal  สามารถที่จะ
นำหลักการดังกล่าวไปใช้ในการฟ้ืนฟูและพัฒนาจิตใจของบุคคลให้เข้มแข็ง และเป็นเหตุให้เกิดสันติสุข
ในการอยู่ร่วมกันในสังคมของคนในชาติ 
 

 



 

Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2 (January – June 2021)  
 

 

เอกสารอ้างอิง 
 

กรุงเทพธุรกิจ. (2563), “‘New Normal’ คืออะไร? เมื่อโควิด-19 ผลักเราสู่ชีวิต 'ปกติวิถีใหม่'”,
[ออน ไลน์ ], แหล ่ ง ข ้ อม ู ล :https://www.bangkokbiznews.com/news/detail/ 
882508 (10 สิงหาคม 2563). 

ชูทิตย ปานปรีชา. (2539). จิตวิทยาทั่วไป. นนทบุรี: มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช. 
ดวงมณี จงรักษ์. (2549). ทฤษฎีการให้คำปรึกษาและจิตบำบัดเบื ้องต้น . กรุงเทพมหานคร: 

สำนักพิมพ์ ส.ส.ท.. 
บุญเรือง ไตรเรืองวรวัฒน์. (2563), “ปัญหาเครียด’ ครองแชมป์ปรึกษาสายด่วน 1323 เป็นวัย

ทำงานมากสุด แนะ 10 วิธ ีลดปัญหา” , [ออนไลน์], แหล่งข้อมูล: https://www. 
hfocus.org/content/2018/ 02/15377 (10 กุมภาพันธ์ 2563). 

________. (2542). คูมือคลายเครียดด้วยตนเอง. กรุงเทพมหานคร: กรมสุขภาพจิต กระทรวง 
สาธารณสุข. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) . (2551). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม . 
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) (2549). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย. พิมพ์ครั้งที่ 20.  
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์ บริษัทสหธรรมิกจำกัด. 

พระพุทธโฆษาจารย์. (2482). วิสุทฺธิมคฺค ปกรณวิเสส ภาค 1. กรุงเทพมหานคร: มหามกุฏราช
วิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

________. (2532). อรรถกถาภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาอฏฐกถา. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

 


