
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2 (January – June 2021)  
 

 

 

บทวิจารณ์หนังสือ 

 

แนวคิดในการใช้พุทธธรรมเพื่อดำเนินการทางเศรษฐกิจในสังคมทุนนิยม  
กรณีศึกษา 

นาย ภักดี เมฆจำเริญ 
Mr. Pakdee Makejumroen 

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

pakdee.m@gmail.com 
 

 

 

 

 

 

ผู้เขียน: รศ.ดร. วัชระ งามจิตรเจริญ 
สำนักพิมพ์: ศูนย์พุทธศาสน์ศึกษา 
จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย 
ปีที่พิมพ์: 2552 
จำนวนหน้า: 231  
 

 

 

 

 

mailto:pakdee.m@gmail.com


Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2 (January – June 2021)  
 

บทนำ 

งานวิจัยเรื่อง “แนวคิดในการใช้พุทธธรรมเพ่ือดำเนินการทางเศรษฐกิจในสังคมทุน
นิยม : กรณีศึกษา” เป็นงานวิจัยซึ่งดำเนินการโดย รองศาสตราจารย์ ดร. วัชระ งามจิตรเจริญ 
ภาควิชาปรัชญา คณะศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ มีความยาวจำนวน 231 หน้า เป็น
งานวิจัยซึ่งได้รับทุนอุดหนุนจากโครงการวิจัยศูนย์พุทธศาสน์ศึกษา จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย 
ประจำปีงบประมาณ 2551 ซึ่งผลงานที่เกี่ยวข้องกับงานวิจัยนี้ ผู้วิจัยยังได้เขียนบทความงานวิจัย
เรื่อง “แนวคิดในการใช้พุทธธรรมเพ่ือดำเนินการทางเศรษฐกิจในสังคมทุนนิยม” ตีพิมพ์ลงใน
วารสารพุทธศาสน์ศึกษา ของศูนย์พุทธศาสน์ศึกษา จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย ปีที ่16 ฉบับที่ 1 เดือน 
มกราคม - เมษายน 2552 และได้เขียนหนังสือ เรื่อง “แนวคิดในการนำเศรษฐกิจเชิงพุทธศาสนาสู่
การปฏิบัติ” ตีพิมพ์โดย สำนักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย ในปี 2554 อีกด้วย 

ผู้เขียนมีผลงานทางวิชาการทั้งที่เป็น หนังสือ หนังสือแปล บทความ วิทยานิพนธ์ และ
งานวิจัย เช่น หนังสือ ได้แก่ ความรู้พ้ืนฐานทางศาสนา,พระพุทธศาสนาเถรวาท หนังสือแปล ได้แก่ 
วิมุตติมรรค บทความ ได้แก่  พัฒนาการของมโนทัศน์ เรื่องอนัตตาในพุทธปรัชญาเถรวาท , 
วิทยานิพนธ์ อักษรศาสตรดุษฎีบัณฑิต "นิพพานในพุทธปรัชญาเถรวาท:อัตตาหรืออนัตตา" งานวิจัย 
"นิพพานในพระไตรปิฎกและอรรถกถา" และในปี พ.ศ. 2555 ผู้เขียนได้รับการแต่งตั้งให้ดำรงเป็น 
ศาสตราจารย์ ทางสาขาปรัชญา  

เนื้อหา  

งานวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาวิธีนำพุทธธรรมไปใช้ในการดำเนินการทางเศรษฐกิจ 
การเปรียบเทียบพุทธธรรมกับหลักการและวิธีการของทุนนิยม และการตัดสินว่าพุทธธรรมกับทุนนิยม
ขัดแย้งกันหรือไม่ โดยมีแนวคิดของนักธุรกิจชาวพุทธที่นำเอาพุทธธรรมไปใช้ในการดำเนินการทาง
ธุรกิจเป็นกรณีศึกษา งานวิจัยเรื่องนี้ดำเนินการวิจัยด้วยการวิจัยเชิงคุณภาพ โดยมีการเก็บข้อมูลจาก
เอกสารและภาคสนามด้วยการสัมภาษณ์นักธุรกิจที่ประสบผลสำเร็จโดยการใช้หลักพุทธธรรมในการ
ดำเนินกิจกรรมทางเศรษฐกิจจำนวน 5 คน  โดยรายงานวิจัยมีโครงสร้างและเนื้อหาโดยสรุปดังนี้ 

สรุปเนือ้หา   

หลักการและวิธีการของทุนนิยม ซึ่งอยู่ในบทที่ 2 ผู้วิจัยได้ให้ความรู้พื้นฐานของทุนนิยม 
ทั้งในด้านความหมาย ลักษณะ การพัฒนาการ ตลอดจนหลักการและวิธีการของทุนนิยม และผู้วิจัย
ได้สรุปไว้ว่า หลักการและวิธีการของทุนนิยมหรือเสรีนิยมมีทั้งส่วนที่เป็นไปได้จริงและส่วนที่เป็นไป
ไม่ได้จริงในภาคปฏิบัติ ทำให้ระบบเศรษฐกิจแบบบทุนนิยมที่เกิดขึ้นจริงเป็นแบบผสมกับสังคมนิยม 



Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2 (January – June 2021)  

 

ซึ่งทุนนิยมที่ใช้กันอยู่จริงล้วนมีข้อบกพร่อง คือ ทำให้ทุนนิยมเป็นระบบเศรษฐกิจเลวร้าย ทำลาย
สิ่งแวดล้อม เกิดความไม่เท่าเทียมกันในทางเศรษฐกิจและสังคม จึงมีการเสนอแนวคิดให้ปรับปรุง
หลักการและวิธีการดำเนินการเศรษฐกิจใหม่โดยมีเป้าหมายให้เกิดระบบเศรษฐกิจที่ยั่งยืนหรือเกิด
ระบบทุนนิยมที่มีคุณธรรมและมีความชอบธรรม  

แนวคิดของทุนนิยมเกี่ยวกับศีลธรรม ซึ่งอยู่ในบทที่ 3 ซึ่งผู้วิจัยได้นำเสนอแนวคิดของ
ทุนนิยมเกี่ยวกับศีลธรรม แนวคิดของทุนนิยมเกี่ยวกับศาสนาและจิตวิญญาณ ตลอดจนการนำ
ศีลธรรม ศาสนาและจิตวิญญาณมาใช้ในการดำเนินการทางเศรษฐกิจ โดยได้ให้ข้อสรุปไว้ว่านักคิด
ทุนนิยมมีความเห็นเป็น 2 แนวใหญ่ๆ คือแนวคิดที่เห็นว่าศีลธรรมเกี่ยวข้องกับทุนนิยม และ แนวคิด
ที่เห็นว่าศีลธรรมไม่เกี่ยวข้องกับทุนนิยม แต่นักคิดเป็นจำนวนมากยอมรับความสำคัญของศีลธรรม
กับระบบเศรษฐกิจทุนนิยม 

หลักการและวิธีการทางเศรษฐกิจของพุทธธรรม ซึ่งอยู่ในบทที่ 4  ผู้วิจัยได้กล่าวถึง
ระบบเศรษฐกิจตามแนวคิดของพระพุทธศาสนา หลักการทางเศรษฐกิจของพุทธธรรม วิธีการทาง
เศรษฐกิจของพุทธธรรม และพุทธธรรมกับเศรษฐกิจพอเพียง ซึ่งผู้วิจัยได้สรุปไว้ด้วยว่า  ตามหลักการ
และวิธีการทางด้านเศรษฐกิจของพุทธธรรม การดำเนินการทางเศรษฐกิจหรือการทำกิจกรรมต่าง ๆ 
ทั้งด้านการผลิต การบริโภค และการตลาดหรือการกระจายผลผลิต ต้องดำเนินไปในลักษณะ “สาย
กลาง” ที่ให้ความสำคัญทั้งแก่วัตถุและจิตใจ ไม่สุดโต่งเกินความเหมาะสม เน้นความพอดีและ
พอเพียงเพ่ือความยั่งยืนของเศรษฐกิจ ซึ่งทำให้พุทธเศรษฐศาสตร์มีลักษณะ “บูรณาการ” นำ
หลักการและวิธีการที่เก่ียวกับวัตถุและจิตใจมาประสานทำงานร่วมกัน 

การเปรียบเทียบทุนนิยมกับพุทธธรรม ซึ่งอยู่ในบทที่ 5 โดยผู้วิจัยได้นำเสนอการ
เปรียบเทียบหลักการ และวิธีการของทุนนิยมเมื่อเทียบกับพุทธธรม และได้ให้ข้อสรุปไว้ด้วยว่า แม้
แนวคิดท่ีเป็นหลักการและ วิธีการของทุนนิยมเสรี และทุนนิยมแบบผสมจะมีความต่างและขัดแย้งกับ
พุทธธรรมในเรื่องเศรษฐกิจอยู่บ้าง แต่ก็ไม่ได้ขัดแย้งจนถึงขนาดไปด้วยกันไม่ได้ หากแนวความคิดนั้น
ไม่เป็นแนวคิดแบบเสรีนิยมแบบสุดโต่ง นอกจากนั้นพุทธธรรมยังมีแนวคิดที่สามารถนำมาเสริม
แนวคิดของทุนนิยม ในส่วนที่ขัดกันและยังพอจะปรับให้เข้ากันหรือไปด้วยกันได้ นอกจากนี้ยังมี
บริษัทหรือผู้ประกอบการและผู้บริโภคจำนวนไม่น้อยที่ดำเนินกิจกรรมทางเศรษฐกิจแบบที่ไปกันได้
หรือสอดคล้องกับพุทธธรรมอีกด้วย 

แนวคิดการใช้พุทธธรรมเพื่อดำเนินการทางเศรษฐกิจ ซึ่งอยู่ในบทที่ 6 ผู้วิจัยได้นำ
แนวคิดในการใช้พุทธธรรมในการดำเนินการทางธุรกิจของนักธุรกิจชาวพุทธไทยมาเป็นกรณีศึกษา 
โดยนำข้อมูลจากคำให้สัมภาษณ์ของนักธุรกิจที่ปรากฏในหนังสือพิมพ์ งานวิจัย และที่ผู้วิจัยได้ไป



Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2 (January – June 2021)  
 

สัมภาษณ์ มาวิเคราะห์เรียบเรียงในประเด็นต่าง ๆ คือ เหตุผลของการนำพุทธธรรมมาใช้ในการ
ดำเนินธุรกิจ หลักการสำหรับการนำพุทธธรรมมาใช้ในการดำเนินธุรกิจ การนำพุทธธรรมมาใช้ในด้าน
ต่าง ๆของการดำเนินธุรกิจ ตลอดจนหลักการและวิธีการของแนวคิดในการใช้พุทธธรรมเพ่ือ
ดำเนินการทางเศรษฐกิจ ซึ่งผู้วิจัยได้สรุปไว้ว่า พุทธธรรมที่เกี่ยวข้องกับเรื่องเศรษฐกิจในด้านต่าง ๆ 
นำมาใช้ได้ทั้งโดยตรงและโดยอ้อมโดยการปรับใช้ให้เข้ากับสถานการณ์ซึ่งนอกจากจะไม่ได้ทำให้เกิด
ความเสียหายแก่ธุรกิจแล้ว ยังกลับทำให้เกิดผลดีต่อธุรกิจเหล่านั้นอีกด้วย 

ส่วนสรุป ผู้วิจัยได้สรุปไว้ว่า พุทธธรรมสามารถนำไปใช้ในด้านต่าง ๆ เกี่ยวกับการ
ดำเนินการทางเศรษฐกิจ ซึ่งมีนักธุรกิจชาวพุทธได้นำพุทธธรรมไปใช้ในการดำเนินการธุรกิจจน
ประสบผลสำเร็จจำนวนไม่น้อย หลักธรรมที่สามารถนำไปใช้เพ่ือดำเนินการทางเศรษฐกิจมีมากมาย 
เช่น พรหมวิหารสี่ สังคหวัตถุสี่ หรือแม้แต่คำสอนเรื่องอนัตตา เมื่อเปรียบเทียบพุทธธรรมกับ
หลักการและวิธีการของทุนนิยม แม้พุทธธรรมจะมีความต่างหรือความขัดแย้งกับทุนนิยมอยู่ไม่น้อย
แต่ก็สามารถปรับให้ไปด้วยกันได้ และสามารถนำพุทธธรรมมาเสริมส่วนที่ขาดหรือบกพร่องของทุน
นิยมได้โดยเฉพาะมิติด้านศีลธรรมและจิตวิญญาณ นอกจากนี้พุทธธรรมก็มีแนวคิดบางอย่างที่คล้าย
หรือเข้ากันได้กับแนวคิดของทุนนิยม เช่น แนวคิดเรื่องการประหยัดและการออม แนวคิดเรื่องสิทธิ
และเสรีภาพ หลักพุทธธรรมไม่ได้ขัดแย้งกับแนวคิดทุนนิยมหรือเสรีนิยมอย่างรุนแรงจนไปด้วยกัน
ไม่ได้ ถ้าหากทุนนิยมนั้นไม่มีลักษณะสุดโต่ง แม้จะมีความแตกต่างกันอยู่มากพอสมควรแต่ก็มีส่วน
คล้ายและเป็นไปได้ที่จะปรับแนวคิดของทนุนิยมให้อ่อนลงจนไม่ขัดแย้งอย่างรุนแรง  

บทวิจารณ์ 

ประเด็นที่เห็นด้วย 

ในงานวิจัยนี้ได้ให้ความหมายและความแตกต่างของแนวความคิดต่าง ๆ ไว้อย่างครบถ้วน 
กล่าวคือ ได้ให้ความหมายและความแตกต่างของ ทุนนิยม เสรีนิยม ปัจเจกนิยม อัตตนิยม จักรนิยม 
วัตถุนิยม บริโภคนิยม นอกจากนี้ยังได้ให้หลักการ วิธีการ ความหมาย ลักษณะ การพัฒนาการ และ
แนวความคิดของระบบทุนนิยม เศรษฐกิจตามแนวพระพุทธศาสนา และการเปรียบเทียบกับทุนนิยม 
โดยการใช้ภาษาที่อ่านง่าย เข้าใจได้ง่าย ไม่เป็นวิชาการมากเกินไป ทำให้สามารถสื่อสารผลของการ
วิจัยไปสู่ผู้รับสารได้กว้างขวาง มิได้จำกัดไว้แต่ผู้อ่านในวงการวิชาการแต่เพียงอย่างเดียว และ
นอกจากนี้ในการวิจัยนี้ยังมีโครงสร้างของงานวิจัยที่ครบถ้วนตามวัตถุประสงค์ของการวิจัย และยัง
ยกตัวอย่างหลักการ แนวคิด และวิธีการนำพุทธธรรมไปใช้ในการดำเนินการทางธุรกิจในปัจจุบัน โดย
การสัมภาษณ์นักธุรกิจที่นำหลักพุทธธรรมไปใช้จริง และ งานวิจัยนี้ยังได้ให้ข้อสรุปสุดท้ายไว้ด้วยว่า 



Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2 (January – June 2021)  

 

หลักของพุทธธรรม มิได้ขัดแย้งกันอย่างรุนแรงในการดำเนินเศรษฐกิจในสังคมทุนิยม และยังสามารถ
นำมาบูรณาการร่วมกันเพื่อให้เกิดประโยชน์สูงสุดอีกด้วย  

ประเด็นที่ผู้วิจารณ์ตั้งข้อสังเกต 

 ประเด็นที่ 1 ประเด็นด้านกระบวนการวิจัย ผู้วิจัยได้สัมภาษณ์นักธุรกิจชาวพุทธที่
ประสบผลสำเร็จจากการนำพุทธธรรมไปใช้ในการดำเนินธุรกิจ ซึ่งผู้วิจารณ์มีความเห็นว่า นอกจาก
สัมภาษณ์นักธุรกิจซึ่งมีฐานะเป็นผู้ถือหุ้น (Shareholder) แล้ว หากผู้วิจัยมีการสัมภาษณ์ผู้มีส่วนร่วม
อ่ืน ๆ (Stakeholders) ให้กว้างข้ึน เช่น พนักงานในองค์กร ผู้ถือหุ้น ลูกค้า และ นักวิชาการด้านธุรกิจ 
น่าจะทำให้มุมมองในการนำพุทธธรรมไปใช้  และผลที่เกิดขึ้นจากการนำไปใช้ว่าเกิดผลต่อผู้มีส่วนร่วม
อ่ืน ๆ อย่างไรบ้าง ซึ่งจะทำให้มีมุมมองที่ครบถ้วนและสมบูรณ์ยิ่งขึ้น  ซึ่งจะสอดคล้องกับสิ่งผู้วิจัยเอง
ได้นำเสนอไว้ว่า (วัชระ งามจิตรเจริญ, รายงานวิจัย, 2552, น. 177) ปรัชญาขององค์กรที่มีอิทธิพล
ของพุทธธรรมหรือสอดคล้องกับแนวคิดของพระพุทธศาสนาคือ การคำนึงถึงผู้มีส่วนได้ส่วนเสีย 
(Stakeholder) คือยึดผู้มีส่วนได้ส่วนเสียเป็นศูนย์กลาง (Stakeholder Orientation) โดยปฏิเสธ
วัฒนธรรมของการทำธุรกิจในระบบทุนนิยมที่ว่า ผู้ถือหุ้น (Shareholder) เป็นกลุ่มบุคคลสำคัญท่ีสุด  

ประเด็นที่ 2 ประเด็นด้านเนื้อหา ในรายงานวิจัยบทที่ 6 หลักการทั่วไปหรือปรัชญา
พ้ืนฐานขององค์กร เรื่องการให้ความสำคัญแก่ผู้มีส่วนได้ส่วนเสียทุกคน ในงานวิจัยได้กล่าวไว้ว่า 
“แนวคิดนี้ตรงกับพุทธธรรมเรื่องปฏิจจสมุปบาทที่เห็นว่าสรรพสิ่งเป็นเครือข่ายโยงใยอิงอาศัยกัน” 
และในรายงานวิจัยยังได้กล่าวไว้อีกด้วยว่า (วัชระ งามจิตรเจริญ, รายงานวิจัย, 2552, น. 177) “นัก
ธุรกิจชาวพุทธจะทำการตลาดโดยคำนึงถึงการอยู่ร่วมกันอย่างฉันมิตร หรือการอิงอาศัยกันตาม
แนวคิดเรื่องปฏิจจสมุปบาทของพระพุทธศาสนา”  กล่าวคือในบทความกล่าวว่าการให้ความสำคัญ
แก่ผู้มีส่ วนได้ส่วนเสียทุกคน  การอยู่ ร่วมกันอย่างฉันมิตร การอิงอาศัยกัน  สอดคล้องกับ
หลักปฏิจจสมุปบาทในพระพุทธศาสนา ซึ่งเมื่อพิจารณาหลักปฏิจจสมุปบาท คือการที่ธรรมทั้งหลาย
อาศัยกัน เกิดขึ้นพร้อมกัน , สภาพอาศัยปัจจัยเกิดขึ้น , การที่สิ่งทั้งหลายอาศัยกันจึงเกิดมีขึ้น  
เพราะเหตุนี้ เมื่อสิ่งนี้มี สิ่งนี้จึงมี เมื่อสิ่งนี้ไม่มี สิ่งนี้จึงไม่มี เพราะสิ่งนี้เกิดข้ึน สิ่งนี้จึงเกิดขึ้น เพราะสิ่ง
นี้ดับ สิ่งนี้จึงดับ (สํ.นิ. (ไทย) 16/41/86) ดังนั้นเมื่อพิจารณาให้ดีแล้วจะเห็นได้ว่าหลักของปฏิจจสมุป
บาท เป็นวงจรของความสัมพันธ์ของเหตุกับผล  (Causal Loop) กล่าวคือ  สิ่งหนึ่ง (เหตุ) เป็นเหตุให้
เกิด อีกสิ่งหนึ่ง (ผล)  ซึ่งการให้ความสำคัญแก่ผู้มีส่วนได้ส่วนเสียทุกคน การอยู่ร่วมกันอย่างฉันมิตร 
น่าจะใกล้เคียงกับความสัมพันธ์แบบพ่ึงพาอาศัยซึ่งกันและกัน (Symbiosis) ในทางชีววิทยามากกว่า
ความสัมพันธ์แบบเหตุกับผล  กล่าวคือสิ่งหนึ่ง ต้องพ่ึงพาอาศัยสิ่งอ่ืน เช่น น้ำพ่ึงเรือ เสือพ่ึงป่า แต่น้ำ
กับเรือ หรือ เสือกับป่า ไม่ได้เป็นเหตุเป็นผล แก่กันและกัน กล่าวคือ น้ำหรือเสือ ไม่ได้เป็นเหตุให้เกิด
เรือหรือป่า ซ่ึงหลักธรรมที่น่าจะเข้ากันได้ดีกว่าคือ สังคหะวัตถ ุ4 และ พรหมวิหาร 4 



Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2 (January – June 2021)  
 

ประเด็นที่ 3 ประเด็นด้านเนื้อหา ในรายงานบทวิจัย บทที่ 7 ในส่วนที่เป็น บทสรุปผลก
การวิจัย ผู้วิจัยได้สรุปไว้ว่า (วัชระ งามจิตรเจริญ, 2552, หน้า 229). “พุทธธรรม ไม่ได้ขัดแย้งกับ
แนวคิดทุนนิยมหรือเสรีนิยมอย่างรุนแรงจนไปด้วยกันไม่ได้ หากทุนนิยมนั้นไม่มีลักษณะสุดโต่ง” ซึ่งผู้
วิจารณ์มีความเห็นว่าคำสอนในพระพุทธศาสนานั้นแบ่งได้เป็น 2 ระดับ กล่าวคือ ในระดับพ้นโลก 
(ระดับโลกุตตระ) และ ระดับที่ยังอยู่ในโลก (ระดับโลกียะ) ซึ่งคำสอนในระดับโลกกุตตระ สำหรับ
นักบวชนั้น หลักพระพุทธศาสนา ได้สอน ให้ลด ให้ละเว้น จากการครอบครองทรัพย์สิน ตลอดจน
ไม่ให้ผู้เป็นหนี้บวช ส่วนในระดับโลกียะ ซึ่งเป็นหลักธรรมสำหรับผู้ครองเรือนนั้น พุทธธรรมให้หลักใน
การครองเรือน ให้หลักในการหารายได้ ให้หลักในการใช้จ่าย ถึงแม้จะไม่ได้สนับสนุน แต่ก็ไม่ได้ห้าม
เรื่องการก่อหนี้ ดังนั้นหากผู้เขียนสรุปโดยระบุให้เฉพาะเจาะจงไปว่า พุทธธรรมในส่วนที่เป็นโลกียะ 
ไม่ได้ขัดแย้งกับแนวคิดทุนนิยมอย่างรุนแรง น่าจะทำให้ข้อสรุปชัดเจน และเจาะจงมากยิ่งขึ้น 

ประเด็นที่ 4 ประเด็นด้านเนื้อหา ในการเปรียบเทียบทุนนิยมกับพุทธธรรม ผู้วิจัยมิได้
กล่าวถึง ข้อแตกต่างที่สำคัญคือ ความแตกต่างในมุมมองและปรัชญาของเศรษฐศาสตร์และ
พระพุทธศาสนา กล่าวคือ เศรษฐศาสตร์ มองว่า ความต้องการของมนุษย์ไม่มีที่สิ้นสุด ในขณะที่
ทรัพยากรมีอยู่อย่างจำกัด ดังนั้นหน้าที่ของเศรษฐศาสตร์คือ ตอบสนองความต้องการอันไม่สิ้นสุด
เหล่านั้นของมนุษย์ โดยการใช้ทรัพยากรที่มีอยู่อย่างจำกัดเหล่านั้น เพ่ือตอบสนองความต้องการของ
มนุษย์อันมีอยู่ไม่จำกัด ให้มีประสิทธิภาพและประสิทธิผลให้มากที่สุด ในขณะที่พุทธธรรม มองว่า 
ความต้องการของมนุษย์ไม่มีที่สิ้นสุดเช่นเดียวกันกับมุมมองของเศรษฐศาสตร์ แต่ในขณะเดียวกัน 
พุทธธรรม สอนให้ลด ให้ละความต้องการอันไม่สิ้นสุดทั้งหลายเหล่านั้น มิใช่ตอบสนองความต้องการ
เหล่านั้นแต่เพียงด้านเดียว 

ประเด็นที่ 5 ประเด็นด้านเนื้อหา ในงานวิจัยในบทที่ 4  วิธีการทางเศรษฐกิจของพุทธ
ธรรม เรื่องการรู้จักประหยัดอดออม ได้กล่าวไว้ว่า (วัชระ งามจิตรเจริญ, 2552, หน้า 121). “เมื่อ
ประหยัดการใช้จ่าย  สิ่งที่ตามมาคือมีการออมหรือการสะสมทรัพย์สินเกิดขึ้น เพราะมีทรัพย์เหลือให้
สามารถออมได้” กล่าวคือ ในบทความกล่าวว่าเมื่อมีการประหยัดการใช้จ่าย จะทำให้มีทรัพย์เหลือ 
เกิดเป็นเงินออม ซึ่งเมื่อพิจารณาความสัมพันธ์ระหว่างเงินออม รายได้ และ รายจ่ายแล้ว เงินออม คือ 
รายได้ หลังจากหักรายจ่ายออกไปแล้ว กล่าวคือ เงินออม = รายได้ – รายจ่าย  ดังนั้นจะมีเงินออมได้ 
ต้องมองทั้งส่วนที่เป็นรายได้ และส่วนที่เป็นรายจ่าย ซึ่งจะมีเงินออมเกิดขึ้นก็ต่อเมื่อ มีรายได้มากกว่า
รายจ่าย  (มีรายได้เหนือรายจ่าย) หรือกล่าวอีกอย่างหนึ่งคือ  มีรายจ่ายน้อยกว่ารายได้  (รายจ่าย
ไม่ให้เหนือกว่ารายได้)  ดังนั้นการประหยัดการใช้จ่ายแต่เพียงด้านเดียว แต่ถ้าหากรายได้ยังน้อยกว่า
รายจ่าย โดยไม่พิจารณาเพ่ิมรายได้แล้ว อาจจะไม่มีทรัพย์เหลือเพ่ือการออมได้ ซึ่งพุทธธรรมได้ให้หลัก
ไว้ครบถ้วนทั้ง 2 ด้าน กล่าวคือ ด้านการแสวงหารายได้  (อุฏฐานสัมปทา กัลยาณมิตตตา) และ ด้าน



Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2 (January – June 2021)  

 

การลดรายจ่าย (อารักขสัมปทา กัลยาณมิตตตา สมชีวิตา) โดยเฉพาะอย่างยิ่งหลักสมชีวิตา หรือการ
เลี้ยงชีพที่พอเหมาะ ด้วยการใช้ชีวิตไม่ให้สุรุ่ยสุร่ายฟูมฟายนัก ในขณะเดียวกันก็ไม่ให้ฝืดเคืองเกินไป
นัก ด้วยคิดว่ารายได้ของเราจักต้องเหนือรายจ่าย  และรายจ่ายของเราจักต้องไม่เหนือรายได้  
(อง.ฺอฏฺฐก. (ไทย) 23/ 54/341) 

ประเด็นที่ 6 ประเด็นด้านการตีความเนื้อหา  รายงานการวิจัยในส่วนหลักเศรษฐกิจตาม
แนวคิดของพระพุทธศาสนาได้กล่าวไว้ว่า (วัชระ งามจิตรเจริญ, 2552, หน้า 79). “ตามหลักฐานใน
คัมภีร์ เราพบว่า มีพ่อค้าและเศรษฐีเป็น จำนวนมากท่ีทำมาค้าขายหรือแลกเปลี่ยนสินค้าและบริการ
กัน ซึ่งแสดงว่าพุทธธรรมยอมรับระบบการตลาด หรือ การแลกเปลี่ยน เพียงแต่วิธีเหล่านี้ต้องถูกต้อง
ตามทำนองคลองธรรม” ซึ่ งผู้ วิจารณ์มีความเห็นว่าการที่ มีการบันทึกสิ่ งใดไว้ในคัมภีร์ทาง
พระพุทธศาสนา อาจจะไม่ได้หมายถึง การทีพ่ระพุทธศาสนาจะยอมรับหรือไม่ยอมรับในสิ่งเหล่านั้น   

บทสรุป  

ในงานวิจัยนี้ ผู้วิจัยมีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาวิธีนำพุทธธรรมไปใช้ในการดำเนินการทาง
เศรษฐกิจ การเปรียบเทียบพุทธธรรมกับหลักการและวิธีการของทุนนิยม และการตัดสินว่าพุทธธรรม
กับทุนนิยมขัดแย้งกันหรือไม่ โดยมีแนวคิดของนักธุรกิจชาวพุทธที่นำเอาพุทธธรรมไปใช้ในการ
ดำเนินการทางธุรกิจเป็นกรณีศึกษา ถึงแม้ว่ามีบางประเด็นของเนื้อหาสาระ รูปแบบการนำเสนอ 
กระบวนในการวิจัย และประเด็นในการตีความเนื้อหาตามที่ได้กล่าวไว้ข้า งต้นแล้ว ที่อาจจะต้อง
พิจารณาทบทวน แต่งานวิจัยนี้ก็ยังคงมีจุดที่น่าสนใจและคุณค่าทางวิชาการ ด้วยการนำเสนอ และให้
แนวคิด ให้หลักการ เหตุผล และ วิธีการของพุทธเศรษฐศาสตร์ ตลอดจนการการนำหลักพุทธธรรม
ไปใช้ในองค์กร โดยได้นำเสนอกรณีศึกษาที่เป็นตัวอย่างจริงที่เกิดจากความสำเร็จในการดำเนินธุรกิจ
ของนักธุรกิจชาวพุทธ และในที่สุดยังได้ให้ข้อสรุปและแสดงให้เห็นว่าหลักพระพุทธศาสนามิได้
ขัดแย้งกับการดำเนินธุรกิจในสังคมทุนนิยม ประกอบกับความรู้ ความสามารถทางวิชาการ
พระพุทธศาสนาของผู้วิจัย ซึ่งปัจจุบันดำรงตำแหน่งทางวิชาการเป็น ศาสตราจารย์ทางสาขาปรัชญา 
และจากความพากเพียรพยายามในการค้นคว้าศึกษาจากหนังสือ เอกสาร งานวิจัย ทั้งภาษาไทยและ
ภาษาอังกฤษ ตลอดจนการสัมภาษณ์ผู้เชี่ยวชาญที่เป็นนักบริหารธุรกิจ ถึงแม้ผู้วิจัยจะมิได้ศึกษาเรื่อง
เศรษฐศาสตร์หรือเศรษฐกิจโดยตรง ทำให้ผลงานวิจัยชิ้นนี้ได้รับการยอมรับจากโครงการวิจัยศูนย์
พุทธศาสน์ศึกษา จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย ด้วยการให้ทุนวิจัยและลงตีพิมพ์ผลงานวิจัยใน วารสาร
พุทธศาสน์ศึกษา ของศูนย์พุทธศาสน์ศึกษา จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย ตลอดจนตีพิมพ์เป็นหนังสือ 
โดยสำนักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัยอีกด้วย  

 



Journal of Buddhist Innovation Review, Vol..1  NO. 2 (January – June 2021)  
 

References 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  พระไตรปิฎกภาษาไทย.  ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย.  กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539. 

วัชระ งามจิตรเจริญ. “แนวคิดในการใช้พุทธธรรมเพ่ือดำเนินการทางเศรษฐกิจในสังคมทุนนิยม : 
กรณีศึกษา”. รายงานวิจัย . โครงการวิจัยศูนย์พุทธศาสน์ศึกษา  : จุฬาลงกรณ์
มหาวิทยาลัย, 2552. 


