
 วารสาร พุพุทธนวัตกรรมปริทรรศน์ทธนวัตกรรมปริทรรศน์    82 
            Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 2 (July-September 2021)  

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร-์อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวทิยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

 

บทความวิชาการ 

การพัฒนาคุณภาพชีวิตตามหลักมงคลสูตรการพัฒนาคุณภาพชีวิตตามหลักมงคลสูตร 
IIMMPPRROOVVIINNGG  TTHHEE  QQUUAALLIITTYY  OOFF  LLIIFFEE  IINN  AACCCCOORRDDAANNCCEE  WWIITTHH    

TTHHEE  PPRRIINNCCIIPPLLEE    OOFF  MMAANNGGAALLAA  SSUUTTTTAA  
 

 

                                               พระครูสรวิชัย (กิตติศักดิ์ กิตฺตวิฑฺฒโน) 
                                            Phrakhru Sornvichai (Kittisak Kittivaḍḍhano) 

นักวิชาการอิสระ 
566 วัดอมรินทราราม วรวิหาร แขวงศิริราช เขตบางกอกน้อย กรุงเทพมหานคร 10700 

566 Watamarinthararam Worawihan Arun-amarin Road, Khwaeng Siriraj, Khet Bangkok noi, Bangkok. 10700 
                                                                               E-mail:  sornvichai2561@gmail.com 

 
 

 
 
 

บทคัดย่อ 

การพัฒนาคุณภาพชีวิต เป็นการเรียนรู้ การฝึกฝน มุ่งมั่นพัฒนาตนเองให้เต็มศักยภาพตามความ
เชื่อพ้ืนฐานที่ว่า มนุษย์ต่างจากสัตว์ทั่วไป ด้วยมีปัญญาที่สามารถฝึกฝนพัฒนาตนได้ หลักมงคลสูตร เป็น
หลักธรรมหนึ่งที่ได้รับการยอมรับว่าสามารถนำมาใช้ในการพัฒนาคุณภาพชีวิต โดยบุคคลสามารถนำองค์ธรรม
มาปฏิบัติได้ตามจุดมุ่งหมายที่ตั้งไว้ หรือประพฤติปฏิบัติเป็นกระบวนการตามลำดับขั้นของมงคลสูตร ซึ่ง
สามารถแบ่งออกได้เป็น 3 ระดับ (1) การพัฒนาคุณภาพชีวิตในระดับต้น คือเรื่องของการสร้างชีวิต เป็นเรื่องที่
เกี่ยวกับสังคม การศึกษา การทำมาหาเลี้ยงชีพ (2) การพัฒนาคุณภาพชีวิตในระดับกลาง คือเป็นเรื่องของการ
พัฒนาชีวิตเพ่ือการปรับปรุงจิตใจให้ก้าวหน้าโดยตรง เพ่ือยกระดับจิตใจให้สูงขึ้น (3) การพัฒนาคุณภาพชีวิตใน
ระดับสูงสุดเพ่ือความสิ้นกิเลส เป็นกระบวนการมุ่งปฏิบัติธรรมะเพ่ือกำจัดกิเลสให้สิ้นไป เป็นการสร้างตนให้เป็น
ผู้สิ้นอาสวะกิ เลส บรรลุอรหันต์  มุ่ งสู่พระนิพพาน ตามจุดมุ่ งหมายสูงสุดของการพัฒนาชีวิตในทาง
พระพุทธศาสนา 

 
 
 
 
 

คำสำคัญ:  การพัฒนา   คุณภาพชีวิต   พระพุทธศาสนา   มงคลสูตร 
 

Received:  September  28,  2021    Revised:   October   4,  2021 
Accepted:  October   6,  2021 

mailto:sornvichai2561@gmail.com


 วารสาร พุพุทธนวัตกรรมปริทรรศน์ทธนวัตกรรมปริทรรศน์    83 
            Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 2 (July-September 2021)  

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร-์อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวทิยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

 
 
 
 

Abstract   
Improving the quality of life is learning, training and striving to develop one's full 

potential based on the fundamental belief that humans are different from other animals 
with the intelligence that can be trained and developed. The Mangala Sutta principles are 
one of the accepted principles that can be used to improve quality of life. Individuals can 
implement the Dharma in accordance with the goals that have been set, or practice as a 
process in the sequence of 38 blessings (Mangala), which can be divided into 3 levels: (1 ) 
Improving the quality of life in the primary level; is a matter of creating one’s life which is 
related to society, education, and livelihood. (2) Improving the quality of life in the middle 
level; is a matter of improving one's life for the direct advancement of the mind in order to 
raise the mind to a higher level. (3) Improving the quality of life in the highest level for the 
extinction of defilements. It is a process aimed at practicing the Dharma to eliminate all of 
defilements. It is the creation of oneself to be the extinction of mental intoxication (Asava), 
attaining to an arahant, and leading to Nirvana, according to the ultimate aim of life 
development in Buddhism. 
 
 
 
 

Keywords:   improving,   development,   quality of life,    Mangala Sutta 

บทนำ 
เมื่อมนุษย์เราถือกำเนิดเกิดมาบนโลกนี้ ถือได้ว่ามนุษย์เราเกิดมาพร้อมกับปัญหาและต้องเผชิญ

กับปัญหา รวมถึงภัยอันตรายต่าง ๆ มากมาย ซึ่งปัญหาและภัยอันตรายเหล่านั้นเอง ที่ทำให้มนุษย์เกิด
ความรู้สึกหวาดกลัว และความกลัวเป็นเหตุให้มนุษย์ต้องดิ้นรนต่อสู้ เพ่ือแสวงหาหนทางที่จะทำให้มนุษย์
รอดพ้นจากสภาพปัญหา และภัยอันตรายที่ตนเองกำลังเผชิญหน้าอยู่ในขณะนั้น จากปัญหาหรือภัยที่
คุกคามความมั่นคงและคุณภาพชีวิตของคนเราดังกล่าว มนุษย์จึงดิ้นรนและมีความพยายามที่จะศึกษา
ค้นคว้า และแสวงหาทางรอดจากปัญหาเหล่านั้น ผลลัพธ์ที่ได้จากความพยายามเหล่านั้น จึงทำให้เกิดมีการ



 วารสาร พุพุทธนวัตกรรมปริทรรศน์ทธนวัตกรรมปริทรรศน์    84 
            Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 2 (July-September 2021)  

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร-์อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวทิยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

พัฒนาการในด้านต่าง ๆ มากมาย โดยเฉพาะอย่างยิ่ง การพัฒนาคุณภาพชีวิตในมิติของศาสตร์วิทยาการ
สมัยใหม่ เน้นการพัฒนาคุณภาพชีวิตที่มุ่งการตอบสนองภายนอกเป็นส่วนใหญ่ เช่น การมีปัจจัย 4 บริโภค
อย่างเพียงพอ การมีระบบเศรษฐกิจ การศึกษา การเมือง ความปลอดภัยในการดำเนินชีวิตที่มั่นคง และการ
มีสัมพันธภาพที่ดีระหว่างบุคคล แต่การพัฒนาคุณภาพชีวิตทางพระพุทธศาสนา จะให้ความสำคัญทั้งกาย
และจิต การพัฒนาคุณภาพชีวิตที่แท้จริงของมนุษย์ต้องทำให้ครบทั้งสองด้านไปพร้อม ๆ กัน ซึ่งการพัฒนา
คุณภาพชีวิตเป็นการเรียนรู้ การฝึกฝน ควบคุม ปรับปรุง เปลี่ยนแปลง มุ่งมั่นพัฒนาตนเองให้เต็มศักยภาพ
ของมนุษย์ ตามความเชื่อพ้ืนฐานที่ว่า มนุษย์ต่างจากสัตว์ทั่วไป ด้วยมีปัญญาที่สามารถฝึกฝนพัฒนาตนได้ 
ดังพระพุทธเจ้าทรงแสดงธรรมโปรดบรรดาสาวกและพุทธศาสนิกชนทั้งหลาย โดยมีจุดมุ่งหมายสูงสุดเพ่ือ
บรรลุถึงความสงบสุข ความหลุดพ้นจากกิเลสตัณหาทั้งปวง เป็นอสิรภาพแท้จริง 

ปัจจัยที่ส่งผลต่อการมีคุณภาพชีวิตที่ดี ในมุมมองของพระพุทธศาสนา จำเป็นอย่างยิ่งจะต้องมี
การฝึกฝนพัฒนาตนเอง โดยผ่านกระบวนการพัฒนาคุณภาพชีวิต โดยใช้หลักมงคลสูตร ซึ่งเป็นหลักธรรม
หนึ่งที่ได้รับการยอมรับว่า สามารถนำมาใช้ในการพัฒนาทำให้ชีวิตดีขึ้น หรือพัฒนาให้เจริญงอกงามยิ่งขึ้น 
ทั้งทางกาย วาจา ใจ ทั้งระดับเบื้องต้น ท่ามกลาง  และเบื้องสูง โดยบุคคลสามารถเลือกนำเอาองค์ธรรมใด
องค์ธรรมหนึ่งหรือหลาย ๆ องค์ธรรมมาปฏิบัติได้ตามความต้องการหรือจุดมุ่งหมายที่ตนตั้ งไว้ เป็นการ
ดำรงชีวิตตามกฎเกณฑ์ของสังคม การทำหน้าที่ของตนให้เป็นปกติตามสถานะและบทบาท นับเป็นการใช้
หลักการของศีล ความตั้งใจมั่นในการประกอบสัมมาอาชีพจนประสบความสำเร็จ การมีสุขภาพจิตที่ดี การ
มีสมรรถภาพทางจิตที่เข้มแข็ง มีความพากเพียรพยายามในการประกอบหน้าที่การงาน นับเป็นการใช้
หลักการของสมาธิ และการมีความรู้ทั้งในการประกอบอาชีพ การพิจารณาแยกแยะสิ่งที่ควรไม่ควร การ
สามารถปรับเปลี่ยนแนวความคิด จากการดำรงชีวิตในรูปแบบเดิมมาใช้แนวความคิดใหม่ การมีเหตุมีผลใน
การดำรงชีวิต นับเป็นการใช้หลักการของปัญญา 
การพัฒนาคุณภาพชีวติตามหลักมงคลสูตร 

พระพุทธศาสนานั้น สอนให้เชื่อบุญและบาป โดยการกระทำของตนเองเป็นหลักไว้ก่อนและตั้ง
ตนไว้ชอบ การพัฒนาหรือการเพ่ิมประสิทธิภาพให้ตนเอง ต้องเป็นผู้มีความรู้ความสามารถท่ีเรียกว่า พหูสูต 
ผู้ได้ยินได้ฟังมามาก คือทรงจำธรรมและรู้ศิลปวิทยามาก (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตโต), 2561, 
หน้า 290) ใฝ่ศึกษาเล่าเรียนให้มีความรู้กว้างขวาง มีศิลปะและมีระเบียบวินัย รวมถึงการเจรจาด้วยคำที่
สุภาพ เพ่ือเสริมสร้างสมรรถภาพหรือคุณค่าให้แก่ตนเอง สิ่งสำคัญของความสำเร็จคือการบำเพ็ญประโยชน์
ต่อครอบครัว ทั้งนี้ครอบครัวเป็นสิ่งสำคัญต่อชีวิตของคนเรา พระพุทธศาสนาสอนให้บำรุงบิดา มารดา 
สงเคราะห์บุตรภรรยาให้มีความสุขตามสมควรแก่อัตภาพ เพราะฉะนั้น จะเห็นได้ว่าการพัฒนาคุณภาพชีวิต
ต้องใช้สูตรความสำเร็จของชีวิตอันเป็นคำสอนในพระพุทธศาสนา ถือว่าเป็นการพัฒนาการดำเนินชีวิตไว้
อย่างละเอียดทุกด้านทุกขั้นตอน พระพุทธศาสนายังได้แสดงให้เห็นถึงภาพรวมของการพัฒนาชีวิตไปสู่
เป้าหมาย จากสิ่งเล็กน้อยไปหาสิ่งสำคัญจากสิ่ งง่าย ๆ ไปหาสิ่งที่ยากขึ้น ๆ โดยลำดับ กระทั่งถึง
จุดเป้าหมายแห่งการพัฒนาคุณภาพชีวิต คำสอนดังกล่าวนี้ก็คือ “มงคลสูตร” หรือที่รู้จักในชื่อว่า “มงคล 



 วารสาร พุพุทธนวัตกรรมปริทรรศน์ทธนวัตกรรมปริทรรศน์    85 
            Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 2 (July-September 2021)  

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร-์อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวทิยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

38 ประการ” (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2556, หน้า 294-296) พระพุทธศาสนาได้ให้คำสอน
เกี่ยวกับความเจริญรุ่งเรืองที่เกิดจากการกระทำของคน คือสิ่งที่ต้องทำเองจึงจะมีความเจริญก้าวหน้า 
เรียกว่าเป็น “การพัฒนาคุณภาพชีวิต” อันเป็นกระบวนการพัฒนาคุณภาพชีวิตตามแนวพระพุทธศาสนา 
เพราะเป็นหลักการสร้างสรรค์ชีวิตทุกด้านและทุกระดับอย่างครบถ้วน การพัฒนาคุณภาพชีวิตจึงเป็นการ
กระทำความดีเพ่ือพัฒนาตนเอง เพ่ือประสบความสำเร็จด้านบุคคล สังคม และทางธรรม 

มงคลสูตร คือพระสูตรที่ว่าด้วยมงคล พระพุทธเจ้าทรงแสดงพระสูตรนี้แก่เทวดาตนหนึ่งซึ่ง
ไม่ปรากฏนาม ขณะประทับอยู่ที่พระเชตวันมหาวิหารอารามของอนาถบิณฑิกเศรษฐี กรุงสาวัตถี โดย
เทวดาทูลถามถึงมงคลอันสูงสุดในพระพุทธศาสนา พระพุทธองค์จึงตรัสบอกมงคล 38 ประการ คือ (1) การ
ไม่คบคนพาล (2) การคบบัณฑิต (3) การบูชาผู้ที่ควรบูชา (4) การอยู่ในถิ่นที่เหมาะสม (5) การได้สร้างบุญ
ไว้ในปางก่อน (6) การตั้งตนไว้ชอบ (7) การเป็นผู้สดับตรับฟังมาก (8) การเป็นผู้มีศิลปะ (9) การเป็นผู้มี
วินัยที่ศึกษาดีแล้ว (10) การเป็นผู้มีวาจาสุภาษิต (11) การบำรุงมารดาบิดา (12) การสงเคราะห์บุตร (13) 
การสงเคราะห์ภริยา (14) การทำงานไม่คั่งค้าง (15) การให้ (16) การประพฤติธรรม (17) การสงเคราะห์
ญาติ (18) การงานที่ไม่มีโทษ (19) การงดเว้นจากบาป (20) ความสำรวมจากการดื่มน้ำเมา (21) ความไม่
ประมาทในธรรมทั้งหลาย (22) ความเคารพ (23) ความถ่อมตน (24) ความสันโดษ (25) ความกตัญญู (26) 
การฟังธรรมตามกาล (27) ความอดทน (28) ความเป็นผู้ว่าง่าย (29) การพบเห็นสมณะ (30) การสนทนา
ธรรมตามกาล (31) การเผาผลาญบาป (32) การประพฤติพรหมจรรย์ (33) การเห็นแจ้งอริยสัจ (34) การ
ทำพระนิพพานให้แจ้ง (35) จิตไม่หวั่นไหวในโลกธรรม (36) จิตไม่เศร้าโศก (37) จิตปราศจากกิเลสเพียงดัง
ธุลี (38) จิตเกษม ในพระสุตันตปิฎก คัมภีร์ขุททกนิกาย ขุททกปาฐะ (พระไตรปิฎกฉบับจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย 2539, เล่มที่ 25 ข้อที่ 1-13, หน้า 6-8), และในพระสุตันตปิฎก คัมภีร์ขุททกนิกาย สุตตนิบาต 
(พระไตรปิฎกฉบับจุฬาลงกรณ-ราชวิทยาลัย 2539, เล่มที่ 25 ข้อที่ 261-262 หน้า 561-563) 

ข้อความในมงคลสูตรนี้ มีหลักปฏิบัติเพ่ือพัฒนาไปสู่ความหลุดพ้น โดยมีหลักปฏิบัติที่มุ่งเน้น
พัฒนาตนให้เกิดความสมดุลทั้ง 2 ด้านคือ ด้านร่างกายและจิต พัฒนาให้เกิดปัญญาที่ทำให้รู้เท่าทันโลกและ
หลุดพ้นจากอาสวกิเลสทั้งปวง พระพุทธเจ้าทรงแสดงให้เห็นว่า เหตุแห่งความเจริญของสมบัติทุกอย่างที่จะ
นำประโยชน์สุขมาให้นั้น คือการปฏิบัติตามหลักมงคลสูตร 38 ประการ จากการศึกษามงคลสูตรแล้ว ทำให้
ได้แนวความคิดเพ่ือการพัฒนาคุณภาพชีวิตได้ตามลำดับ ดังนี้ 

1) การพัฒนาคุณภาพชีวิตในระดับต้น ประกอบด้วย 5 ขั้นตอน 18 มงคล 
ขั้นตอนที่ 1 น้อมนำองค์ธรรมมงคลสูตรข้อที่ 1 ถึงข้อที่ 3 มาประพฤติปฏิบัติ ซึ่งเป็น

กระบวนการของการสร้างมาตรฐานกฎเกณฑ์ทางความคิดเห็นที่ถูกต้อง เพ่ือสร้างตนให้มีมาตรฐานกฎเกณฑ์
ความคิดเห็นที่ถูกต้อง ได้แก่ (1) การไม่คบคนพาล คือไม่คบผู้ที่ประกอบบาปอกุศล ผู้ไม่ดำรงชีวิตด้วยปัญญา 
ไม่คบหากับผู้ที่มีความหมกมุ่นในอบายมุข ผู้มีนิสัยไม่ซื่อตรง ไม่มีคุณธรรม การไม่คบคนพาลเป็นการขจัด
สิ่งแวดล้อมที่ไม่ดีออกไปจากกายใจของเรา โดยเฉพาะสิ่งแวดล้อมทางสังคม คือคนซึ่งเป็นเพ่ือนมนุษย์
ด้วยกัน คนพาลจัดได้ว่าเป็นสิ่งแวดล้อมที่ไม่ดี ไม่เกื้อกูลแก่การประพฤติปฏิบัติธรรม แก่ความเจริญก้าวหน้า



 วารสาร พุพุทธนวัตกรรมปริทรรศน์ทธนวัตกรรมปริทรรศน์    86 
            Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 2 (July-September 2021)  

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร-์อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวทิยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ของชีวิต การคบคนนั้นมีความสำคัญต่อการพัฒนาชีวิต ด้วยเหตุว่า คบคนเช่นไรก็เป็นคนเช่นนั้น (2) การคบ
หาบัณฑิต คือการผูกไมตรีกับคนดี มีบัณฑิตเป็นมิตร คบหากับผู้มีศีลธรรม ผู้รอบรู้ธรรมและปฏิบัติธรรม 
การคบบัณฑิตจะส่งผลให้ผู้คบได้สัมผัสกับความดีต่าง ๆ ได้เห็นตัวอย่างที่ดี ฟังเรื่องดี ๆ ทำสิ่งดี ๆ แนวคิดดี 
ๆ เป็นประโยชน์เกื้อกูลแก่การปฏิบัติธรรม เพ่ือพัฒนาชีวิตไปสู่ความหลุดพ้น ผู้คบบัณฑิตก็เป็นเช่นกับใบไม้ที่
พันของหอม (3) การบูชาผู้ที่ควรบูชา คือการบูชาที่บุคคลบูชาดีแล้วในปูชไนยบุคคลมีพระพุทธเจ้าเป็นต้น 
แม้เล็กน้อย ย่อมอำนวยประโยชน์สุขแก่ผู้บูชาตลอดกาลนาน เช่น การบูชาพระพุทธเจ้าด้วยดอกไม้ของนาย
สุมนมาลาการ ทำให้ได้รับสมบัติในปัจจุบัน คือได้รับพระราชทานช้าง ม้า ทาส ทาสี บ้านส่วย เงินทอง ของ
ใช้ เครื่องประดับ ส่วนการบูชาด้วยการปฏิบัติบูชา  คือบูชาพระพุทธเจ้าด้วยการถึงไตรสรณคมน์และรับ
สิกขาบททั้ง 5 เป็นต้น 

ขั้นตอนที่ 2 น้อมนำองค์ธรรมมงคลสูตรข้อที่  4 ถึงข้อที่ 6 มาประพฤติปฏิบัติ ซึ่งเป็น
กระบวนการของการเตรียมปัจจัยพื้นฐานที่จำเป็นในการสร้างชีวิต เพ่ือสร้างตนให้เป็นผู้มีความเตรียมพร้อม
ปัจจัยพ้ืนฐานที่จำเป็นในการสร้างชีวิต ได้แก่ (4) การอยู่ในถิ่นที่เหมาะสม คืออยู่ในถิ่นที่มีพุทธบริษัท ถิ่นที่มี
คำสอนของพระศาสดารุ่งเรือง การอยู่ในถิ่นเช่นนี้ย่อมได้รับข้อมูลที่ดี ได้พัฒนาอินทรีย์ 6 มี ตา หู เป็นต้น 
ให้เจริญขึ้น การอาศัยอยู่ในถิ่นที่เหมาะสมพระพุทธเจ้าตรัสว่า เป็นมงคล เพราะเป็นปัจจัยแห่งการทำบุญ
ของสัตว์ทั้งหลาย การอยู่ในถิ่นที่เหมาะสมต้องพิจารณาว่า ถิ่นนี้เมื่อไปอยู่แล้ว ทรัพย์สมบัติจะเจริญหรือไม่ 
สามารถประกอบอาชีพตั้งตัวได้หรือไม่ ชีวิตมีความสุขหรือไม่ ทรัพย์สินปลอดภัยหรือไม่ คุณความดีพัฒนา
หรือไม่ (5) การสั่งสมบุญไว้ในปางก่อน คือผู้มีบุญอันทำไว้ก่อนย่อมได้รับสิ่งที่พึงประสงค์ในสมบัติทุกอย่าง 
ทั้งมนุษย์สมบัติ สวรรค์สมบัติ สูงสุดกระท่ังนิพพานสมบัติ ความเป็นผู้มีบุญอันทำไว้ในกาลก่อนเป็นการจัด
สิ่งแวดล้อมภายในให้ดี หมายถึงการสร้างสิ่งที่ดีให้เกิดขึ้นภายในตัวเอง สิ่งดังกล่าวนี้เป็นฐานรองรับและต่อ
เติมการพัฒนากายและใจของตน ให้ก้าวไปสู่ความหลุดพ้นในระดับที่สูงขึ้นไป (6) การตั้งตนไว้ชอบ คือ
ปฏิบัติตนถูกต้องด้วยคุณธรรมและหน้าที่ จนเป็นบุคคลที่น่านับถือในที่ทุกสถานด้วยการปฏิบัติดังนี้ 1.ยังตน
ผู้ไม่มีศีล ให้ตั้งอยู่ในความเป็นผู้มีศีล 2.ยังตนผู้ไม่มีศรัทธา ให้ต้ังอยู่ในความเป็นผู้มีศรัทธา 3.ยังตนผู้ตระหนี่ 
ให้ถึงพร้อมด้วยการบริจาค 

ขั้นตอนที่ 3 น้อมนำองค์ธรรมมงคลสูตรข้อที่ 7 ถึงข้อที่ 10 มาประพฤติปฏิบัติ ซึ่งเป็น
กระบวนการของการฝึกฝนตนให้เป็นผู้มีความสามารถ เพ่ือสร้างตนให้เป็นผู้มีความสามารถ ได้แก่ (7) การเป็น
ผู้สดับตรับฟังมาก คือการพัฒนาศักยภาพของตนให้เป็นบุคคลที่ทรงคุณค่าสามารถนำหลักวิชาความรู้มา
พัฒนาตนเองและพัฒนาผู้อ่ืน การเป็นผู้สดับตรับฟังมากนอกจากได้เพ่ิมพูนความรู้ในหลักวิชาการต่าง ๆ แล้ว 
ยังเป็นการเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมความประพฤติให้ถูกต้องดีงามเป็นคนดีน่าคบหาสมาคม พระพุทธเจ้าทรงยก
ย่องผู้สดับตรับฟังมากว่า “ผู้มีธรรมเครื่องทำความแกล้วกล้า” พระสุตันตปิฎก คัมภีร์อังคุตตรนิกาย ปัญจก
นิบาต (พระไตรปิฎกฉบับจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 2539, เล่มที่ 22 ข้อที่ 101 หน้า 175) (8) การเป็นผู้มี
ศิลปะ คือผู้มีศิลปะเกิดขึ้นในตนโดยการศึกษา ฝึกคิด ฝึกพูด ฝึกทำ จนชำนาญเกิดเป็นประสบการณ์แก้ปัญหา
เป็น การเป็นผู้มีศิลปะย่อมทำให้ชีวิตมีประโยชน์ต่อตนเองและชุมชน ได้บำเพ็ญประโยชน์ต่อสังคมส่วนรวม 



 วารสาร พุพุทธนวัตกรรมปริทรรศน์ทธนวัตกรรมปริทรรศน์    87 
            Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 2 (July-September 2021)  

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร-์อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวทิยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

(9) การเป็นผู้มีวินัยที่ศึกษาดีแล้ว คือการเป็นผู้มีวินัยที่ศึกษาดีแล้ว คือปฏิบัติตามวินัยทั้งทางโลกและทาง
ธรรมถูกต้อง ไม่บกพร่อง ปฏิบัติเคร่งครัดเรียบร้อย ชื่อว่ามีความสุจริตทางกาย วาจา และใจ แม้ตนเองก็ติ
เตียนตนไม่ได้ ผู้รู้ใคร่ครวญแล้วย่อมสรรเสริญ ชื่อเสียงที่ดีงามย่อมขจรไป ไม่หลงลืมสติตาย มีสุคติเป็นที่ไปใน
เบื้องหน้า ในพระสุตันตปิฎก คัมภีร์อังคุตตรนิกาย ปัญจกนิบาต (พระไตรปิฎกฉบับจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
2539, เล่มที่ 20 ข้อที ่18 หน้า 71) การเป็นผู้มีวาจาสุภาษิต คือวาจาที่ประกอบด้วยลักษณะ 5 ประการคือ 1.
พูดถูกกาล 2.พูดคำจริง 3.พูดสุภาพ 4.พูดมีประโยชน์ 5.พูดด้วยเมตตาจิต ในพระสุตันตปิฎก คัมภีร์อังคุตต
นิกาย ปัญจกนิบาต (พระไตรปิฎกฉบับจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 2539, เล่มที่ 22 ข้อที่ 198 หน้า 338) หลัก
ปฏิบัติในวาจาสุภาษิต คือ พูดถ้อยคำที่เว้นจากโทษ ไม่พูดปด ไม่พูดส่อเสียด ไม่พูดคำหยาบ ไม่พูดเพ้อเจ้อ 
วาจาสุภาษิตเป็นหลักพัฒนาชีวิตให้เจริญยิ่ ง ๆ ขึ้นไป ช่วยปลุกเร้าให้เกิดคุณธรรม ทำให้เกิดจิตสำนึก มี
กำลังใจในการปฏิบัติหน้าที่ สร้างความปรองดองสามัคคี สร้างความเข้าใจอันดีต่อเพ่ือนมนุษย์ด้วยกัน 

ขั้นตอนที่ 4 น้อมนำองค์ธรรมมงคลสูตรข้อที่ 11 ถึงข้อที่ 14 มาประพฤติปฏิบัติ ซึ่งเป็น
กระบวนการของการบำเพ็ญประโยชน์ต่อครอบครัว เพ่ือสร้างตนให้เป็นผู้รู้จักบำเพ็ญประโยชน์ต่อครอบครัว 
ได้แก่ (11) การบำรุงมารดาบิดา คือเลี้ยงดูมารดาบิดา ปรนนิบัติด้วยเครื่องสักการะ มีข้าว น้ำ ผ้าห่ม ที่นอน 
การอบกลิ่น ให้อาบน้ำ ล้างเท้าทั้งสองให้ท่าน จัดว่าเป็นการปฏิบัติตามหน้าที่ของบุตรที่ดี 5 ประการคือ 1.
ท่านเลี้ยงเรามาแล้วเลี้ยงท่านตอบ 2.ช่วยทำกิจการงานของท่าน 3.ช่วยดำรงวงศ์ตระกูลของท่าน 4.ประพฤติ
ตนให้เป็นผู้สมควรรับมรดก 5.เมื่อท่านล่วงลับไปทำบุญอุทิศให้ท่าน พระสุตันตปิฎก คัมภีร์ทีฆนิกาย 
ปาฏิกวรรค (พระไตรปิฎกฉบับจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 2539, เล่มที่ 11 ข้อที่ 267 หน้า 212-213) การ
กระทำตอบแทนพระคุณของมารดาบิดาที่จัดว่าเป็นการกระทำอันมีคุณค่ายิ่งก็คือ การยังมารดาบิดาผู้ไม่มี
ศรัทธาให้ตั้งอยู่ในศรัทธา ผู้ทุศีลให้ตั้งอยู่ในความถึงพร้อมด้วยศีล ผู้ตระหนี่ให้ถึงพร้อมด้วยการบริจาค ผู้ไม่มี
ปัญญาให้ถึงพร้อมด้วยปัญญา การกระทำเช่นนี้พระพุทธเจ้าตรัสสรรเสริญว่า บุตรธิดาเป็นอันกระทำตอบ
แทนแล้วและกระทำยิ่งแล้วแก่มารดาบิดาทั้งสอง ในพระสุตันตปิฎก คัมภีร์อังคุตตรนิกาย ทุกนิบาต 
(พระไตรปิฎกฉบับจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 2539, เล่มที่ 20 ข้อที่ 34 หน้า 78) (12) การสงเคราะห์บุตร คือ
การเลี้ยงดูและเป็นตัวอย่างในการปฏิบัติตนในทางที่ดีที่ถูกเป็นแบบอย่างที่ดีให้แก่บุตร มารดาบิดาพึง
สงเคราะห์บุตรด้วยการทำหน้าที่ 5 ประการคือ 1.ห้ามมิให้ทำชั่ว 2.ให้ตั้งอยู่ในความดี 3.ให้ศึกษาศิลปวิทยา 
4.หาคู่ครองที่เหมาะสมให้ 5.มอบทรัพย์มรดกในกาลอันควร ในพระสุตันตปิฎก  คัมภีร์ทีฆนิกาย ปาฏิกวรรค 
(พระไตรปิฎกฉบับจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 2539, เล่มที่ 11 ข้อที่ 267 หน้า 212-213) การสงเคราะห์บุตร
เป็นคุณธรรมที่สำคัญ เป็นการปฏิบัติหน้าที่ที่ตนมีอยู่อย่างถูกต้อง ทำให้สถาบันครอบครัวร่มเย็นเป็นสุข 
เพราะการสงเคราะห์บุตร การเป็นแบบอย่างที่ดีให้แก่บุตร เป็นการพัฒนาศักยภาพของตนให้ดีขึ้น (13) การ
สงเคราะห์ภริยา คือการรับผิดชอบเลี้ยงดูภริยา เป็นหน้าที่ของสามีที่จะพึงสงเคราะห์อนุเคราะห์ภริยา 
พระพุทธเจ้าได้ตรัสถึงหน้าที่อันสามีพึงสงเคราะห์ภริยาว่า 1.ยกย่องนับถือว่าเป็นภริยา 2.ไม่ดูหมิ่น 3.ไม่
นอกใจ 4.มอบความเป็นใหญ่ในครอบครัวให้ 5.ให้เครื่องประดับแต่งตัว สำหรับภรยิาเมือ่ได้รับการสงเคราะห์
จากสามีแล้วต้องปฏิบัติหน้าที่ต่อสามี 5 ประการเช่นกันคือ 1.จัดการงานในบ้านเรียบร้อย 2.สงเคราะห์ญาติ



 วารสาร พุพุทธนวัตกรรมปริทรรศน์ทธนวัตกรรมปริทรรศน์    88 
            Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 2 (July-September 2021)  

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร-์อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวทิยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

มิตรทั้งสองฝ่าย 3.ไม่นอกใจ 4.รักษาทรัพย์สมบัติที่สามีหามาให้ดี 5.ขยันไม่เกียจคร้านในงานทั้งปวง มี
ปรากฏในพระสุตันตปิฎก  คัมภีร์ทีฆนิกาย ปาฏิกวรรค (พระไตรปิฎกฉบับจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 2539, 
เล่มที่ 11 ข้อที่ 269 หน้า 214) การปฏิบัติตามที่กล่าวมานี้ เป็นมงคลแก่ผู้ปฏิบัติ เพราะการสงเคราะห์กัน
เป็นการยึดเหนี่ยวน้ำใจของกันและกัน ทำให้เกิดความเข้าใจกัน ครองรักครองเรือนร่วมกันอย่างมั่นคง 
ครอบครัวมีความสุข สะดวกต่อการสร้างหลักฐานครอบครัว (14) การทำงานไม่คั่งค้างอากูล คือทำงานถูก
เวลา เหมาะสม ขยันขันแข็ง ไม่เกียจคร้าน ทำอย่างสม่ำเสมอ ผู้ที่รักงาน ทำงานจริง ไม่ทิ้งงานให้เสีย ไม่ให้
งานคั่งค้าง ย่อมได้ทรัพย์ได้รับความสุข พระพุทธเจ้าตรัสไว้ว่า “ผู้ใด เมื่อทำกิจแห่งบุรุษ ไม่สำคัญหนาวและ
ร้อนยิ่ งไปกว่าหญ้า ผู้นั้นย่อมไม่ เสื่อมไปจากสุข” ในพระสุตันตปิฎก คัมภีร์ทีฆนิกาย ปาฏิกวรรค 
(พระไตรปิฎกฉบับจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 2539, เล่มที่ 11 ข้อที่ 253 หน้า 207) 

ขั้นตอนที่ 5 น้อมนำองค์ธรรมมงคลสูตรข้อที่ 15 ถึงข้อที่ 18 มาประพฤติปฏิบัติ เป็นหลัก
ปฏิบัติที่สำคัญต่อการอยู่ร่วมกันของคนในสังคม และเป็นการปฏิบัติหน้าที่ต่อสังคม สร้างมิตรไมตรี ความ
ผูกพัน  ความมีน้ำใจ สร้างความสัมพันธ์อันดีต่อกันในหมู่ญาติ ทำงานที่ไม่มีโทษ ลดปัญหาสังคม ชื่อว่าสร้าง
สันติสุขให้สังคม ซึ่งเป็นกระบวนการของการบำเพ็ญประโยชน์ต่อสังคม เพ่ือสร้างตนให้เป็นผู้รู้จักบำเพ็ญ
ประโยชน์ต่อสังคม ได้แก่ (15) การให้ คือการสงเคราะห์เกื้อกูลกันในทางที่ดี ส่งเสริมการพัฒนาคนให้มี
ความสุข ส่งเสริมผู้กระทำไม่ให้เป็นคนเห็นแก่ตัว ไม่เอาเปรียบกัน ทานมี 2 ประการ คือ 1.อามิสทาน การให้
สิ่งของ 2.ธรรมทาน การให้ธรรม ในพระสุตันตปิฎก คัมภีร์อังคุตตรนิกาย ทุกนิบาต (พระไตรปิฎกฉบับจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย 2539, เล่มที่ 20 ข้อที่ 142 หน้า 120) ผลดีที่เกิดแก่ผู้ให้ คือได้กำจัดความตระหนี่ สละ
ความโลภออกไปจากใจ พระพุทธเจ้าตรัสอานิสงส์ของการให้ไว้ 5 ประการคือ 1.ผู้ให้ย่อมเป็นที่รักที่พอใจของ
คนหมู่มาก 2.สัตบุรุษผู้สงบย่อมคบหาผู้ให้ทาน 3.กิตติศัพท์อันงามของผู้ให้ทานย่อมขจรไป 4.ผู้ให้ทานย่อมไม่
ห่างเหินจากธรรมของคฤหัสถ์ 5.ผู้ให้ทานหลังจากตายแล้วย่อมเกิดในสุคติโลกสวรรค์ พระสุตันตปิฎก คัมภีร์
อังคุตตรนิกาย ปัญจกนิบาต (พระไตรปิฎกฉบับจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 2539, เล่มที่ 22 ข้อที่ 35 หน้า 56) 
(16) การประพฤติธรรม คือการน้อมนำธรรมให้ถึงพร้อมในตัวของผู้ปฏิบัติ และเมื่อได้ปฏิบัติธรรมสม่ำเสมอ 
ชีวิตจะมีความสงบสุข มีสุคติเป็นที่ไปในเบื้องหน้า แม้จะปรารถนาเป็นกษัตริย์มหาศาล เป็นพราหมณ์มหาศาล 
เป็นเทพชั้นใด หรือต้องการทำให้แจ้งซึ่งเจโตวิมุตติ ปัญญาวิมุตติ คัมภีร์พระวินัยปิฎก (พระไตรปิฎกฉบับจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย 2539, เล่มที่ 8 ข้อ 217 หน้า 382) (17) การสงเคราะห์ญาติ คือการช่วยเหลือเกื้อกูลแก่
ญาติพ่ีน้อง การเกื้อกูลแก่พวกญาติผู้ขัดสนทรัพย์บ้าง ผู้เจ็บป่วยบ้าง ซึ่งมาขอความช่วยเหลือ ด้วยให้ของกิน 
ผ้านุ่งห่ม และทรัพย์เป็นต้น ตามที่จะสามารถช่วยได้ ชื่อว่าการสงเคราะห์ญาติ การสงเคราะห์ญาติเป็นการยึด
เหนี่ยวจิตใจของกันและกัน ทำให้จิตใจเจริญงอกงามด้วยคุณธรรม เป็นเหตุปัจจัยให้ได้คุณธรรมพิเศษขึ้นไป
ตามลำดับ (18) การงานที่ไม่มีโทษ คือการทำสิ่งที่เป็นประโยชน์ให้แก่ตนและแก่คนในสังคม เช่น ทำถนนที่
ขรุขระให้ราบเรียบ ทอดสะพานข้ามน้ำ เพ่ือให้คนใช้สัญจรไปมาสะดวก ปลูกต้นไม้มีเงาไว้ให้ร่มรื่น เมื่อทำ
เช่นนี้แล้วจิตใจย่อมผ่องใส ย่อมประสบความสุข และมีสวรรค์เป็นที่ไปในเบื้องหน้า 

 



 วารสาร พุพุทธนวัตกรรมปริทรรศน์ทธนวัตกรรมปริทรรศน์    89 
            Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 2 (July-September 2021)  

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร-์อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวทิยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

2) การพัฒนาคุณภาพชีวิตในระดับกลาง ประกอบด้วย 3 ขั้นตอน 12 มงคล 
ขั้นตอนที่ 1 น้อมนำองค์ธรรมมงคลสูตรข้อที่ 19 ถึงข้อที่ 21 มาประพฤติปฏิบัติ ซึ่งเป็น

กระบวนการของการเตรียมความพร้อมสำหรับการฝึกฝนอบรมจิต เพ่ือสร้างตนให้เป็นผู้ที่พร้อมจะรองรับ
การพัฒนาจิต ได้แก่ (19) การงดเว้นจากบาป คือเจตนาความตั้งใจไม่ทำบาปทางกายวาจาและใจครบไตร
ทวาร ในสิคาลสูตร พระพุทธเจ้าตรัสไว้ว่า บาป ได้แก่ กรรมกิเลส อย่างคือ 1.ปาณาติบาต ฆ่าสัตว์  2.
อทินนาทาน ลักทรัพย์ 3.กาเมสุ มิจฉาจาร ประพฤติผิดในกามทั้งหลาย 4.มุสาวาท พูดเท็จ ในพระสุตันต
ปิฎก คัมภีร์ทีฆนิกาย ปาฏิกวรรค (พระไตรปิฎกฉบับจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 2539, เล่มที่ 11 ข้อที่ 245 
หน้า 200) การงดเว้นจากบาปเช่นนี้ จิตใจย่อมไม่เศร้าหมอง ไม่มีเวรภัยกับใคร ๆ การเว้นจากบาปเป็นการ
ฝึกตนไม่ให้เป็นคนโหดร้าย มือไว ใจเร็ว ขี้ปด หมดสติ (20) ความสำรวมจากการดื่มน้ำเมา คือการปิดประตู
แห่งอบาย ไม่เสื่อมเสียสุขภาพร่างกาย ทำให้มีสติ ไม่ประมาท ทำ พูด คิด เรียบร้อย มีความพร้อมต่อการ
ทำความดีได้เต็มที่ พระพุทธเจ้าตรัสมงคลข้อให้สำรวมจากการดื่มน้ำเมา เพราะน้ำเมาทำให้ผู้ดื่มควบคุมสติ
ไม่ได้ เป็นที่ตั้งแห่งความประมาท เป็นเหตุให้เสื่อมเสียสุขภาพและโภคะ โทษของการดื่มเมามี 6 ประการ 
คือ 1. เสียทรัพย์สินทันตาเห็น 2. ก่อการทะเลาะวิวาท 3. เป็นบ่อเกิดแห่งโรค 4. เป็นเหตุให้เสียชื่อเสียง 5. 
ทำให้ไม่มีความละอาย 6. เป็นเหตุทอนกำลังปัญญา ในพระสุตันตปิฎก  คัมภีร์ทีฆนิกาย ปาฏิกวรรค 
(พระไตรปิฎกฉบับจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 2539, เล่มที่ 11 ข้อที่ 248 หน้า 202-203) (21) ความไม่
ประมาทในธรรมทั้งหลาย คือความเป็นผู้ไม่อยู่ปราศจากสติ ความไม่ประมาทเป็นหลักธรรมที่สำคัญของ
พระพุทธศาสนา พระพุทธเจ้าตรัสไว้เป็นอมตบทว่า “อปฺปมาโท อมตํ ปทํ : ความไม่ประมาท เป็นทางแห่ง
อมตะ” พระสุตันตปิฎก คัมภีร์ขุททกนิกาย ธัมมบท  (พระไตรปิฎกฉบับจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 2539, 
เล่มที่ 25 ข้อที่ 21 หน้า 31) ทางแห่งอมตะ หมายถึง อุบายบรรลุอมตะ คำว่า อมตะ ในที่นี้หมายถึง พระ
นิพพาน ความไม่ประมาทชื่อว่ามีอุปการะมากในธรรมอันหาโทษมิได้ เพราะเป็นไปเพ่ือยังกุศลให้เกิดขึ้น 
พระพุทธเจ้าทรงตรัสสอนให้กระทำความไม่ประมาทในสถาน คือ 1.ในการละกายทุจริต บำเพ็ญกายสุจริต 
2.ในการละวจีทุจริต บำเพ็ญวจีสุจริต 3.ในการละมโนทุจริต บำเพ็ญมโนสุจริต 4.ในการละความเห็นผิด 
บำเพ็ญความเห็นถูก ในพระสุตันตปิฎก คัมภีร์อังคุตตรนิกาย  จตุกกนิบาต (พระไตรปิฎกฉบับจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย 2539, เล่มที่ 21 ข้อที่ 116 หน้า 178-179) 

ขั้นตอนที่ 2 น้อมนำองค์ธรรมมงคลสูตรข้อที่ 22 ถึงข้อที่ 26 มาประพฤติปฏิบัติ ซึ่งเป็น
กระบวนการของการอบรมคุณธรรม และแสวงหาธรรมเบื้องต้น เพ่ือสร้างตนให้เป็นผู้มีคุณสมบัติเพียงพอ 
ที่จะสามารถรองรับธรรมในระดับพ้ืนฐานได้ ได้แก่ (22) ความเคารพ คือการทำให้หนัก ได้แก่ การยกย่อง
เชิดชูบุคคลหรือสิ่งที่ควรยกย่องเชิดชู มีพระพุทธเจ้าเป็นต้น ความเคารพเป็นคุณธรรมของผู้ฝึกตนของอารย
ชนผู้ที่ได้รับการศึกษามาดี ผู้ที่ให้เกียรติให้ความเคารพผู้อ่ืนด้วยใจ ย่อมได้รับการเคารพตอบและเมื่อตาย
จากโลกนี้ไปแล้ว ย่อมเข้าถึงสวรรค์ หรือเกิดในโลกมนุษย์ ก็จะเกิดในตระกูลสูงมีตระกูลกษัตริย์เป็นต้น ใน
พระสุตันตปิฎก คัมภีร์มัชฌิมนิกาย อุปรปิัณณาสก์ (พระไตรปิฎกฉบับจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 2539, เล่ม
ที่ 14 ข้อที่ 295 หน้า 354) (23) ความอ่อนน้อมถ่อมตน คือการปฏิบัติตนมีบุคลิกภาพดี ไม่เย่อหยิ่ง ไม่



 วารสาร พุพุทธนวัตกรรมปริทรรศน์ทธนวัตกรรมปริทรรศน์    90 
            Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 2 (July-September 2021)  

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร-์อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวทิยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

มีทิฏฐิมานะ ไม่ถือตัว ไม่กระด้าง เป็นผู้เด่นในทางดีงาม เป็นผู้ขจัดมานะเสียได้ ขจัดความกระด้างเสียได้ 
เป็นผู้เช่นกับด้วยท่อนผ้าสำหรับเช็ดเท้า เสมอด้วยโคผู้ตัวเขาหัก และเป็นผู้เสมอด้วยงูพิษที่ถูกถอดเขี้ยว
แล้ว มีวาจาอ่อนหวาน มีวาจานิ่มนวล มีวาจาน่าปลื้มใจ (24) ความสันโดษ คือความยินดีด้วยของของตน มี
ความหมาย 3 ประการ คือ 1.สกํ สนฺตุฏฺ ยินดีด้วยของของตน 2.สนฺตํ สนฺตุฏฺ ยินดีด้วยของที่มีอยู่ 3.สมํ สนฺ
ตุฏฺ ยินดีสม่ำเสมอ ความสันโดษ ชื่อว่าเป็นมงคล เพราะเป็นเหตุละบาปธรรมทั้งหลาย มีความมักมาก 
ความปรารถนาลามกเป็นต้น ความสันโดษเป็นหลักธรรมนำตนสู่ความหลุดพ้น เพราะเป็นเครื่องหมาย
อบรมอริยมรรคและเพราะเป็นเหตุอยู่สบายในทิศทั้ง 4 (25) ความกตัญญู คือความเป็นผู้รู้อุปการะอัน
บุคคลอ่ืนทำแล้วแก่ตน ความกตัญญูนั้นมีความสำคัญมาก เพราะเป็นรากฐานแห่งการทำดีทุกอย่าง จะเห็น
ว่าความกตัญญูไม่ได้จัดเข้าไว้ในบารมี 10 แต่ความกตัญญูนี้ เป็นพ้ืนฐานรองรับให้บารมี 10 สำเร็จผลได้ 
และได้ชื่อว่าเป็นมงคลแก่ผู้ปฏิบัติ เพราะเป็นเหตุแห่งการบรรลุคุณวิเศษมีประการต่าง ๆ (26) การฟังธรรม
ตามกาล คือในเวลาที่จิตประกอบด้วยอุทธัจจะ หรือถูกอกุศลวิตกมีกามวิตกเป็นต้นอย่างใดอย่างหนึ่ง
ครอบงำแล้วฟังธรรมเพ่ือบรรเทาวิตกเหล่านั้น ในคัมภีร์ปรมัตถโชติกา ขุททกปาฐะอรรถกถา (พรไตรปิฎก
อรรถกถาฉบับจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 2562, ข้อ 9 หน้า 128) และในคัมภีร์อรรถกถาขุททกนิกาย 
(ปรมัตถโชติกา สุตตนิบาตอรรถกถา ภาคที่ 2 ข้อที่ 268 หน้า 102) ผู้ฟังธรรมย่อมได้รับประโยชน์ 5 อย่าง 
คือ (1) ย่อมได้ฟังสิ่งที่ยังไม่เคยฟัง (2) สิ่งใดเคยฟังแล้ว แต่ยังไม่เข้าใจชัด ย่อมเข้าใจชัดในสิ่งนั้น (3) 
บรรเทาความสงสัยเสียได้ (4) ทำความเห็นให้ถูกต้อง (5) จิตของผู้ฟังย่อมผ่องใส ในพระสุตันตปิฎก คัมภีร์
มหาวรรค (พระไตรปิฎกฉบับจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 2539, เล่มที่ 10 ข้อ155 หน้า 99) และในพระ
สุตันตปิฎก คัมภีร์อังคุตตรนิกาย ปัญจกนิบาต (พระไตรปิฎกฉบับจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 2539, เล่มที่ 
22 ข้อ 202 หน้า 344) การฟังธรรมตามกาลจัดเป็นการบำเพ็ญบุญอย่างหนึ่ง การฟังธรรมของบุคคลผู้ถึง
พร้อมด้วยอปุนิสัยย่อมเป็นเหตุบรรลุมรรคได้ในปัจจุบันและเป็นเหตุให้บรรลุมรรคได้ในอนาคต 

ขั้นตอนที่ 3 น้อมนำองค์ธรรมมงคลสูตรข้อที่ 27 ถึงข้อที่ 30 มาประพฤติปฏิบัติ ซึ่งเป็น
กระบวนการของการอบรมคุณธรรมและแสวงหาธรรมเบื้องสูง เพ่ือสร้างตนให้มีคุณธรรมเพียงพอจะที่
สามารถรองรับธรรมในระดับสูงได้ ได้แก่ (27) ความอดทน คือมีความทนทานทั้งกายและใจ อดทนต่อราคะ
โทสะโมหะ อดทนต่อคำกล่าวล่วงเกิน ความเจ็บใจ ความลำบากตรากตรำ ความเจ็บไข้ ความอดทนเป็น
เครื่องหล่อหลอมกายและใจให้มีความทนทาน อดทนได้มากเท่าใดก็ยิ่งเป็นผู้สามารถรับภาระหน้าที่อันหนัก
หน่วงแห่งยุคสมัยได้มากเพียงนั้น (28) ความเป็นผู้ว่าง่าย คือเมื่อถูกผู้อ่ืนว่ากล่าวอยู่โดยชอบธรรม ไม่ถึง
ความความกลบเกลื่อน หรือความเป็นผู้นิ่งเฉย หรือการคิดถึงคุณและโทษ กระทำความเอ้ือเฟ้ือ ความ
เคารพ ความถ่อมตน อย่างเหลือเกินให้ปรากฏ พระพุทธเจ้าทรงสรรเสริญความเป็นผู้ว่าง่ายว่าเป็นมงคล 
เพราะเป็นเหตุแห่งการได้โอวาทหรือคำแนะนำพร่ำสอนจากเพ่ือนพรหมจารีทั้งหลาย และเพราะเป็นเหตุ
แห่งการบรรลุคุณ คือการละโทษได้ (29) การเห็นสมณะ คือการเข้าไปหา การบำรุง การระลึกถึง การได้ยิน 
และได้เห็นบรรพชิตผู้มีกิเลสสงบแล้ว ผู้มีกาย วาจา จิต และปัญญาอันอบรมแล้ว ผู้ประกอบด้วยการฝึก
อย่างสูง ชื่อว่า การเห็นสมณะ การเห็นสมณะ ย่อมมีอุปการะมาก เพราะเป็นเหตุให้ได้ประสบสิ่งที่ยอด



 วารสาร พุพุทธนวัตกรรมปริทรรศน์ทธนวัตกรรมปริทรรศน์    91 
            Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 2 (July-September 2021)  

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร-์อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวทิยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

เยี่ยมมีทัสสนานุตตริยะ การเห็นอันยอดเยี่ยม เป็นต้น ในพระสุตันตปิฎก คัมภีร์ทีฆนิกาย ปาฏิกวรรค 
(พระไตรปิฎกฉบับจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 2539, เล่มที่ 11 ข้อ 327 หน้า 327) (30) การสนทนาธรรม
ตามกาล คือการพูดจากันในเรื่องความดีความชอบ เรื่องที่เป็นจริง มีเหตุมีผล มีหลักฐานอ้างอิง หลักปฏิบัติ
ในการสนทนาธรรมตามกาล คือสนทนากันในเวลาพลบค่ำ คือเวลาที่คนทั้งหลายเลิกทำงานทุกอย่าง เวลา
ใกล้รุ่ง คือเบื้องต้นแห่งวัน และในกาลนั้น ๆ คือในเวลาที่เป็นโอกาสเหมาะสมจะสนทนากันได้ การสนทนา
ธรรมตามกาล พระพุทธเจ้าตรัสว่าเป็นมงคล เพราะเป็นเหตุแห่งคุณทั้งหลาย เช่น ได้ความฉลาดในนิกายทั้ง 
5 ป้องกันไม่ให้นิวรณ์ธรรมครอบงำจิต ได้รับความแจ่มแจ้งเรื่องข้อธรรม และการปฏิบัติธรรมในด้านต่าง ๆ 
เป็นต้น การสนทนาธรรมตามกาลช่วยส่งเสริมการปฏิบัติธรรมให้เจริญก้าวหน้าจนถึงความหลุดพ้นจาก
กิเลส 

3) การพัฒนาคุณภาพชีวิตในระดับสูง ประกอบด้วย 2 ขั้นตอน 8 มงคล 
ขั้นตอนที่ 1 น้อมนำองค์ธรรมมงคลสูตรข้อที่ 31 ถึงข้อที่ 34 มาประพฤติปฏิบัติ ซึ่งเป็น

กระบวนการของการฝึกฝนอบรมภาคปฏิบัติเพ่ือกำจัดกิเลสให้สิ้นไป เพ่ือสร้างตนให้เป็นผู้สิ้นอาสวะกิเลส 
ได้แก่ (31) การเผาผลาญบาป คือการทำบาปธรรมทั้งหลายให้เร่าร้อน ให้หมดไปจากใจ เกาะติดอยู่ในใจ
ไม่ได้ ส่งผลให้จิตสะอาดผ่องใส การบำเพ็ญตบะธรรม เป็นเหตุผลของกันและกัน กล่าวคือ บุคคลผู้ที่จะทำ
อินทรีย์สังวรให้พร้อมมูลต้องอาศัยหิริโอตตัปปะและสติ เพราะคุณเครื่องสำรวมอินทรีย์ คือสติสังวรและ
หิริโอตตัปปะเป็นอุปนิสัยของอินทรีย์สังวร ในพระสุตันตปิฎก คัมภีร์ทีฆนิกาย มหาวรรค (พระไตรปิฎก
ฉบับจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 2539,  เล่มที่ 10 ข้อ 365 หน้า 291) คนที่มีหิริโอตตัปปะจะเป็นคนมี
อินทรีย์สังวร มีศีล มีสัมมาสมาธิ ยถาภูตญาณทัสสนะก็เกิดมี เมื่อเกิดยถาภูตญาณทัสสนะ นิพพิทาและ
วิราคะก็มี วิมุตติญาณ    ทัสสนะก็ย่อมมีตามมาเป็นลำดับ การบำเพ็ญตบะจึงเป็นการขจัดเผาผลาญบาป
ธรรมให้เร่าร้อนหมดไปจากใจ พร้อมกันนั้นก็สร้างกุศลธรรมให้เกิดขึ้นเจริญขึ้นในตน (32) การประพฤติ
พรหมจรรย์ คือเว้นจากเมถุนธรรม การประพฤติพรหมจรรย์ในมงคลสูตรนี้เป็นการปฏิบัติที่พัฒนาขึ้นมา
ตามลำดับจากการปฏิบัติมงคลในข้อเบื้องต้น เป็นการปรับพ้ืนฐานจิตใจให้หนักแน่นตั้งแต่ระดับโลกียะ ปรุง
จิตสูงขึ้นจนก้าวย่างเข้าสู่โลกุตตรธรรม อันเป็นความหลุดพ้นขั้นสูงสุด การประพฤติพรหมจรรย์ชื่อว่าเป็น
มงคล เพราะเป็นเหตุบรรลุคุณพิเศษมีประการต่าง ๆ ที่สูงขึ้นไป (33) การเห็นแจ้งอริยสัจ คือการเห็นด้วย
การเรียนรู้ ด้วยอำนาจแห่งญาณเครื่องแทงตลอด ดังที่พระอรรถกถาจารย์กล่าวไว้ว่า “พระโยคาวจรนั้นทำ
อยู่อย่างนั้น ย่อมแทงตลอดสัจจะ ด้วยปฏิเวธญาณดวงเดียว ย่อมตรัสรู้ด้วยอภิสมยญาณดวงเดียว คือย่อม
แทงตลอดซึ่งทุกข์ด้วยปฏิเวธญาณเครื่องกำหนดรู้ซึ่งสมุทัย ด้วยปฏิเวธญาณเป็นเหตุละซึ่งนิโรธสัจ ด้วย
ปฏิเวธญาณเครื่องทำให้แจ้ง ย่อมแทงตลอดซึ่งมรรคด้วยปฏิเวธญาณเป็นเหตุให้เจริญ” การเห็นอริยสัจ 
พระสุตันตปิฎก ในคัมภีร์สังยุตตนิกาย สคาถวรรค (พระไตรปิฎกฉบับจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 2539, เล่ม
ที่ 16 ข้อ 133 หน้า 224) คือ รู้ด้วยญาณเครื่องแทงตลอดนี้ พระพุทธเจ้าตรัสว่าเป็นมงคล เพราะทำให้ผู้
ปฏิบัติถึงความหลุดพ้นจากวัฏฏทุกข์ (34) การทำพระนิพพานให้แจ้งนิพพาน แปลว่า ดับ เย็นสนิท แสดง
ภาวะทางจิตใจ หมายถึง เย็นใจ สดชื่น ชุ่มชื่นใจ ดับความร้อนใจ เป็นเครื่องดับกิเลส ทำให้ราคะ โทสะ 



 วารสาร พุพุทธนวัตกรรมปริทรรศน์ทธนวัตกรรมปริทรรศน์    92 
            Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 2 (July-September 2021)  

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร-์อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวทิยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

โมหะ หมดสิ้นไป ไม่มีตัณหาเครื่องร้อยรัดหรือออกไปแล้วจากตัณหาที่เป็นเครื่องร้อยติดไว้กับภพ นิพพาน
มี 2 อย่างคือ 1.สอุปาทิเสสนิพพานธาตุ 2.อนุปาทิเสสนิพพานธาตุ ในพระสุตันตปิฎก คัมภีร์ขุททกนิกาย อิ
ติวุตฺตกะ (พระไตรปิฎกฉบับจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 2539,  เล่มที่ 15 ข้อ 44 หน้า 392) 

ขั้นตอนที่ 2 น้อมนำองค์ธรรมมงคลสูตรข้อที่ 35 ถึงข้อที่ 38 มาประพฤติปฏิบัต ิซึ่งเป็นการ
แสดงให้เห็นถึงคุณสมบัติ หรือคุณลักษณะของบุคคลผู้ได้รับการพัฒนาจนถึงขั้นสูงสุด ได้แก่ (35) จิตไม่
หวั่นไหวในโลกธรรม ข้อความพระบาลีในมงคลข้อนี้คือ ผุฏฺสฺส โลกธมฺเมหิ จิตฺตํ ยสฺส น กมฺปติ แปลว่า จิต
ของผู้ที่ถูกโลกธรรมกระทบแล้วไม่หวั่นไหว  ในพระสุตันตปิฎก คัมภีร์ขุททกนิกาย สุตตนิบาต 
(พระไตรปิฎกฉบับจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 2539, เล่มที่ 25 ข้อที่ 271 หน้า 563) โลกธรรมมี 8 ประการ 
ที่เป็นอิฏฐารมณ์ คือ ลาภ ยศ สรรเสริญ สุข ที่เป็นอนิฏฐารมณ์ คือ เสื่อมลาภ เสื่อมยศ นินทา ทุกข์ 
พระพุทธเจ้าตรัสอธิบายเรื่องจิตไม่หวั่นไหวด้วยโลกธรรมไว้ว่า ลาภ เสื่อมลาภ ยศ เสื่อมยศ นินทา 
สรรเสริญ สุข และทุกข์ ธรรมเหล่านี้ในหมู่มนุษย์ล้วนไม่เที่ยง ไม่มั่นคง มีความแปรผันเป็นธรรมดา แต่ท่าน
ผู้มีปัญญาดี มีสติรู้ธรรมเหล่านี้แล้ว ย่อมพิจารณาเห็นว่า มีความแปรผันเป็นธรรมดา อิฏฐารมณ์ (อารมณ์ที่
น่าปรารถนา) จึงยํ่ายีจิตของท่านไม่ได้ ท่านย่อมไม่ยินร้ายต่ออนิฏฐารมณ์ (อารมณ์ที่ไม่น่าปรารถนา) ความ
ยินดีหรือความยินร้าย ท่านขจัดปัดเป่าจนไม่มีอยู่ ท่านรู้ทางที่ปราศจากธุลี ไม่มีความเศร้าโศก เป็นผู้ถึงฝั่ง
แห่งภพ ย่อมรู้แจ้งชัดโดยถูกต้อง ในพระสุตันตปิฎก คัมภีร์อังคุตตรนิกาย อัฏฐกนิบาต (พระไตรปิฎกฉบับ
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 2539, เล่มที่ 23 ข้อ 5 หน้า 202-203) (36) จิตไม่เศร้าโศก พระพุทธเจ้าตรัสไว้ใน
มหาสติปัฏฐานสูตรว่า “ภิกษุทั้งหลาย ความโศกความเศร้าใจ ความแห้งใจความผาก ณ ภายใน ความเศร้า
โศก ณ ภายในของสัตว์ผู้ประกอบด้วยความฉิบหายอันใดอันหนึ่ง ผู้อันทุกขธรรมอันใดอันหนึ่งถูกต้องแล้ว 
อันใดเล่า ภิกษุทั้ งหลาย นี้ เราเรียกว่า ความโศก” พระสุตันตปิฎก ในคัมภีร์ทีฆนิกาย มหาวรรค 
(พระไตรปิฎกฉบับจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 2539, เล่มที่ 10 ข้อ 391 หน้า 325) ความโศกเกิดจากอะไร จะ
ตัดความโศกได้อย่างไร พระพุทธศาสนาได้ให้คำตอบในเรื่องนี้ไว้ว่า “เปมโต ชายเต โสโก : ความโศกยอ่มเกิด
จากความรัก เปมโต วิปฺปมุตฺตสฺส นตฺถิ โสโก กุโต ภยํ : ความโศกย่อมไม่มีแก่ผู้ปราศจากความรัก ภัยก็ไม่มี” 
ในพระสุตันตปิฎก คัมภีร์ขุททกนิกาย ธรรมบท (พระไตรปิฎกฉบับจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 2539, เล่มที่ 25 
ข้อ 212 หน้า 98) (37) จิตปราศจากกิเลสเพียงดังธุลี ธุลี คือฝุ่นละออง สิ่งใดหรือที่ใดมีธุลีส่งไปหรือมีธุลีจับ 
สิ่งนั้นย่อมเศร้าหมอง ราคะ โทสะ โมหะ ชื่อว่า ธุลี เพราะย่อมทำจิตให้เศร้าหมอง จิตที่ปราศจากกิเลสเพียง
ดังธุลีก็คือปราศจากความเศร้าหมอง กิเลสเพียงดังธุลีในที่นี้ ก็คือ ราคะ โทสะ โมหะ ที่มาเกาะจิต ทำให้จิต
เศร้างหมอง (38) จิตเกษม หมายถึง จิตที่ปราศจากโยคะ 4 ประการ พระสุตันตปิฎก ในคัมภีร์ทีฆนิกาย 
ปาฏิกวรรค (พระไตรปิฎกฉบับจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 2539, เล่มที่ 11 ข้อ 354 หน้า 277) คือ (1) กาม
โยคะ ความกำหนัดในกามคุณ 5 (2) ภวโยคะ ความกำหนัดด้วยอำนาจความพอใจในรูปภพและอรูปภพ (3) 
ทิฏฐิโยคะ ทิฏฐิ 6 ประการ ในอรรถกถาอังคุตตรนิกาย (คัมภีร์มโนรถปูรณี เล่มที่ 2 จตุกกนิบาตอรรถกถา 
ข้อ 10 หน้า 288-289) (4) อวิชชาโยคะ ความไม่รู้ในอริยสัจ จิตเกษมนีช้ื่อว่าเป็นมงคล เพราะนำมาซึ่งความ
เป็นผู้สูงสุดในโลก มีความเป็นผู้มีขันธ์อันไม่เป็นไปแล้ว และเพราะนำมาซึ่งความเป็นอาหุไนยบุคคลเป็นต้น 



 วารสาร พุพุทธนวัตกรรมปริทรรศน์ทธนวัตกรรมปริทรรศน์    93 
            Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 2 (July-September 2021)  

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร-์อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวทิยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

จิตเกษมเป็นจิตคงที่ย่อมได้แก่ของพระอรหันต์ผู้สิ้นอาสวะแล้วเท่านั้น 
หลักปฏิบัติเพ่ือนำไปสู่ความหลุดพ้นตั้งแต่ระดับโลกียะจนถึงระดับโลกุตตระ เป็นการปฏิบัติ

เพ่ือไปสู่ความพอดี หรือการมีดุลยภาพของชีวิต มีความสัมพันธ์อันกลมกลืนระหว่างการดำเนินชีวิต กับ
สภาพแวดล้อม ก็คือ หลักมงคลสูตร ที่วางข้อปฏิบัติเอาไว้ถึง 38 ประการ ตั้งแต่ข้อ 1 การไม่คบคนพาล ถึง
ข้อ 18 ว่าด้วยการบำเพ็ญทานและสงเคราะห์มวลประชา นับเป็นการพัฒนาคุณภาพชีวิตในระดับต้น คือ
เป็นเรื่องของการสร้างชีวิต เรื่องที่เกี่ยวกับสังคม การศึกษา การทำมาหาเลี้ยงชีพ เรื่องครอบครัว ตั้งแต่ข้อ 
19 ที่ว่าด้วยการเว้นจากบาป ถึงข้อ 30 ว่าด้วยการสนทนาธรรม นับเป็นการพัฒนาคุณภาพชีวิตใน
ระดับกลาง คือเป็นเรื่องของการพัฒนาคุณภาพชีวิตเพ่ือการปรับปรุงจิตใจให้ก้าวหน้าโดยตรง และตั้งแต่ข้อ 
31 ที่ว่าด้วยตบะ ถึงข้อ 38 ว่าด้วยจิตเกษม นับเป็นการพัฒนาคุณภาพชีวิตในระดับสูงสุดเพ่ือความสิ้น
กิเลส เป็นกระบวนการมุ่งปฏิบัติธรรมะเพ่ือกำจัดกิเลสให้สิ้นไป เป็นการสร้างตนให้เป็นผู้สิ้นอาสวะกิเลส 
บรรลุอรหันต์ มุ่งสู่พระนิพพาน ซึ่งการปฏิบัติตามหลักมงคลสูตรนั้น เป็นการมุ่งพัฒนาคุณภาพชีวิตทั้ง 3 
ระดับ คือ 

1. การสร้างชีวิต 2. การพัฒนาจิตใจ  3. มุ่งตรงนิพพาน อธิบายได้ดังนี้ 
1. การสร้างชีวิต คือการพัฒนาคุณภาพชีวิตในระดับต้น เป็นการพัฒนาตนให้เป็นคนมี

คุณภาพทั้งภายในและภายนอก ด้วยการมีคุณภาพชีวิตที่ดี สามารถพิจารณาได้จากปัจจัยภายในและปัจจัย
ภายนอก ปัจจัยภายนอก นับได้จากความเพียบพร้อมของสิ่งที่ เป็นสัปปายะหรือปัจจัยที่เอ้ือต่อการ
ดำรงชีวิต นั่นคือ การมีสิ่งแวดล้อมที่เอ้ือให้คนมีคุณภาพชีวิตที่ดี ดังกระบวนการพัฒนาชีวิตตามหลักมงคล
สูตรในระดับต้น และตามแนวทางวิทยาการสมัยใหม่ ที่เริ่มต้นการปฏิบัติโดยการฝึกฝนควบคุมตนเอง อาทิ 
การมีสัมมาทิฏฐิ หรือความคิดเห็นที่ดี สามารถแยกแยะความดีความชั่ว การเลือกปฏิบัติในทางที่ถูกที่ควร 
เช่น การเลือกคบมิตร การหมั่นสร้างสมความรู้ความสามารถหรือศักยภาพในตนเองให้เพ่ิมขึ้น การเลือก
บริโภคหรือใช้สอยในสิ่งที่เป็นประโยชน์ การมีระเบียบวินัยในตนเอง การมีกิริยามารยาทที่สุภาพเรียบร้อย
เป็นต้น วิธีปฏิบัติดังกล่าวนี้ เป็นปัจจัยเอ้ือหนุนทำให้ตนเองเป็นผู้ที่มีคุณภาพชีวิตที่ดี ที่ เพียบพร้อมไปด้วย
สิ่งเอ้ืออำนวยความสะดวกสบายในการดำรงชีวิตของตน หรือเป็นการพัฒนาตนให้มีคุณภาพสมบูรณ์พร้อม
ด้วยปัจจัยภายนอก ตลอดจนมีความสามารถในการเป็นที่พ่ึงให้แก่คนอ่ืน ทั้งคนในครอบครัวและคนอ่ืน ๆ 
ในสังคม และเมื่อสร้างพ้ืนฐานของตนเองพร้อมแล้ว ทีนี้เข้าสู่ปัจจัยภายใน คือการเป็นผู้มีคุณธรรม รู้จัก
รับผิดชอบคนในครอบครัว สงเคราะห์คนใกล้เคียง มีจิตอาสาหรือการบำเพ็ญประโยชน์แก่สังคม ด้วยการ
เสียสละแบ่งปันทรัพย์สินสิ่งของหรือกำลังแรงกายแรงใจช่วยเหลือผู้ อ่ืนที่เดือดร้อน รวมไปถึงการประพฤติ
ตนให้อยู่ในศีลธรรม ผู้มีคุณธรรมและความรับผิดชอบดังนี้ จึงถือว่าเป็นผู้ที่ได้รับการพัฒนาชีวิตในระดับต้น
หรอืเป็นคนคุณภาพของสังคม 

2. การพัฒนาจิตใจ คือการพัฒนาคุณภาพชีวิตในระดับกลาง เป็นการพัฒนาตนให้มี
คุณธรรมระดับสูงทางจิตใจ การพัฒนาตนในระดับนี้สูงกว่าการเป็นเพียงผู้รู้จักรับผิดชอบทำหน้าที่ทาง
สังคม แต่เป็นการพัฒนาภายในที่เพ่ิมคุณธรรมระดับสูงทางจิตใจ โดยการแสวงหาสาระของชีวิตตาม



 วารสาร พุพุทธนวัตกรรมปริทรรศน์ทธนวัตกรรมปริทรรศน์    94 
            Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 2 (July-September 2021)  

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร-์อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวทิยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

แนวทางของพระพุทธศาสนา เริ่มต้นจากการเว้นจากบาปหรือความชั่วทุกชนิด ประกอบแต่กรรมดี มีความ
เคารพให้เกียรติผู้อ่ืนทั้งกาย วาจา ใจเป็นต้น เรื่อยไปจนถึงการทำสมาธิยกระดับจิตใจให้เป็นอิสระบริสุทธิ์
หลุดพ้นจากกิเลสทั้งปวง หรือการฝึกอบรมจิตตามแนวทางพระพุทธศาสนา การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน 
เพ่ือให้เกิดความสงบทางจิตใจ ไม่หวั่นไหว เกิดความหยั่งรู้สัจธรรมของโลก เป็นผู้มีอารมณ์มั่นคง มี
สติปัญญาและเหตุผล เรียกว่าเป็นผู้มีจิตใจสูงดังนี้ จึงถือว่าเป็นผู้มีคุณภาพชีวิตที่ดีในระดับกลาง 

3. มุ่งตรงนิพพาน คือการพัฒนาคุณภาพชีวิตในระดับสูง เป็นการพัฒนาตนเพ่ือความสิ้น
กิเลส อันเป็นคุณลักษณะของผู้ได้รับการพัฒนาจนถึงขั้นสูงสุดตามจุดมุ่งหมายในพระพุทธศาสนา ซึ่งเป็น
จุดมุ่งหมายสำคัญในทาง โลกุตตระ คือการพัฒนาตนเพ่ือกำจัดกิเลสให้สิ้นไป เป็นสภาวะหมดกิเลสหรือ
บรรลุอรหันตผล (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2553, หน้า 164) ซึ่งนับเป็นเรื่องที่เป็นไปได้ยาก
สำหรับมนุษย์ปุถุชนธรรมดาโดยทั่วไป ที่มุ่งหมายการพัฒนาชีวิตให้มีคุณภาพหรือความสุขในระดับโลกิยะ
เท่านั้น อย่างไรก็ตามการปฏิบัติตนเพ่ือนำไปสู่การพัฒนาชีวิตในระดับสูงตามหลักมงคลนี้ เริ่มต้นจากการ
สำรวมอินทรีย์ การหมั่นศึกษาและปฏิบัติธรรม ประพฤติหรือรักษาพรหมจรรย์ปฏิบัติตามมรรคมีองค์ ๘ 
หรืออัฏฐังคิกมรรค(สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตโต), 2561, หน้า 293)  หนทางแห่งการหลุดพ้น 
8 ประการ เจริญสมาธิ ปฏิบัติวิปัสสนา ตั้งสติกำหนดพิจารณาสิ่งทั้งหลายให้รู้เห็นเท่าทันตามความเป็นจริง 
ไม่ให้ถูกครอบงำด้วยความยินดียินร้ายหรือหวั่นไหวไปตามกิเลส 

ดังนั้น ด้วยหลักคำสอนในมงคลสูตรนี้ จึงเป็นแรงบันดาลใจให้ได้มองเห็นความสำคัญ ในการ
พัฒนาคุณภาพชีวิตมาปรับใช้ในการดำเนินชีวิตให้ถูกต้อง เมื่อการดำเนินชีวิตได้ถูกต้องตามหลักธรรมแล้ว
ทุกอย่าง การพัฒนาคุณภาพชีวิตก็จะดีขึ้นสมบูรณ์เป็นลำดับ ทำให้สังคมเกิดความปลอดภัยร่มเย็นน่าอยู่ 
เป็นความสำเร็จแห่งชีวิตที่สมบูรณ์อย่างแท้จริง 

บทสรุป  
การพัฒนาคุณภาพชีวิตนั้น เป็นการฝึกฝนอบรม โดยเริ่มจากที่ตนเองควบคุมความประพฤติ

ของตนเอง สร้างสมความสามารถหรือศักยภาพในตนเอง เพ่ือให้สามารถพ่ึงพาตนเองรวมถึงสามารถเป็นที่
พ่ึงให้แก่คนอ่ืน ทั้งคนในครอบครัวและคนอ่ืน ๆ ในสังคมได้ กระบวนการดังกล่าวจึงไม่ได้เป็นไปเพ่ือ
ประโยชน์ส่วนตนเท่านั้น แต่ยังประโยชน์แก่ผู้อ่ืนและสังคม นั่นคือ ก่อให้เกิดการอยู่ร่วมกันอย่างสงบสุข 
เป็นการพัฒนาชีวิตในทำนองเดียวกันกับการปฏิบัติกระบวนการพัฒนาดังกล่าว เน้นย้ำให้เห็นว่า หลักธรรม
คำสอนในทางพระพุทธศาสนานั้น แม้จะผ่านกาลเวลามาสองพันกว่าปี แต่ยังมีความเป็นสากล ที่สามารถ
นำมาใช้ปฏิบัติในการดำเนินชีวิตได้ตลอดกาล ด้วยมีหลักการเช่นเดียวกันกับการพัฒนาชีวิตในแบบที่
สมัยใหม่เรียกกันว่า การพัฒนาแบบองค์รวม คือทำให้ชีวิตดีขึ้นพร้อม ๆ กัน ดังนั้นการน้อมนำหลักมงคล
สูตรมาใช้ในการพัฒนาตนให้มีชีวิตที่ดีขึ้น เจริญขึ้น หรือมีคุณภาพชีวิตที่ดีนั้น ต้องปฏิบัติไปตาม
กระบวนการพัฒนาชีวิตในสามระดับ คือการพัฒนาคุณภาพชีวิตในระดับต้น ระดับกลาง และระดับสูง 
พระพุทธเจ้าได้ทรงแสดงสูตรสำเร็จในการพัฒนาคุณภาพชีวิตมนุษย์ ให้มีความก้าวหน้าทั้งทางโลกและทาง
ธรรมทั้งโลกนี้และโลกหน้า จนถึงการบรรลุมรรคผลนิพพานในที่สุดตามหลักมงคลชีวิต 38 ประการ ผู้ที่



 วารสาร พุพุทธนวัตกรรมปริทรรศน์ทธนวัตกรรมปริทรรศน์    95 
            Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 2 (July-September 2021)  

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร-์อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวทิยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

 
 
 
 
 
 
เอกสารอ้างอิง  
1. หนังสือ 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2553). อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2556). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. พิมพ์ครั้งที่ 

18. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ผลิธัมม์. 
 

ปฏิบัติตามหลักสูตรดังกล่าวนี้จะประสบผลสำเร็จทุกคน รับประกันจากการเป็นหลักสูตรที่ได้รับการพิสูจน์
มานานกว่า 2,600 ปี และที่สำคัญหลักมงคลชีวิตนี้ เป็นสูตรสำเร็จที่มนุษย์ทุกคนต้องรู้ ต้องศึกษา เพ่ือชีวิต
ของตนเองจะได้รับการพัฒนาก้าวไปข้างหน้าฝ่ายเดียว จวบกระทั่งบรรลุถึงเป้าหมายสูงสุดของชีวิตหมด
กิเลสเข้าสู่นิพพาน การพัฒนาคุณภาพชีวิตตามหลักมงคลสูตรในทางพระพุทธศาสนาจึงถูกกล่าวขาน และ
ได้รับการยอมรับโดยทั่วไปว่า เป็นหลักธรรมในการทำให้ชีวิตดีขึ้น หรือพัฒนาให้เจริญงอกงามยิ่งขึ้นทั้งทาง
กาย วาจา ใจ ทั้งระดับเบื้องต้น ท่ามกลาง และเบื้องสูง โดยต้องอาศัยรูปแบบการดำเนินชีวิตของแต่ละคน
เป็นปัจจัยสำคัญ เพ่ือให้เกิดการพัฒนาที่มีประสิทธิภาพ และยั่งยืนตามหลักการทางพระพุทธศาสนาต่อไป 


