
 วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์    96 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 2 (July-September 2021)  

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

บทความวิชาการ 

แนวทางกำหนดรู้ขันธ์ 5 ในยุคนิวนอร์มอล 

Guidelines for Contemplating the Five Aggregates in the  New Normal Age  
 

นางเบญจวรรณ  ชยางกูร ณ อยุธยา 
Benchawan Chayangkura Na Ayutthaya 

สังกัด : กรมป้องกันและบรรเทาสาธารณภัย 
Department of Disaster Prevention and Mitigation 

midori.opp@gmail.com,hunsirikul 

1974@gmail.com 

 

 

บทคัดย่อ 
ประเทศไทยประสบกับวิกฤตการณ์การแพร่เชื่อของ “โคโรน่าไวรัส” หรือเรียกว่า ( โควิด19) 

ส่งผลกระทบต่อวิถีชีวิตของคนทั่วโลก ทำให้ประชาชนต้องปรับตัวการใช้ชีวิตในสังคมใหม่ นำมาสู่สังคมที่
เรียกว่า New Normal คือการใช้ชีวิตในวิถีใหม่ที่แตกต่างไปจากอดีต ทำให้มนุษย์เราเกิดความทุกข์ 
ความเครียด ความซึมเศร้า เพราะมนุษย์มีร่างกายและจิตใจ ชีวิตของมนุษย์เกิดจากภาวการณ์ปรุงแต่งและ
รวมกันของขันธ์ 5 ได้แก่ รูป เวทนา สัญญา สังขาร และวิญญาณ ขันธ์ คือ ร่างกายกับจิตใจ ขันธ์เป็นภาระ
ที่ทำให้เกิดทุกข์ ในทางพระพุทธศาสนาสอนให้ดับทุกข์ด้วยการเจริญกรรมฐานเป็นอุปกรณ์ในการพิจารณา
และกำหนดรู้ เพราะทุกคนมีร่างกายและจิตใจ การเจริญสติ จึงต้องใช้ขันธ์ 5 เป็นอารมณ์ด้วยการกำหนดรู้
ฐานทั้ง 4 คือ กาย เวทนา จิต และธรรม พิจารณาจนเห็นการเกิดดับของขันธ์ 5 เห็นตามธรรมชาติที่เกิดขึ้น 
เห็นตามความเป็นเจริงว่ามีการเกิดขึ้นและดับไป ไม่มีใครบังคับให้เกิดดับ เห็นไตรลักษณ์ กำหนดรู้เท่าทัน
และเข้าใจทุกข์ การเข้าถึงภาวะแห่งการดับทุกข์ด้วยการฝึกปฏิบัติกรรมฐานเป็นที่ตั้งแห่งการทำงานของจิต 
เป็นสิ่งที่ใช้อารมณ์ในการเจริญภาวนา เป็นกลวิธีอุบายเหนี่ยวนำสมาธิให้ตั้งมั่น แนวทางกำหนดรู้ขันธ์ 5 ใน
ยุคนิวนอร์มอล เป็นการกำหนดรู้แบบใหม่ในสังคมที่เปลี่ยนแปลงใหม่ กำหนดเป็นปกติแต่ให้รู้เท่าทันกับ
การเปลี่ยนแปลงใหม่ และสามารถอยู่ร่วม หรืออยู่กับการเปลี่ยนใหม่ เหมือนกับที่เคยอยู่ปกติที่ผ่านมา ซึ่ง
แนวทางการกำหนดรู้ คือ การรู้เรื่องอริยสัจ 4 และมีสติปฎิฐาน 4 
 
 
 
 
คำสำคัญ:  แนวทางกำหนดรู้ขันธ์ 5   นิวนอร์มอล  

Received:  September  27,  2021    Revised:  October  4,  2021 
Accepted:  October    6,  2021 

mailto:1974@gmail.com


วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์    97 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 2 (July-September 2021)  

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Abstract  
Thailand was faced with a crisis of spreading the belief of "Coronavirus" or called (COVID 

19). Affect the way of life of people all over the world Causing people to adapt to life in a new 
society. Brought to a society called New Normal. Is to live in a new way that is different from the 
past. Causing us human suffering, stress, and depression. Because humans have a body and mind. 
Human life arises from the situation and the combination of the five aggregates, as; Corporeality, 
Sensation, Perception, Mental formations and Consciousness. Khan is the body and the mind. Khan 
is a burden that causes suffering. In Buddhism, teaching to end suffering through meditation is a 
device for considering and determining knowledge. Because everyone has a body and mind. 
Mindfulness Therefore, the five aggregates must be used as mood by defining the four knowledge 
bases Is the body of pity, the mind and the dharma. Is able to consider the occurrence and 
cessation of five aggregates to understand the nature of life, and moreover he can figure the way 
that life is and uncontrollable entity under the rule of three characteristics. Accessing the state of 
the cessation of suffering through meditation practice is the site of mental functioning. It is 
something that uses emotions in the prayer. Is a tactic to induce concentration. Guidelines for 
Contemplating the Five Aggregates in the New Normal Age It is a new form of knowledge in a new 
changed society. Define as normal, but keep up with the new changes. And can live together Or 
stay with a new replacement As usual in the past. Which Guidelines for Contemplating the Five 
Aggregates is have Noble Truth 4 and Satipaṭṭhāna 4. 

 

 

 

Keywords:  Guidelines for Contemplating,Five Aggregates,  New Normal  
 
 
 
 
 

บทนำ 

สถานการณ์โลกปัจจุบันอยู่ในสภาวะที่ต้องเผชิญกับความผันผวนทางเศรษฐกิจและสังคมอัน
เนื่องมาจากการแพร่ระบาดของโรคโควิด-2019 สังคมโลกมีการดำรงชีวิตประจำวันที่หวาดระแวงและ
จะต้องเฝ้าระวังมิให้ตนเองต้องได้รับการติดเชื้อเพราะอาจทำให้เกิดความทุกข์ทรมานจากอาการของโรค 
บางรายอาจถึงกับสูญเสียชีวิต พลัดพรากของสิ่งอันเป็นที่รัก และประสบกับเหตุการณ์ที่ไม่สมปรารถนาใน
สิ่งอันใดที่หวังไว้ อันเป็นผลสืบเนื่องมาจากผลกระทบของมหันตภัยโควิด-19 สถานการณ์การแพร่ระบาด



วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์    98 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 2 (July-September 2021)  

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ของ “โควิด-19” ช่วงปลาย พ.ศ. 2562 ถึง พ.ศ. 2564 นั้น เป็นสถานการณ์ที่เกิดขึ้นอย่างรวดเร็วและ
รุนแรงจนแพร่กระจายไปในประเทศต่างๆ ทั่วโลก มีผู้คนเจ็บป่วยและล้มตายจำนวนมาก บางประเทศต้อง
ประกาศปิดประเทศ สายการบินที่เชื่อมกันทั้งโลกไม่สามารถเปิดเส้นทางการบินได้ดังเดิมทั้งในประเทศ
และระหว่างประเทศ การแพร่ระบาดของเชื้อไวรัสโคโรนาสายพันธุ์ ใหม่ หรือ COVID-19 ส่งผลกระทบต่อ
ระบบเศรษฐกิจและสังคมของประชากรทั่วโลก เกิดปัญหาทางเศรษฐกิจ ประชากรขาดรายได้ ไม่มีเงินจ่าย
ค่าสาธารณูปโภค ค่ารักษาพยาบาล ค่าการศึกษาของบุตร ฯลฯ ส่งผลกระทบต่อสังคม โดยเฉพาะสังคม
ครอบครัวที่จะต้องดิ้นรนเพ่ือหารายได้จุนเจือครอบครัวในยุคที่เศรษฐกิจตกต่ำ  และปัญหาอ่ืน ๆ ในสังคม
มีเพิ่มมากขึ้น ได้แก่ ปัญหาการซื้อ-ขายยาเสพติด การเลิกจ้างหรือการปรับอัตราเงินเดือน (อ้างอิงข้อมูล
จาก TerraBKK.com < https://www.terrabkk. com/ articles/ 197654> เม ื ่อว ันที ่  20 เมษายน 
2563) ดังนั้นเพื่อความอยู่รอดในสังคมปัจจุบัน ทุกชีวิตจึงต้องมีการปรับเปลี่ยนการดำเนินชีวิตใหม่ตาม
สถานการณ์วิกฤตที่เกิดขึ้น คำว่า  “New Normal” นายแพทย์สุรพล อิสรไกรศีล ราชบัณฑิต ได้ให้
ความหมายว่า เป็นสถานการณ์หรือปรากฏการณ์ ที่แต่เดิมเป็นสิ่งที่ไม่ปกติ ผู้คนไม่คุ้นเคย ไม่ใช่มาตรฐาน 
ต่อมามีเหตุหรือวิกฤตบางอย่างทำให้มีการเปลี่ยนแปลง มีผลทำให้สถานการณ์หรือปรากฏการณ์นั้น
กลายเป็นสิ่งที่ปรกติและเป็นมาตรฐาน(สุรพล อิสรไกรศีล, ราชบัณฑิตบัญญัติศัพท์คำว่า New Normal, 
เรียกใช้เมื ่อ 30 มิถุนายน 2563จาก https://www.facebook.com/surapol.issaragrisil) เป็นชีวิตวิถี
ใหม่ (New Normal) หรือความปกติใหม่ ซึ่งเป็นรูปแบบการดำเนินชีวิตอย่างใหม่ที่แตกต่างจากอดีตและ
เป็นวิวัฒนาการใหม่ของสังคมโลกอีกด้วย ได้แก่ การที่ประชาชนให้ความสำคัญกับการสวมหน้ากากเพ่ือ
ป้องกันโรค การเว้นระยะห่างสำหรับบุคคล การล้างมือบ่อยๆ เช็ดมือด้วยแอลกอฮอร์ การใส่แมส การเรียน
ออนไลน์ การประชุมออนไลน์ การทำงานที่บ้าน การซื้อสินค้าออนไลน์ การทำธุรกรรม รวมทั้งการใช้
เทคโนโลยีเข้ามามีส่วนช่วยในการสื่อสารและการใช้ชีวิตประจำวัน และการไปในสถานที่สาธารณะ ลดการ
ปฏิสัมพันธ์ รวมทั้งการกักกันตนเอง เป็นต้น ดังนั้นวิถีชีวิตแบบ New Normal จึงเป็นกระบวนใช้ชีวิตแบบ
ใหม่ที่ประชากรในยุคปัจจุบันจะต้องปรับตัวให้ทันต่อเหตุการณ์ ถึงแม้ว่าจะมีความทุกข์ใจ ลำบากใจ คับ
แค้นและอึดอัดใจกับรูปแบบการเปลี ่ยนแปลงวิถ ีช ีว ิตใหม่เพียงใดก็ตาม ในฐานะที ่ผ ู ้ เ ข ียนเป็น
พุทธศาสนิกชนจะได้นำเสนอแนวทางกำหนดรู้ขันธ์ 5 ในยุคนิวนอร์มอล เพื่อให้ทุกชีวิตที่อยู่ร่วมกันในยุค 
“New Normal” สามารถใช้ชีวิตประจำวันได้อย่างปกติ แต่เป็นปกติใหม่ (New Normal) ท่ามกลางความ
ทุกข์ท้ังปวงที่อยู่รอบตัว โดยมีขันธ์ 5 ซึ่งประกอบด้วยรูป นาม เป็นฐานที่ตั้งของการกำหนดรู้และปล่อยวาง
ความทุกข์/สุข อันเป็นไปตามกฎธรรมชาติ(พระพรหมคุณาภรณ์ , 2550,หน้า 10)สิ่งปรุงแต่งทั้งหลาย ทั้ง
ปวงไม่เที่ยง เป็นทุกข์ ไม่ใช่ตัวตน สิ่งต่าง ๆ ทั้งหลายเหล่านี้เป็นสามัญลักษณะ (พุทธทาสภิกขุ, 2535, หน้า 
28-29)  และเมื่อทุกชีวิตมีความเข้าใจชีวิตตามความเป็นจริงก็จะสามารถดำรงชีวิตตามแนวทางของโลกใน
ยุคปกติใหม่ หรือ New Normal ได้อย่างมีความสุข ซึ่งผู้เขียนจะได้นำเสนอแนวทางการกำหนดรู้ขันธ์ 5 
ในยุคนิวนอร์มอล ในลำดับต่อไป   

 



วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์    99 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 2 (July-September 2021)  

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ขันธ์ 5 
          ร่างกายมนุษย์เป็นเพียงองค์ประกอบหนึ่งของชีวิต หรือกล่าวอีกนัยหนึ่ง ชีวิตประกอบไปด้วย
ส่วนประกอบ 2 ส่วนหลัก ที่เรียกว่าองค์ประกอบแห่งชีวิต ได้แก่ (1) องค์ประกอบฝ่ายร่างกาย(รูปธรรม) 
(2) องค์ประกอบฝ่ายจิตใจ (นามธรรม) เรียกว่าขันธ์ 5 สมดังที่พระผู้มีพระภาคตรัสว่า “ขันธ์ทั้ง 5 คือ รูป 
เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ” พระอภิธรรมปิฎก ในคัมภีร์วิภังค์ (พระไตรปิฎกฉบับจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย 2539, เล่มที่ 35 ข้อที ่1, หน้า 1) ความทุกข์ ความสุขไม่สามารถเกิดขึ้นได้เองถ้าไม่มีฐานรับข้อมูล
ในบุคคลนั้นๆ ในที่นี้ผู้เขียนหมายถึง บุคคลทุกเพศ วัย ก่อนที่ศึกษารายละเอียดเรื่องขันธ์ 5 อันเป็นกอง
แห่งรูปธรรมแนะนามธรรมห้าหมวดที่ประชุมกันเข้าเป็นหน่วยรวม ซึ่งบัญญัติเรียกว่า สัตว์ บุคคล ตัวตน 
เรา เขา เป็นต้น ส่วนประกอบห้าอย่างที่รวมเข้าเป็นชีวิต (พระพรหมคุณาภรณ์ , 2555, หน้า 162) ผู้เขียน
จะกล่าวถึงองค์ประกอบของร่างกายของมนุษย์ในมุมมองของพระพุทธศาสนาประกอบความเข้าใจพอ
สังเขป ดังนี้ความทุกข์ ความสุขไม่สามารถเกิดขึ้นได้เองถ้าไม่มีฐานรับข้อมูลในบุคคลนั้นๆ ในที่นี้ผู้เขียน
หมายถึง บุคคลทุกเพศ วัย ก่อนที่ศึกษารายละเอียดเรื่องขันธ์ ๕ อันเป็นกองแห่งรูปธรรมแนะนามธรรมห้า
หมวดที่ประชุมกันเข้าเป็นหน่วยรวม ซึ่งบัญญัติเรียกว่า สัตว์ บุคคล ตัวตน เรา เขา เป็นต้น ส่วนประกอบ
ห้าอย่างที่รวมเข้าเป็นชีวิต (พระพรหมคุณาภรณ์ , 2555, หน้า 162) ผู้เขียนจะกล่าวถึงองค์ประกอบของ
ร่างกายของมนุษย์ในมุมมองของพระพุทธศาสนาประกอบความเข้าใจพอสังเขป ดังนี้ 
             ความหมายขันธ์ 5 
             คัมภีร์พระไตรปิฎก ปรากฏคำว่า “ขันธ์ 5”  หมายถึงองค์ประกอบของร่างกาย 5 ประการ 
ได้แก่ รูปขันธ์ (กองรูป) เวทนาขันธ์ (กองเวทนา) สัญญาขันธ์ (กองสัญญา) สังขารขันธ์ (กองสังขาร)และ
วิญญาณขันธ์ (กองวิญญาณ) พระอภิธรรมปิฎก ในคัมภีร์วิภังค์ (พระไตรปิฎกฉบับจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
2539, เล่มที่ 35 ข้อที่ 1, หน้า 1) ทั้งที่เป็นอดีต อนาคตและปัจจุบัน ภายในหรือภายนอก หยาบหรือ
ละเอียด เลวหรือประณีต ไกลหรือใกล้ พระสุตันตปิฎก  ในสังยุตตนิกาย ขันธวารวรรค (พระไตรปิฎกฉบับ
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 2539, เล่มที่ 17 ข้อที่ 48, หน้า 66-67) 
              คัมภีร์อรรถกถา ปรากฏคำว่า “ขันธ์ 5”  หมายถึง รูปขันธ์ เวทนาขันธ์ สัญญาขันธ์ สังขารขันธ์ 
วิญญาณขันธ์ คำว่า รูปชันธ์ จึงได้แก่ กองรูป ส่วนแห่งรูป คำว่า เวทนาขันธ์ ได้แก่ กองแห่งเวทนา ส่วนแห่ง
เวทนา เป็นต้น ตัวอย่างเช่น กองแห่งรูป คือส่วนแห่งรูป 25  ส่วนแห่งรูป 96 ซึ่งทรงจำแนกไว้ในโอกาส 11 
อย่าง มีรูปที่เป็นอดีต อนาคต และปัจจุบัน โดยดำรัสที่ตรัสว่า “มหาภูตรูป 4 ”ชื่อว่า “รูปขันธ์” เป็นต้น พระ
อภิธรรมปิฎก ในคัมภีร์วิภังค์ (พระไตรปิฎกฉบับจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย2539, เล่มที่ 35 ข้อที่ 1, หน้า 2) 
                คัมภีร์วิสุทธิมรรค ให้ความหมายว่า “สรีระร่างกาย เรียกว่าอัตภาพ อีกอย่างหนึ่งขันธ์ทั้ง 5 
เรียกว่าอัตภาพเพราะขันธ์ทั้ง 5 นั้นเป็นแดนอาศัยให้เกิดสมมติบัญญัติต่างๆ ขึ้น สัตว์เหล่าใดนับเนื่องอยู่ใน
อัตภาพนั้น คือกำหนดตั้งลงในอัตภาพนั้น เพราะฉะนั้น สัตว์เหล่านั้นจึงเรียกว่า ผู้มีอัตภาพ” (วิสุทฺธิ. (ไทย) 
1/256/457) ในขันธ์ 5 ประการ ธรรมชาติทุกชนิดมีความแตกสลายไป 



วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์    100 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 2 (July-September 2021)  

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

                พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) ขันธ์ แปลว่า กองแห่งรูปธรรมและนามธรรมห้าหมวดที่
ประชุมร่วมกันเข้าเป็นหน่วยรวม ซึ่งบัญญัติเรียกว่า สัตว์ บุคคล ตัวตน เรา-เขา เป็นต้น หรือส่วนประกอบ
ห้าอย่างท่ีรวมเข้าเป็นชีวิต ได้แก่ 
  (1) รูปขันธ์ คือ ส่วนที่เป็นรูป ร่างกาย พฤติกรรม และคุณสมบัติต่าง ๆ ของส่วนที่เป็น
ร่างกาย ที่เป็นธาตุทั้ง ๔ เช่น เลือด เนื้อ น้ำเหลือง ความอบอุ่นในร่างกาย 

(2) เวทนาขันธ์ คือ ส่วนที่เป็นการเสวยรสอารมณ์ที่เกิดจากประสาทสัมผัสที่ทำให้เกิด
ความรู้สึก สุข ทุกข์ หรือเฉย ๆ เมื่อรับรู้เกิดความพอใจ มนุษย์เรียกว่า สุข เมื่อรับรู้เกิดความไม่พอใจ 
มนุษย์เรียกว่า ทุกข์ เมื่อรับรู้แล้วไม่ทุกข์ไม่สุข เรียกว่า อุเบกขา 

(3) สัญญาขันธ์ คือ ส่วนที่เป็นความกำหนดหมายให้จำอารมณ์นั้น ๆ ได้ความกำหนดได้
หมายรู้ในอารมณ์ 5 เช่น เสียงดัง รูปสวย กลิ่นหอม รสหวาน ร้อน และดีใจ 

(4) สังขารขันธ์ คือ ส่วนที่เป็นความปรุงแต่ง สภาพที่ปรุงแต่งจิตให้ดีหรือชั่วหรือเป็นกลาง 
ๆ คุณสมบัติต่าง ๆ ของจิต มีเจตนาเป็นตัวนำ ที่ปรุงแต่งคุณภาพของจิต ให้เป็นกุศล อกุศล และไม่ใช่กุศล
และอกุศล 

(5) วิญญาณขันธ์ คือ ส่วนที่เป็นความรู้แจ้งอารมณ์ความรับรู้อารมณ์โดยทางอายตนะ
ภายในทั้ง ๖ ได้รับรู้อายตนะภายนอกท้ัง 6 ประการ เช่น การได้ยิน การมองเห็น การได้กลิ่น เป็นต้น (พระ
พรหมคุณาภรณ์ , 2555, หน้า 162) 
               พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) กล่าวไว้ในหนังสือพุทธธรรมว่า ขันธ์ทั้ง 5 อาศัยซึ่งกันและ
กัน รูปขันธ์เป็นส่วนกาย นามขันธ์ทั้ง 4 เป็นส่วนใจ มีทั้งกายและใจจึงจะมีชีวิต กายกับใจทำหน้าที่เป็น
ปกติและประสานสอดคล้องกัน ชีวิตจึงจะดำรงอยู่ได้ด้วยดี (พระพรหมคุณาภรณ์, 2539, หน้า 24) ขันธ์ทั้ง 
5 ประกอบด้วย รูปขันธ์ (กองรูป) เวทนาขันธ์ (กองเวทนา) สัญญาขันธ์ (กองสัญญา) สังขารขันธ์ (กอง
สังขาร) วิญญาณขันธ์ (กองวิญญาณ) พระสุตันตปิฎก ในคัมภีร์วิภังค์ (พระไตรปิฎกฉบับจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย 2539, เล่มที่ 35 ข้อที่ 1 หน้า 1) ขันธ์ทั้งในส่วนที่เป็นรูปธรรมและนามธรรม มีความสัมพันธ์กัน
อย่างแนบแน่น เมื่อรูปขันธ์เกิดผัสสะย่อมส่งผลต่อนามขันธ์ทั้ง 4 ทันท ี

ความสำคัญของขันธ์ 5  
             ตามหลักพระพุทธศาสนาเรื่องชีวิตกับขันธ์ 5 เป็นเรื่องเดียวกัน ดังนั้นขันธ์ 5 จึงเป็นความสำคัญ
ในฐานะที่เป็นองค์ประกอบของร่างกายทั้งด้านรูปธรรมและนามธรรม หากไม่มีขันธ์ 5 ก็ไม่มีร่างกายและ
องค์ประกอบของร่างกาย ดังที่ได้นำเสนอรายละเอียดของขันธ์ 5 แล้วข้างต้น      
             รูปขันธ์ ประกอบด้วยร่างกายที่เราสามารถเห็นได้ สัมผัสได้ แตะต้องได้ตั้งแต่ศีรษะจรดเท้า เป็น
ส่วนประกอบร่างกายที่ประกอบด้วย มหาภูตรูป 4  พระสุตันตปิฎก  ในคัมภีร์วิภังค์ (พระไตรปิฎกฉบับจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย 2539, เล่มที่ 35 ข้อที่ 1 หน้า 1) ได้แก่ ปฐวีธาตุ อาโปธาตุ เตโชธาตุ วาโยธาตุรูป/
ร่างกายก็เปรียบเหมือนกับบ้านที่มีประตูหน้าต่าง 6 ช่องทาง สิ่งต่าง ๆ ภายนอกที่รับรู้ได้นั้นก็เนื่องมาจาก 6 
ช่องทางนี้ โดยมีอายตนภายในเป็นที่เชื่อมต่อให้เกิดความรู้ เป็นแดนต่อความรู้ฝ่ายภายใน ได้แก่ จักษุคือตา 



วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์    101 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 2 (July-September 2021)  

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

โสตะคือหู ฆานะคือจมูก ชิวหาคือลิ้น กายคือกาย มโนคือใจ สำหรับอายตนะภายนอก 6 นั้นเป็นตัวที่เชื่อมต่อ
ให้เกิดความรู้ แดนต่อความรู้ฝ่ายภายนอก รูปะคือรูป สิ่งที่เห็น สัททะคือเสียง คันฑะคือกลิ่น รสคือรส  
โผฏฐัพพะคือสัมผัสทางกาย สิ่งที่ถูกต้องกายและธรรมหรือธรรมารมณ์คืออารมณ์ท่ีเกิดกับใจสิ่งที่ใจนึกคิด ทั้ง 
6 อย่างนี้ เรียกทั่วไปว่า อารมณ์ 6 คือเป็นสิ่งสำหรับให้จิตยึดเหนี่ยว (พระพรหมคุณาภรณ์, 2555, หน้า 203)  
กฎธรรมชาติกำหนดให้ตาทำหน้าที่ดู  หูทำหน้าที่ฟังเสียง จมูกทำหน้าที่ดมกลิ่นและหายใจเข้าออก ลิ้นทำ
หน้าที่กลั้วอาหารให้เข้ากันและส่งในลงในลำคอ ช่วยในการออกเสียง ให้รู้รส กายมีความหมายว่าตน มักใช้คู่
กับคำว่า ร่าง เป็นร่างกายทำหน้าที่รับสัมผัสจากสิ่งแวดล้อมรอบตัว ใจคือสิ่งที่ทำหน้าที่รู้  รู้สึก นึก คิด  
 นามขันธ์ เป็นส่วนที่เป็นนามธรรม ไม่มีรูปร่าง แต่รับรู้ได้ทางใจ นามขันธ์ ประกอบด้วย เวทนา
ขันธ์ สัญญาขันธ์ สังขารขันธ์ วิญญาณขันธ์ เมื่อรูปขันธ์ส่งสัญญาณผ่านทาง ตา หู จมูก ลิ้น กาย นามขันธ์
จะทำงานทันที โดยเริ่มต้นจากวิญญาณขันธ์ทำหน้าที่ในการรับรู้ ตามด้วยสัญญาณขันธ์คือความจำ พร้อม
กับการปรุงแต่งของจิตซึ่งเป็นการทำงานของเวทนาขันธ์ แล้วในลำดับต่อไปคือการแสดงออกในส่วนที่เป็น
สังขารขันธ์คือการตอบโต้ต่อสิ่งเร้าหรือสิ่งกระตุ้นนั้น ๆ ที่ผ่านเข้ามาทางรูปขันธ์ การแสดงออกอันเป็น
พฤติกรรมที่แสดงออกให้เห็นทั้งด้านที่เป็นสุขและทุกข์ 
   ดังนั้นขันธ์ทั้ง 5 จึงมีความสำคัญยิ่งในการสร้างสุขหรือทุกข์ ให้เกิดขึ้นในตน ทั้งในการดำเนิน
ชีวิตประจำวันที่เรียกว่าโลกิยสุข หรือการบรรลุธรรมขั้นสูงสุดที่เรียกว่าโลกุตรธรรม  

การกำหนดรู้ ขันธ์ 5  
  การทำงานร่วมกันของขันธ์ 5 ด้วยการสัมผัสกับสิ่งต่างๆที่เข้ามากระทบกับรูป ซึ่งมีประสาท
การรับรู้เปิดประตูรออยู่แล้ว โดยผ่านเข้ามาที่ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ซึ่งเปรียบเสมือนเป็นตัวรับสัญญาณ  
ทำให้วงจรของทุกข์เริ่มทำงาน โดยตัวก่อเกิดเหตุที่สำคัญซึ่งทำหน้าที่เป็นผู้บงการให้เกิดความทะเยอทะยาน
ตามความต้องการของจิตผู้ถูกครอบงำ คืออุปาทานที่เข้าไปกำกับควบแน่นให้ความต้องการของจิตสม
ประสงค์ ทำให้ตัววิชชาไม่เกิด เมื่อจิตมีอุปาทานขันธ์เข้าไปยึดมั่น อาจทำให้เกิดได้ทั้งสุขเวทนาและ
ทุกขเวทนา คำว่าอุปาทาน พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) หมายถึงความถือมั่น ความยึดมั่นไม่ปล่อยวาง
ตามควรแก่เหตุผลเนื่องจากติดใคร่ชอบใจหรือใฝ่ปรารถนาอย่างแรง ดังนั้นอุปาทานขันธ์ จึงมีความหมายว่า 
ขันธ์อันเป็นที่ตั้งแห่งอุปาทาน ขันธ์ที่ประกอบด้วย อุปาทาน ได้แก่ เบญจขันธ์ คือ รูป เวทนา สัญญา สังขาร 
วิญญาณ ที่ประกอบด้วยอาสวะ (พระพรหมคุณาภรณ์, 2553, หน้า 572) สัจจธรรมแห่งความไม่รู้ ไม่เข้าใจ
ในความจริงของความทุกข์พระพุทธเจ้าทรงแสดงไว้ในมหาปรินิพพานสูตร ความตอนหนึ่งว่า “ภิกษุทั้งหลาย 
เพราะไม่ตรัสรู้ ไม่เข้าใจอริยสัจจ์ 4 ทั้งเราและเธอจึงได้วิ่งแล่นเร่ร่อนไป (ในชาติทั้งหลาย) สิ้นกาลนานอย่าง
นี้” ในคัมภีร์มหาวรรค (พระไตรปิฎกฉบับจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 2539, พระสุตันตปิฎก เล่มที่ 10 ข้อที่ 
168 หน้า 87) พระพุทธเจ้าตรัสสอนเรื่องทุกข์ทำอย่างไรจึงจะพ้นทุกข์ไม่ต้องวนเวียนตายเกิดอยู่ในกองทุกข ์
 ธัมมจักกัปปวัตนสูตร พระวินัยปิฎก (พระไตรปิฎกฉบับจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 2539, เล่มที่ 4 
ข้อที่ 13-14 หน้า 20-22) เป็นพระสูตรที่พระพุทธเจ้าแสดงครั้งแรกให้กับปัญจวัคคีย์ ทั้ง 5 ณ ป่าอิสิปตน



วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์    102 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 2 (July-September 2021)  

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

มฤคทายวัน ผลการแสดงธรรมครั ้งแรกปรากฏว่า พระอัญญาโกณทัญญะดวงตาเห็นธรรม นับว่าเป็น
พระสงฆ์รูปแรกในพระพุทธศาสนา สาระสำคัญของธัมมจักกัปปวัตนสูตรที่พระพุทธเจ้าตรัสสรุปโดยย่อดังนี้ 
 1) พระพุทธเจ้าสอนให้ ไม่ทำอยู่ 2 อย่าง ประการที่หนึ่ง คือกามสุขัลลิกานุโยค ไม่ทำตนให้
หมกมุ่นอยู่ในความสุข ในส่วนนี้จะทำให้เป็นบุคคลที่ไม่ขวนขวายในการปฏิบัติหน้าที่ของตนให้สมบูรณ์ 
ประการที่สอง คืออัตตะกิละมะถานุโยค ไม่ทำให้ตนเองต้องลำบากและเดือดร้อน เช่นการตั้งใจมุ่งมั่นที่จะ
ปฏิบัติหน้าที่ท่ีรับผิดชอบให้สำเร็จโดยไม่ดูแลสุขภาพ ร่างกายของตนเองอาจทำให้ภารกิจที่ตั้งไว้ไม่ประสบ
ความสำเร็จตามเป้าหมาย 
 2) พระพุทธเจ้าสอนให้ปฏิบัติ คือมัชฌิมาปฏิปทา หมายถึงการดำเนินชีวิตด้วยทางสายกลาง 
ไม่กระทำตนให้ตกอยู่ในอำนาจของ กามสุขัลลิกานุโยค อัตตะกิละมะถานุโยค ด้วยการเป็นผู้ตระหนักรู้
เรื่อง บาป บุญ คุณ โทษ อย่างผู้ไม่หลงระเริงกับชีวิต ไม่ประมาท และมีปัญญาในการแก้ไขปัญหา ด้วย
แนวทางแห่งอริยมรรค 8 ประการ 
 3) พระองค์สอนให้ รู้ว่าความทุกข์มีอะไรบ้าง มีลักษณะอย่างไรบ้าง ได้แก่ การเกิด ความแก่ 
ความตาย ความโศก ความร่ำไรรำพัน ความไม่สบายใจ ความคับแค้นใจ ความประสบกับสิ่งที่ไม่เป็นที่รักที่
พอใจ ความพลัดพรากจากสิ่งอันเป็นที่รักท่ีพอใจ  มีความปรารถนาสิ่งใดไม่ได้สิ่งนั้นรู้แนวทางในการค้นหา
ทุกข์ รู้วิธีการกำหนดแนวทาง และวิธีการปฏิบัติให้พ้นทุกข์  
 4) พระองค์ตรัสว่า อุปาทานขันธ์ ทั้ง 5 เป็นตัวทุกข์ เหตุแห่งทุกข์ คือ กามตัณหา ภะวะตัณหา 
และวิภวตัณหา 
 5) พระองค์ตรัสแนวทางการกำหนดรู้ อย่างผู้ที ่ดวงตาเห็นธรรม มีปัญญา มีความบริสุทธิ์
ปราศจากอวิชชา ว่า ควรกำหนดรู้ในทุกข์อริยสัจ ควรละในทุกข์สมุทัยอริยสัจ ควรทำให้แจ้งในทุกขนิโรจ
อริยสัจ และควรให้เจริญในทุกขนิโรธคามินีปฏิปทาอริยสัจ  
 6) ผลของการแสดงธัมมจักกัปปวัตนสูตร พระอัญญาโกณทัญญะหนึ่งในคณะปัญจวัคคีย์ ได้
สดับตรับฟังพระธรรมเทศนาและตั้งจิตกำหนดรู้ตามแนวทางของพระพุทธเจ้า ทำให้เกิดปัญญาว่า “ สิ่งใด
สิ่งหนึ่งมีความเกิดขึ้นเป็นธรรมดาแล้ว สิ่งนั้นทั้งปวงก็ต้องดับสลายไปเป็นธรรมดา”และขอบวชเป็น
พระสงฆ์รูปแรกในพระพุทธศาสนา   

ดังนั้นธัมมจักกัปปวัตนสูตรจึงเป็นปฐมแบบในการกำหนดรู้เพ่ือการปฏิบัติสู่ความเป็นผู้พ้นทุกข์ต่อไป 
 อนัตตลักขณสูตร พระวินัยปิฎก พระพุทธเจ้าได้ตรัสกับปัญจวัคคีย์ทั้ง 5 โดยมีใจความสำคัญ
ของพระสูตรว่า (พระไตรปิฎกฉบับจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 2539 , เล่มที่ 4 ข้อที่ 20 หน้า 27) “ภิกษุ
ทั้งหลาย รูป เวทนา สัญญา สังขาร และวิญญาณ เป็นอนัตตา ภิกษุทั้งหลาย ถ้ารูป เวทนา สัญญา สังขาร 
วิญญาณนี้จักเป็นอัตตาแล้วไซร้รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณนี้ไม่พึงเป็นไปเพ่ืออาพาธ และบุคคลพึง
ได้ในรูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณว่า “รูปเวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณของเราจงเป็นอย่างนี้
อย่าได้เป็นอย่างนั้น ภิกษุทั้งหลาย ก็เพราะรูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณเป็นอนัตตา ฉะนั้น จึงเป็นไป
เพื่ออาพาธและบุคคลย่อมไม่ได้ในรูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณว่า  “รูป เวทนา สัญญา สังขาร 



วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์    103 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 2 (July-September 2021)  

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

วิญญาณ ของเราจงเป็นอย่างนี้ อย่าได้เป็นอย่างนั้น” จากพระสูตรนี้ พระพุทธเจ้าทรงแสดงให้เห็นว่า รูป 
เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ นี้เป็นอนัตตา มิใช่อัตตา ทรงตรัสถึงทั้งห้านี้พึงเป็นไปเพื่ออาพาธ มิได้เป็น
ของเราจะกำหนดให้เป็นอย่างที่เราให้ เป็นอย่างนี้เป็นอย่างนั้น คงจะไม่ได้ ดังเช่นที่พระพุทธองค์ตรัส
ถามปัญจวัคคีย์ทั้ง 5 อีกว่ารูปเที่ยงหรือไม่เที่ยง เวทนาเที่ยงหรือไม่เที่ยง สัญญาเที่ยงหรือไม่เที่ยง  สังขาร
เที่ยงหรือไม่เที่ยงวิญญาณเที่ยงหรือไม่เที่ยง พระพุทธองค์จึงตรัสอีกว่า  “สิ่งใดไม่เที่ยง เป็นทุกข์ มีความ
แปรผันเป็นธรรมดาควรหรือที่จะเห็นสิ่งนั้นว่า นั่นของเรา เราเป็นนั่น นั่นเป็นอัตตาของเรา” พระวินัยปิฎก  
ในธัมมจักกัปปวัตนสูตร (พระไตรปิฎกฉบับจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 2539, เล่มที่ 4 ข้อที่ 21 หน้า 28-29) 
ย่อมแสดงให้เห็นว่าทั้งห้า หมายถึง รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ มีความไม่เที่ยง เป็นทุกข์ มีความ
แปรผัน ถือว่าเป็นอนัตตา ที่ไม่มีตัวตน ไม่ยึดมั่น ไม่ถือมั่น ไม่แน่นอน ทุกอย่างล้วนอนิจจัง โดยทั้งหมดนี้
เป็นเพียงองค์ประกอบที่เกิดขึ้นมาเรียกว่า ขันธ์ 5 ขันธ์ 5 (พระราชวรมุนี, 2528, หน้า 27) จึงหมายถึง 
กอง พวก หมวด หมู่ ลำตัว หมวดหนึ่งๆ ของรูปธรรมและนามธรรมทั้งหมดแบ่งออกเป็น 5 กอง คือ รูป
ขันธ์ กองรูป กองเวทนา สัญญา ขันธ์ กองสัญญา สังขารขันธ์ กองสังขาร วิญญาณขันธ์ กองวิญญาณ เรียก
รวมว่า “เบญจขันธ์” หรือ“ขันธ์ 5” 
 จากที่กล่าวมานี้จะเห็นได้ว่า “อนัตตา” (อนตฺตา) คือความมิใช่ตัวตน เป็นหลักคำสอนของพระ
สัมมาสัมพุทธเจ้า ที่ทรงตรัสสอนปัญจวัคคีย์ในอนัตตลักขณสูตรที่ปรากฏในคัมภีร์พระไตรปิฎกนั้น เป็น
หลักธรรมที่ทรงเทศน์สอนต่อจากธัมมจักกัปปวัตตนสูตร ส่วนอนัตตลักขณสูตรเป็นหลักธรรมที่ 2 ที่ทรง
สอนปัญจวัคคีย์ทั้ง 5 เมื่อได้ฟังพระสูตรนี้แล้ว ก็ได้สำเร็จเป็นพระอรหันต์  

แนวทางการกำหนดรู้ ขันธ์ 5 ตามหลักไตรลักษณ์ 

 ผู้เขียนได้นำเสนอข้างต้นว่า มนุษย์ทุกคนมีรูปและนามประกอบกันขึ้นเป็นร่างกาย คือรูปขันธ์
ซึ่งเป็นที่รวมของมหาภูตรูป 4 หรือธาตุดิน น้ำ ลม ไฟ อันมีคุณสมบัติประจำในแต่ละธาตุคือความไม่เที่ยง 
ความแปรเปลี่ยนตลอดเวลา ดังที่พระสารีบุตร ได้ยกมหาภูตรูป 4  พระสุตันตปิฎก  ในคัมภีร์มูลปัณณาสก์ 
(พระไตรปิฎกฉบับจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 2539 , เล่มที่ 12 ข้อที่ 302 หน้า330-337) มาเป็นเครื่องมือ 
ในการสื่อสารให้เห็นหลักไตรลักษณ์ คือความไม่เที่ยง ความสิ้นไป ความเสื่อมไป ความแปรผันเป็นของ
ธรรมดาของมหาภูตรูปภายในและภายนอก พระสารีบุตร ได้กล่าวไว้ในมหาภูตรูปว่า ไฉนกาย ซึ่งตั้งอยู่ชั่ว
เวลาเล็กน้อยที่ถูกตัณหาเข้าไปยึดถือว่าเรา ว่าของเรา ว่าเรามีอยู่ จักไม่ปรากฏเป็นของไม่เที่ยง มีความสิ้นไป
เป็นธรรมดา มีความเสื่อมไปเป็นธรรมดาและมีความแปรผันไปเป็นธรรมดาเล่า เมื่อธาตุทั้งหลายอันได้แก่ ปฐวี
ธาตุ อาโปธาตุ เตโชธาตุ และวาโยธาตุก็เป็นเช่นเดียวกันคือไม่เที่ยง มีความสิ้นไป มีความเสื่อมไป มีความผัน
แปรไปเป็นธรรมดาเช่นเดียวกัน การกำหนดรู้ขันธ์ 5 ตามหลักไตรลักษณ์นั้น เป็นการพิจารณาความจริงตาม
ธรรมชาติของรูปขันธ์ ที่ประกอบด้วยธาตุดิน น้ำ ลม ไฟ มารวมกันเป็นร่างกายว่ามีความไม่เที่ยง มีความสิ้นไป
มีความเสื่อมไป มีความผันแปรไปเป็นธรรมดา เฉกเช่นเดียวกันกับ ธาตุดิน น้ำ ลม ไฟ ที่มีอาการของความสิ้น
ไป มีความเสื่อมไป มีความผันแปรไปเป็นธรรมดา ดังนั้นเมื่อบุคคลทั้งหลายสามารถตรึกตรอง เปรียบเทียบ



วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์    104 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 2 (July-September 2021)  

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

และเห็นตามความเป็นจริงอย่างโยนิโสมนสิการ ก็จะสามารถวางใจให้ลด ละ ความทุกข์ท้ังหลายทั้งปวงได้ เกิด
ความตระหนักได้ว่า ความทุกข์จากเหตุการณ์โรคระบาดก็มีความไม่เที่ยงเช่นกัน สักวันหนึ่งโรคระบาดนี้ก็จะ
หมดไปไม่สามารถคงทนอยู่ได้ ฉะนั้นบุคคลทั้งหลายก็จะมีโอกาสฟื้นฟูสุขภาพกายและใจของตนเองและ
ครอบครัวรวมทั้งคนรอบข้างด้วยการเตรียมพร้อมป้องกันภัยจากโรคระบาดมิให้ตนเองต้องได้รับผลกระทบ 
หากสถานการณ์โรคโควิดผ่านไป และสุขภาพของทุกคนปลอดโรค ปลอดภัย ความสุขก็จะสามารถกลับมา
ดังเดิมได้เช่นกัน 

แนวทางการกำหนดรู้ ขันธ์ 5  ตามหลักอริยสัจจ์ 4 
 ทุกข์ คือ ความไม่สบายกาย ไม่สบายใจ มนุษย์ทุกคนไม่ว่าจะเป็นเด็กหรือผู้ใหญ่ ต่างก็มีความ
ทุกข์ด้วยกันทั้งนั้น ความทุกข์จึงเกิดขึ้นกับใครก็ได้ทุกขณะ เราจึงไม่ควรประมาทและพร้อมที่จะเผชิญหน้า
กับความจริงของทุกข์นั้นๆ ความทุกข์เกิดขึ้นที่ไหน และมีกระบวนการเกิดขึ้นจากขันธ์ 5 คือ องค์ประกอบ
ของชีวิตมี 5 ประการ  
               - รูป คือ ส่วนประกอบของชีวิตเป็นร่างกาย รวมถึงพฤติกรรมทั้งหมดของร่างกายด้วย                            
               - เวทนา คือ ความรู้สึกของกายและใจที่เกิดขึ้นต่อสิ่งที่รับรู้นั้นๆ (คือรู้ทางตาที่เกิดจากการได้
เห็น, รู้ทางหูที่เกิดจากการได้ยินได้ฟัง, รู้ทางจมูกที่เกิดจากได้กลิ่น, รู้ทางลิ้นที่เกิดจากการได้ลิ้มรส, รู้ทาง
กายที่เกิดจากการได้สัมผัส, รู้ทางใจที่เกิดจากการได้คิด) มี 3 อย่าง คือ ความรู้สึกสบายกายและสบายใจ 
เรียกว่า สุขเวทนา ความรู้สึกไม่สบายกายและสบายใจ เรียกว่า ทุกข์เวทนา   ความรู้สึกที่ไม่เป็นสุขและไม่
เป็นทุกข์ เรียกว่า อุเบกขาเวทนา                      
 - สัญญา คือ ความจำได้หมายรู้ในสิ่งต่างๆ ทั้งที่เป็นรูปธรรมและนามธรรม ที่เกิดจากตา หู จมูก 
ลิ้น กาย และใจ ได้สัมผัสกับ รูป เสียง กลิ่น รส สัมผัส และนึกคิด                    
 - สังขาร คือ การที่จิตของคนเราคิดปรุงแต่งไปในทางที่ดี ทางที่ชั่ว หรือทางที่ไม่ดีและไม่ชั่ว 
(การคิดกลางๆ) ซึ่งเป็นขั้นตอนที่ก่อให้เกิดพฤติกรรมทั้งทางดีและทางชั่ว หรือ เป็นแรงจูงใจหรือกระตุ้น
ผลักดันให้คนเราทำกระทำการอย่างใดอย่างหนึ่ง                   
 - วิญญาณ คือ การรับรู้อารมณ์ (ความรู้สึก)ของใจผ่านประสาทสัมผัสทั้ง 5 การรับรู้อารมณ์ทาง
ตา หรือ การเห็น เรียกว่า จักขุวิญญาณ การรับรู้อารมณ์ทางหู หรือ การได้ยิน เรียกว่า โสตวิญญาณ การ
รับรู้อารมณ์ทางจมูก หรือ การได้กลิ่น เรียกว่า ฆานวิญญาณ การรับรู้อารมณ์ทางลิ้น หรือ การลิ้มรส 
เรียกว่า ชิวหาวิญญาณ  การรับรู้อารมณ์ทางกาย หรือ การสัมผัสทางกาย เรียกว่า กายวิญญาณ การรับรู้
อารมณ์ทางใจ หรือ การคิด เรียกว่า มโนวิญญาณ              
 สรุป ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ เรียกว่า อายตนะภายในรูป เสียง กลิ่ น รส สัมผัส การนึกคิด
(ธรรมารมณ์) เรียกว่า อายตนะภายนอกอายตนะ แปลว่า สิ่งที่เชื่อมต่อให้เกิดการรับรู้  เช่น ตาบอด จะมอง
ไม่เห็นรูป (สิ่งต่างๆ) เมื่อมองไม่เห็น ความรู้ที่เกิดการจากมองไม่เห็นก็จะไม่มี แต่ก็มีข้อดี คือ ความทุกข์ที่
เกิดจากทางตาที่ได้เห็นก็จะไม่มี เป็นต้น ตา มองเห็นสิ่งที่ไม่ดี เกิดความทุกข์ทางใจ หูได้ยินเสียงที่ไม่ดี เกิด
ความทุกข์ทางใจ จมูกได้กลิ่นที่ไม่ดี เกิดความทุกข์ทางใจ ลิ้น ได้ลิ้มรสที่ไม่ดี เกิดความทุกข์ทางใจ กายได้



วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์    105 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 2 (July-September 2021)  

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

สัมผัสสิ่งที่ไม่ดี เกิดความทุกข์ทางใจและทางกาย ใจได้นึกคิดถึงสิ่งที่ไม่ดี เกิดความทุกข์ทางใจ ในทางตรง
ข้าม ตา มองเห็นสิ่งที่ดี เกิดความสุขทางใจ หู ได้ยินเสียงที่ดี เกิดความสุขทางใจ จมูกได้กลิ่นที่ดี เกิด
ความสุขทางใจ ลิ้น ได้ลิ้มรสที่ดี เกิดความสุขทางใจ กายได้สัมผัสสิ่งที่ดี เกิดความสุขทางใจและทางกาย ใจ
ได้นึกคิดถึงสิ่งที่ดี เกิดความสุขทางใจ ฉะนั้น ความสุขและความทุกข์ของคนเรานั้นเกิดขึ้นที่กายและที่ใจ เมื่อ
มีการกระทำเกิดขึ้นหรือมีพฤติกรรมเกิดขึ้น และเมื่อการกระทำนั้นผ่านไปแล้ว บางทีก็ทำให้เกิดความสุข
และความทุกข์ได้เช่น จดจำการกระทำนั้นได้ และได้นึกคิดเกี่ยวกับการกระทำนั้น ทำให้เกิดความไม่พอใจ  
เกิดความแค้นใจ เกิดความโศกเศร้าใจ เป็นต้น นี่เรียกว่า ความทุกข์ 

แนวทางการปฏิบัติการกำหนดรู้ขันธ์ 5 ในยุคนิวนอร์มอล 
  บทความนี้ผู้เขียนมุ่งเน้นไปที่การกำหนดรู้ขันธ์ 5 ในยุคนิวนอร์มอล ซึ่งเป็นยุคปัจจุบันที่ประชา
การทั่วโลกรวมทั้งประเทศไทยประสบความทุกข์นานัปการจากการแพร่ระบาดของไวรัส โคโรน่า (โควิด-19) 
ดังนั้นผู้เขียนจึงจะได้นำเสนอแนวทางการดำรงชีวิตอย่างปกติเหมือนเดิมที่เคยผ่านมาท่ามกลางความทุกข์ที่
เกิดขึ้นจากภัยโรคระบาดโดยการนำเสนอแนวทางการกำหนดรู้และอยู่กับความทุกข์อย่างผู้ที่วางใจเป็น
อุเบกขา สามารถดำรงชีวิตได้อย่างปกติจากผลกระทบของโรคระบาดที่ส่งผลกระทบต่อการทำมาหาเลี้ยงชีพ
ที่ฝืดเคือง รายได้ไม่เพียงพอกับรายจ่ายและปัญหาสังคมอื่น ๆ ที่อยู่รอบตัว ด้วยการกำหนดรู้ขันธ์ 5 ตั้งตน
ให้อยู่ในสัมมาทิฏฐิอันจะเป็นประโยชน์ต่อตนเองและครอบครัวรวมทั้งกัลยาณมิตรทั้งหลายในบทความนี้ 
ผู ้เขียนต้องการนำเสนอแนวทางกำหนดรู้ขันธ์ 5 ในยุคนิวนอร์มอลในการพัฒนาจิตโดยการปฏิบัติตาม
แนวทางของวิปัสสนากัมมัฎฐานตามแนวสติปัฏฐาน 4 จะทำให้สภาวะของจิตใจได้รับการเยียวยาและได้รับ
การพัฒนาควบคู่กันไป ช่วยให้บุคคลที่ตกอยู่ในทุกข์ได้พ้นทุกข์ รวมทั้งสามารถช่วยพัฒนาจิตใจของบุคคลให้
สามารถอยู่กับความเปลี่ยนแปลงและเผชิญกับปัญหาต่างๆ ได้อย่างเข้าใจในวิปัสสนากัมมัฎฐาน เพ่ือให้จิตมี
ความสงบนิ่ง พัฒนาเห็นความเป็นปัจจุบันของชีวิตและพบความสุขที่แท้จริง ในที่สุดจะเข้าใจกฎไตรลักษณ์
คือ อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา อันเป็นแนวทางของการสลัดคืนสู่การบรรลุธรรมข้ันสูงสุดต่อไป 
 แนวทางท่ีผู้เขียนจะเสนอ คือ แนวทางการพัฒนาจิต ซึ่งเป็นสิ่งสำคัญ แต่มนุษย์ส่วนใหญ่ยังไม่
เข้าใจทำให้หลงคิดว่า การมีชีวิตอยู่ในโลก คือ การเสพสุขทางตาเห็นของสวยงาม หูได้ยินเสียงที่รื่นหู จมูก
ที่ได้กลิ่นที่รื่นรมย์ ลิ้นได้รับรสอาหารที่ถูกใจ กายได้สัมผัสกับสิ่งที่อยากสัมผัส ซึ่งผลจากการได้สัมผัสทาง
อวัยวะต่างๆ ทำให้ใจหรือจิตของมนุษย์ในโลกเกิดความสุขจากการสัมผัสด้วยความรู้เท่าทัน จิตนั้นก็จะเกิด
ความเคยชินและต้องการสิ่งสัมผัสต่างๆ เหล่านี้มากยิ่งขึ้น ทำให้จิตหรือใจนี้ขาดพลังในการที่จะเพิ่มระดับ
การพัฒนาชีวิต เช่น จิตไม่สามารถสังเกตอารมณ์ที ่ขุ ่นมัวหรือเศร้าหมอง เครียดจากการกระทบกับ
เหตุการณ์ต่าง ๆ ในชีวิตที่ไม่ถูกใจหรือไม่สมปรารถนาได้ ทำให้สภาวะจิตเป็นทุกข์ต่อเนื่องยาวนาน นำไปสู่
สภาวะจิตหรือใจที่ตกต่ำ การหันมาให้ความสำคัญกับการพัฒนามนุษย์ในด้านของจิตใจจึงเป็นสิ่งที่จะต้อง
กระทำอย่างเร่งด่วน เพื่อแก้ไขปัญหาความเสื่อมทรามทางจิตใจและพัฒนาศักยภาพของบุคคลในยุค
ปัจจุบัน การพัฒนาจิตโดยการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตามหลักสติปัฏฐาน 4 (พระภัททันตะ อาสภะ 
มหาเถระ อัคคมหากัมมัฏฐานาจริยะ, 2532, หน้า 32-36) ซึ่งเป็นวิธีขจัดกิเลส ทำให้จิตสงบและมีปัญญา



วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์    106 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 2 (July-September 2021)  

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

เห็นแจ้งสัจธรรม เห็นแจ้งรูปนามโดยความเป็นพระไตรลักษณ์ที่เกิดขึ้นทางทวารทั้ง 6  หมายถึง ปัญญาที่เห็น
แจ้งชัดในรูปนามหรือขันธ์ 5 ว่ามีลักษณะของความไม่เที่ยงเป็นทุกข์ และความไม่ใช่ตัวใช่ตน เป็นภาวนามย
ปัญญาที่ทำให้เข้าใจถึงอริยสัจจ์ 4 จนบรรลุมรรค ผล นิพพาน ตามกำลังของวิปัสสนาญาณ    

บทสรุป 
พระพุทธศาสนาแสดงชีวิตว่าเต็มไปด้วยทุกข์ คือ มีชีวิตต่อเนื่องด้วยกระบวนการไม่เที่ยง

เปลี่ยนแปลงตลอดเวลา มนุษย์สามารถแก้ไขจัดการทุกข์หรือปัญหาที่มีให้หมดไปด้วยวิธีที่ถูกต้อง ก็จะมีผล
เป็นสุขได้ในที่สุด  มนุษย์ที่ชื่อว่าปัญญาดีเท่านั้นที่จะศึกษาและสามารถพัฒนาจิตให้หลุดพ้นจากทุกข์ได้  
ความทุกข์เป็นปัญหาชีวิตที่ต้องเผชิญหน้าทุกคน  ซึ่งการแก้ไขปัญหาชีวิตจะต้องดำเนินไปตามหลักเหตผุล
และสติปัญญา เพื่อช่วยให้มนุษย์ทุกคนมีความเข้าใจสภาพตามความเป็นจริงของธรรมชาติและรู้จักสภาพ
ชีวิตของตนเอง การจะพ้นทุกข์และดับทุกข์ได้ด้วยความเข้าใจในทุกข์ เหตุที่ทำให้เกิดทุกข์  ความดับทุกข์ 
และหนทางดับทุกข์  การที่จะเข้าถึงทุกข์ได้นั้นก็ด้วยการเจริญกัมมัฎฐาน ซึ่งการเจริญกัมมัฎฐานเป็นแต่
เพียงการฝึกอบรมจิตใจเพ่ือให้เห็นธรรมชาติของชีวิต ร่างกายและจิตใจของตัวเราเอง ธรรมชาติของจิตโดย
ปกติแล้วจะมีลักษณะประภัสสรขันธ์ แต่ที่ขุ่นข้องเศร้าหมองเกิดขึ้นจากอารมณ์มากระทบสัมผัสทางทวาร
ทั้ง 6 จึงทำให้ความขุ่นข้อง เศร้าหมอง เมื่อความทุกข์เกิดขึ้นมาแล้วก็จะดิ้นรนเพื่อให้พ้นจากทุกข์นั้น แต่
การจะพ้นจากทุกข์ก็ด้วยการเจริญกัมมัฎฐาน การพัฒนาจิตด้วยหลักสติปัฏฐาน 4 คือ กาย เวทนา จิต 
และธรรม เป็นสิ่งสำคัญมาก เพราะจิตที่ได้รับการพัฒนาหรือฝึกฝนอบรมแล้วย่อมส่งผลให้ ชีวิตเป็นไป
ในทางท่ีดีขึ้น สติปัญญาจากการพัฒนาจิตที่ได้รับการพัฒนาหรือฝีกฝนอบรมแล้วย่อมนำไปสู่การดับทุกข์ได้ 
ปุถุชนที่ยังมีกิเลสอยู่เมื่อปฏิบัติตามหลักภาวนา ก็ย่อมจะพบทางสว่างของชีวิตในหลายๆ ระดับขั้นตามแต่
ผลของการปฏิบัติ อาจกล่าวได้ว่าการปฏิบัติธรรมย่อมส่งผลให้ชีวิตเปลี่ยนแปลงไปในทางที่ดีข้ึน ไตรลักษณ์
ช่วยให้รู ้เท่าทันความจริงว่าสิ่งทั้งหลายทั้งปวงล้วนไม่ยั ่งยืน และไม่สามารถไปกำหนดให้เป็นไปที่ใจ
ปรารถนาได้ แม้เมื่อบุคคลประสบกับความทุกข์หรือปัญหา สัมมาทิฏฐิก็จะเป็นตัวนำไปสู่การคิดพิจารณา
ถึงประเด็นปัญหาและวิธีการแก้ปัญหาที่เกิดขึ้นอย่างถูกต้อง อันนำไปสู่การปรับสภาพจิตใจให้เข้ากับสภาพ
ความเป็นจริงนั้นๆ ได้ อย่างกลมกลืน ซึ่งเมื่อความทุกข์คลี่คลาย ความสุขสงบก็เกิดขึ้นในจิตใจ และ
เช่นเดียวกันเมื่อจิตใจได้พัฒนาจากการเห็นแจ้งถึงความจริงของสรรพสิ่ง ไม่ว่าจะมีเรื่องอะไรม ากระทบ 
บุคคลก็จะสามารถประคับประคองจิตใจให้สามารถเผชิญและทำความเข้าใจกับความจริงในชีวิตที่เกิดขึ้นได้ 
การเจริญกัมมัฎฐานไม่ว่าจะเป็นวิปัสสนาการเจริญกัมมัฎฐานหรือสมถกัมมัฎฐานก็ตามผู้ปฏิบัติต้องอาศัย
ร่างกายและจิตใจ หรือที่เราเรียกว่า ขันธ์ 5 ประกอบด้วย รูป เวทนา สัญญา สังขาร และวิญญาณ ว่าโดย
ย่อ ได้แก่ รูป (ร่างกาย) กับ นาม (จิตใจ) ขันธ์ 5 จึงถือว่ามีความสัมพันธ์และส่งผลต่อการเจริญการเจริญ
กัมมัฎฐานอย่างยิ่ง 

 

 

 



วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์    107 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 2 (July-September 2021)  

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

เอกสารอ้างอิง  
หนังสือ 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2550). พุทธธรรมฉบับปรับปรุงและขยายความ. พิมพ์ครั้งที่ 9. 

กรุงเทพมหานคร: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2555). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลธรรม. นนทบุรี :บริษัท  

เอส.อาร์.พริ้นติ้ง แมส โปรดักส์ จำกัด. 
พุทธทาสภิกขุ. (2535). คู่มือมนุษย์ฉบับสมบูรณ์. พิมพ์ครั้งที่ 5. กรุงเทพมหานคร : ธรรมสภาจัดพิมพ์  

เผยแพร่. 
พระราชวรมุนี (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). (2528). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. กรุงเทพมหานคร:   

ด่านสุทธาการพิมพ์. 
สุรพล อิสรไกรศีล. (2563). ราชบัณฑิตบัญญัติศัพท์คำว่า New Normal. เรียกใช้เมื่อ 30 มิถุนายน 2563  

จาก https://www.facebook.com/surapol.issaragrisil. 
 

 


