
วารสารวารสาร  พุพุทธนวัตกรรมปริทรรศน์ทธนวัตกรรมปริทรรศน์  105 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 3 (October-December 2021)  

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร-์อาทิตย ์ บัณฑิตวทิยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

บทบทความความวิจารณ์หนังสือวิจารณ์หนังสือ  
ชื่อหนังสือ   แก่นพุทธศาสน์ชื่อหนังสือ   แก่นพุทธศาสน์   

HHEEAARRTTWWOOOODD    OOFF    TTHHEE    BBOODDHHII    TTRREEEE 

 

ผู้วิจารณ์  นายณัฐพงศ์  นำศิริกุล 
Mr.nuttapong   namsirikul 

นักวิจัยอิสระ 
กระทรวงศึกษาธิการ 

ผู้ประกาศสถานโีทรทัศน ์ ทีเอ็นเอน็ช่อง  ๑๖ 
E-mail    thechinesepopup@gmail.com 

 

 
 
 

ผู้เขยีน :  พุทธทาสภิกขุ (พระธรรมโกศาจารย์)   
Author:  Buddhadasa Bhikku 
จำนวนหน้า:  148  หน้า 
ปีท่ีพิมพ์ :  2554 
สถานที่พิมพ์ :  โรงพิมพ์พระพุทธศาสนา  
ธรรมสภา เลขที ่ หมู่ที่ 10 1/4-5,2-14  
ถนน บรมราชชนนี  แขวง ศาลาธรรมสพน์  
เขตทวีวัฒนา   กรุงเทพมหานคร 10170  

 
 
 

คำนำ  
ในช่วงระหว่างปี 2504-2505 ณ โรงพยาบาลศิริราช คณะแพทย์ร่วมด้วยนักศึกษาแพทย์ ได้

นิมนต์ท่านพุทธทาสภิกขุ (พระธรรมโกศาจารย์)  แสดงปาฐกถารวมทั้งหมด 3 ครั้ง ได้แก่ ใจความทั้งหมดของ
พระพุทธศาสนา หัวใจของพุทธศาสนา คือสิ่งทั้งปวงไม่ควรยึดมั่นถือมั่น (17 ธันวาคม พ.ศ. 2504) ความว่าง 
ธรรมที่เป็นประโยชน์แก่ฆราวาส คือเรื่องสุญญตา (7 มกราคม พ.ศ. 2505) และวิธีปฏิบัติเพ่ือเป็นอยู่ด้วยความ
ว่าง (21 มกราคม พ.ศ. 2505) 



            วารสารวารสาร  พุพุทธนวัตทธนวัตกรกรรมปริทรรศน์รมปริทรรศน์  106 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 3 (October-December 2021)   

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร-์อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

หลังจากนั้นมีการถอดเทปออกมาทำเป็นหนังสือ โดยคณะผู้จัดทำตั้งชื่อหนังสือว่า แก่นพุทธศาสน์  
ตีพิมพ์โดยสำนักพิมพ์สุขภาพใจ ในปี พ.ศ. 2508 และในปีเดียวกันนั้นเอง หนังสือเล่มนี้ก็ได้รับรางวัลชนะเลิศ
หนังสือดีประจำปี จากองค์การด้านการศึกษา วิทยาศาสตร์ และวัฒนธรรมแห่ งสหประชาชาติ (UNESCO of 
United Nations)  ในภายหลังที่ได้มีภิกษุชาวอังกฤษแห่งสวนโมกข์ฯเป็นผู้แปล และใช้ชื่อว่า Heartwood of 
the Bodhi Tree  อันสามารถแปลตรง ๆ ตัวได้ว่า แก่นไม้แห่งต้นโพธิ์  

หนังสือแก่นพุทธศาสน์มิใช่เป็นเพียงแค่หนังสือที่พุทธศาสนิกชนทุกท่านควรจะได้อ่านเท่านั้น แต่ยัง
เป็นหนังสือที่มนุษย์ทุกคน ควรอ่าน  สาเหตุที่ผู้วิจารณ์สามารถกล่าวได้อย่างมั่นใจเช่นนี้ ก็เพราะได้รับการพิสูจน์
จากผู้อ่านทั่วโลก ต่างเชื้อชาติ ศาสนา และภาษา ที่แม้จะไม่ใช่พุทธศาสนิกชน ก็ยังชื่นชมยกย่อง อีกทั้งตัว
ผู้บรรยายธรรม ซึ่งในที่นี้ขออนุญาตเรียกในความเข้าใจว่า  ผู้เขียนท่านพุทธทาสภิกขุ (พระธรรมโกศาจารย์) ก็
ไดร้บัยกย่องเป็นบุคคลสำคัญของโลกจากสหประชาชาติ ในด้านการศึกษาศาสนาวัฒนธรรม และสันติภาพเช่นกัน 

เนื้อหาโดยย่อ 

หนังสือแก่นพุทธศาสน์  เนื้อหาแบ่งออกเป็น 3 บท ประกอบด้วย บทที่ 1 ใจความท้ังหมดของ
พระพุทธศาสนา บทที่ 2  ความว่าง  และบทที่ 3  วิธีปฏิบตัิเพ่ือเป็นอยู่ด้วยความว่าง 

บทที่ 1  ใจความท้ังหมดของพระพุทธศาสนา  

ผู้เขียนกล่าวโดยสรุปว่า ใจความสำคัญของพระพุทธศาสนา มุ่งเน้นไปยังเรื่องของการดับทุกข์เป็น
หลัก เนื่องในโอกาสที่ผู้เขียนบรรยายให้ผู้ประกอบวิชาชีพแพทย์ฟัง ท่านจึงอุปมาเปรียบเทียบหยิบเอาเรื่องโรคภัย
มาเทศน์สอน เพราะเป็นเรื่องใกล้ตัวกับกลุ่มผู้ฟังที่สุด โดยแบ่งออกเป็น โรคทางกาย (PHYSICAL DISEASE) โรค
ทางจิต (MENTAL DISEASE) และโรคทางวิญญาณ (SPIRITUAL DISEASE) โรคเหล่านี้จะรักษาด้วยธรรมะกำมือ
เดียวได้อย่างไร ซึ่งหากมนุษย์สามารถเข้าถึงความดับโดยไม่เหลือได้ ก็ถือว่า หายจากโรคได้ทั้งหมด ถือว่าเป็นการ
ละให้ขาดจากอวิชชา ตัณหา อุปปาทาน ที่ทำให้หลงอยู่กับสิ่งสมมติบนโลก ไม่ว่าจะเป็นสุขหรือทุกข์ก็ล้วนเป็น
เพียงมายา  เพราะฉะนั้นการควบคุมทำให้จิตให้ว่างนั้น จึงถือเป็นการดับทุกข์อย่างแท้จริง 

บทที่ 2  ความว่าง  

ท่านพุทธทาสภิกขุ (พระธรรมโกศาจารย์)  ได้เน้นย้ำให้พิจารณาถึงคำว่า สุญญตา โดยในบทนี้ท่าน
ได้ยกพุทธภาษิตขึ้นมารองรับหลายบทว่า ถ้าเป็นคำที่พระศาสดากล่าว จะโดยตรงโดยอ้อม ล้วนแต่มุ่งไปที่ความ
ว่างทั้งสิ้น และท่านผู้เขียนได้อธิบายภาษาธรรมให้เข้าใจด้วยภาษาโลก  และเนื่องจากท่านพุทธทาสภิกขุ เป็นผู้
แตกฉานภาษา และศึกษาศาสนา โดยไม่จำกัดนิกาย จึงยกวรรณกรรมอย่าง เว่ยหลาง หรือฮวงโป ขึ้นมาเป็น
ตัวอย่างว่า สามารถอธิบายหัวใจของพระพุทธศาสนาได้ด้วยคำไม่ก่ีคำ โดยมีแก่นอยู่ที่ว่า จิตก็ดี ธรรมะก็ดี พุทธ
ก็ดี หนทางก็ดี ความว่างก็ดี เหล่านี้คอื สิ่งเดียวกัน คือเมื่อสามารถทำจิตให้ว่างถึงทีสุ่ดแล้วก็คือนิพพาน  

 

 



วารสารวารสาร  พุพุทธนวัตกรรมปริทรรศน์ทธนวัตกรรมปริทรรศน์  107 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 3 (October-December 2021)  

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร-์อาทิตย ์ บัณฑิตวทิยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

บทที่ 3  วิธีปฏิบัติเพื่อเป็นอยู่ด้วยความว่าง  
ในบทสุดท้ายของหนังสือเล่มนี้ ท่านพุทธทาสภิกขุ ได้ให้เคล็ดลับในการเข้าถึงความว่างอันแท้จริง 

สำหรับชีวิตฆราวาสทั่วไป ที่แม้จะไม่ได้เล่าเรียนปริยัติมาโดยตรงก็สามารถเข้าถึงสุญญตาที่แท้จริงได้ คือการ
ดับไม่เหลือแห่งตัวตน หรือก็คือนิพพานนั่นเอง ซึ่งหากปฏิบัติอย่างถูกต้องแล้ว คำว่า  ตัวกูของกูนี้ ย่อมไม่มี
ทางจะได้เกิดอีกต่อไป ท่านพุทธทาสภิกขุ บรรยายถึงเคล็ดลับการพิจารณา เพื่อเข้าถึงความว่าง รวมถึงการ
เตรียมตวัขณะกระทำกาละ  เพ่ือเข้าสู่นิพพานด้วยจิตสุดท้ายก่อนตายได้ภายในเสี้ยววินาที 

บทวิจารณ์ 
ผู้วิจารณ์มีประเด็นแสดงความคิดเห็น 2 ประเด็น ได้แก่ ประเด็นเห็นด้วยและประเด็นตั้งข้อสังเกตดังนี้ 

ประเด็นที่เห็นด้วย 

ประเด็นที่ 1 การเลือกหัวข้อและเนื้อหา ผู้วิจารณ์เห็นว่า มีความเหมาะสมกับกลุ่มผู้ฟัง เนื่องจาก
ผู้เขียนได้รับอาราธนา จากคณะอาจารย์แพทย์ศาสตร์ศิริราชพยาบาล จึงได้แบ่งออกเป็นสามหัวข้อหลักๆ 
ด้วยกัน ได้แก่ ใจความทั้งหมดของพระพุทธศาสนา / ความว่าง และวิธีปฏิบัติเพ่ือเป็นอยู่ด้วยความว่าง โดยเน้น
ไปที่เรื่องโรค และวิธีจัดการกับโรคเป็นหลัก กลุ่มผู้ฟังเป็นกลุ่มที่ต้องจัดการกับผู้ป่วยและโรคต่างๆอยู่เป็นอาชีพ
ตลอดคืนวัน ผู้เขียน จึงเล่าถึงเรื่องโรคทางโลก อันแบ่งออกเป็นทางกาย (physical disease) ทางจิต (mental 
disease) และโรคทางวิญญาณ (spiritual disease) ซึ่งจำเป็นต้องใช้ธรรมะของพระพุทธเจ้าในการรักษา 
นับเป็นการขายของได้ตรงกับกลุ่มผู้บริโภคมากที่สุด เช่นเดียวกับการพุทธวิธีการสอนของพระศาสดาในครั้ง
พุทธกาล โดยเลือกกลุ่มนักเรียนและเรื่องราวที่จะเทศนา โดยเนื้อหาหลักๆในการบรรยายทั้งสามหัวข้อของ
ผู้เขียนนี้ มีส่วนเกี่ยวข้องกันทั้งหมด โดยมุ่งเน้นไปที่การอยู่เหนือสุข เหนือทุกข์ เหนือเกิด เหนือตาย อันเป็น
การเข้าถึงความดับโดยไม่เหลือย่างแท้จริง  

ประเด็นที่ 2 ลักษณะการใช้ภาษา ผู้วิจารณ์เห็นว่า การใช้ภาษาของผู้เขียนสามารถสื่อสารเข้าถึง
ผู้คนได้ง่าย เป็นการเทศนาสั่งสอนด้วยสำนวนภาษาที่เข้าใจง่าย และผู้ฟังก็เป็นกลุ่มชาวไทยพุทธที่มีความเคารพ
เลื่อมใสศรัทธาในตัวผู้บรรยายเป็นอย่างยิ่ง ผู้วิจารณ์มองว่าภาษาที่ใช้เป็นกันเอง กระชับ ชัดเจน ยกตัวอย่างบาง
คำ เช่น การทำให้ดับไม่เหลือซึ่ง ตัวกูของกู หรือการไปยึดติดในกามคุณ หรือยึดติดกับนิพพาน มันก็เป็นเรื่องที่
จัดว่าบ้าบอกันทั้งสองฝ่าย คำว่านิพพานชิมลอง   นิพพานน้อย ๆ นิพพานเด็กเล่น ท่านก็นำมาใช้แบ่งระดับของ
การเริ่มต้นเดินทางเข้าสู่นิพพานเพ่ือให้คนที่แม้จะไม่มีความรู้ด้านปริยัติเลยก็ยังสามารถที่จะเข้าใจได้ ในบทที่
สองเรื่องของความว่าง นั้น  ผู้วิจารณ์เห็นว่า ได้มีการยกท้ังป่า (อรัญญสัญญา) ทั้งอากาศ(อากาสานัญจายตนะ)
ไล่ไปจนถึงสุญญตาในระดับสูงสุดที่เรียกว่า ปรมานุตตรสุญญตา โดยที่ผู้วิจารณ์มองว่าท่านพยายามใช้คำศัพท์
ทางวิชาการทางพุทธศาสนาให้น้อยที่สุด แม้แต่คำว่า  สังขตธาตุ อสังขตธาตุ  ที่ท่านหมายถึงว่า ธรรมใดๆ ใน
โลกล้วนแบ่งออกเป็นสองอย่าง คือ สิ่งที่เคลื่อนไหวปรุงแต่ง เปลี่ยนแปลง กับสิ่งที่ไม่มีการปรุงแต่ง เปลี่ยนแปลง 
เป็นนิพพานธาตุ  แต่ก็มิได้กล่าวถึงศัพท์สองคำนี้เลยแม้แต่น้อย ถือได้ว่าเป็นเทคนิคการใช้ภาษาอย่างแยบยล 
เหมาะกับกลุ่มผู้อ่านที่ไม่ได้เรียนปริยัติมาโดยตรง ยิ่งเมื่อมีการ แปลเป็นภาษาอ่ืนๆ มากมายแล้ว ก็ยิ่งทำให้คน



            วารสารวารสาร  พุพุทธนวัตทธนวัตกรกรรมปริทรรศน์รมปริทรรศน์  108 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 3 (October-December 2021)   

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร-์อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ทั่วโลกเข้าใจได้ง่ายมากขึ้น เพราะผู้เขียนเป็นครูบาอาจารย์ที่แตกฉานทั้งภาษาโลกและภาษาธรรมอย่างแท้จริง 
จนทำให้การสาธยายธรรมของท่านในสามบทนี้ กลายเป็นหนังสือที่คนทุกชาติ ทุกภาษา ทุกศาสนา ต่างยกย่อง
ใหเ้ปน็หนังสือชนะเลิศรางวัล UNESCO 

ประเด็นที่ 3 การยกตัวอย่างและหลักฐานรองรับ 
ผู้วิจารณ์เห็นว่า การยกคำสอนของผู้บรรยาย โดยอ้างอิงคำสอนบาลีที่เป็นที่รู้จักท่ัวไป ซึ่งผู้เขียนที่

ได้รวบรวมเอาตถาคตภาสิตา หรือ พุทธภาษิตที่เป็นแก่นของศาสนามาไว้มากทีเดียว และก็ดูจะเป็นหมวดหมู่
เดียวกันไปทุกบททั้งเล่ม อันหนีไม่พ้นเรื่องของการละและดับให้ขาดจากอัตตา ตัวตน ตัวกูของกู ตัวอย่างเช่น  
สพฺเพ ธมฺมานาลํ อภินิเวสาย หมายถึงธรรมทั้งหลายทั้งปวง ไม่ควรยึดมั่นถือมั่น ได้ยินข้อนี้ ก็คือได้ยินทั้งหมด 
ปฏิบัติได้ข้อนี้ ก็คือปฏิบัติได้ทั้งหมด ได้ผลจากข้อนี้ ก็คือหายจากโรคทั้งหมด คือส่วนหนึ่งที่ท่านพุทธทาสเน้นย้ำ
ไว้ในหนังสือเล่มนี้ถึง 9 รอบ คำว่า สุญญตา  อีกหลายรอบเสียจนไม่สามารถนับได้ อันแสดงให้เห็นถึงการให้
ความสำคัญต่อความว่าง อันเป็นข้อความย้ำเตือนให้ละจากการยึดมั่นถือมั่นทั้งปวง เมื่อนั้นถึงจะถือว่าเป็นการ
ดับอย่างไม่เหลือ เป็นนิพพานอย่างแท้จริง  

พุทธภาษิตบางบท ท่านพุทธทาสภิกขุ ยกมาอธิบายอย่างน่าสนใจ เช่น สพฺพปาปสฺส อกรณํ กุสลสฺ
สูปสมฺปทา สจิตฺตปริโยทปนํ  เอตํ พุทฺธานสาสนํ  ไม่ทำความชั่วทั้งปวง ทำความดีให้เต็ม ทำจิตให้บริสุทธิ์ นี่คือ
หวัใจของพระพุทธศาสนา แบบนี้ท่านพุทธทาสก็ว่ามันก็ถูกเหมือนกัน ผู้วิจารณ์เห็นว่า เพราะมีคำที่ว่า ทำจิตใจ
ให้บริสุทธิ์ อันหมายถึงการละจากโลภะ โทสะ โมหะ ทั้งหมด ซึ่งก็สอดคล้องกับพุทธภาษิตที่ว่า สพฺเพ ธมฺมานาลํ 
อภินิเวสาย อันหมายถึงไม่ยึดมั่นกับอะไรทั้งสิ้นนี่เอง ส่วนเรื่องทำดี เว้นชั่วนั้น เป็นเรื่องที่ทุกศาสนาก็มีอยู่แล้ว 
จะหาจุดที่วิเศษสุดของศาสนาพุทธ ก็คือ  สจิตฺตปริโยทปนํ  อันหมายถึงเรื่องของการทำจิตใจให้บริสุทธิ์และว่าง
ดับไม่เหลือจากเรื่องทั้งปวง ละจากอัตตวาทุปาทาน อันหมายถึง ยึดมั่นในความรู้สึกว่ามีตัว มีตน  

จากที่กล่าวมานี้ เป็นพุทธภาษิตบางส่วนที่ผู้วิจารณ์ดึงออกมาจากในหนังสือแก่นพุทธศาสน์  ซึ่งจะ
เห็นได้ชัดเจนว่า แม้พุทธภาษิตจะมากมายราวกับใบไม้ในป่า แต่ที่ท่านพุทธทาสภิกขุหยิบยกมานั้นล้วนแล้วแต่มี
เนื้อหาไปในทางเดียวกันคือ มุ่งเน้นไปที่การดับแบบไม่เหลือ  มุ่งเน้นไปที่ความว่างและการดับทุกข์ การเข้าถึง
นิพพานขั้นสูงสุด ว่าในสังสารวัฏนี้ มันไม่มีอะไรน่าเป็น น่าเอา น่ามีอีกแล้ว ล้วนเป็นสุขเวทนาที่มนุษย์ปรุงแต่ง
ขึ้นมาเองทั้งสิ้น การดับแบบไม่เหลือ จึงเป็นความเกษมอย่างยิ่ง 

ขั้นสูงสุดของความไม่น่าเป็น ไม่น่าเอา ไม่น่ามี อะไรเลย ที่ท่านพุทธทาสมักกล่าวถึงเป็นประจำ คือ
คำว่าอตัมมยตา ซึ่งเป็นตาธรรมดวงสุดท้ายของท่านพุทธทาสภิกขุ หมายความว่า ไม่ขึ้นอยู่กับสิ่งนั้นอีกต่อไป 
เป็นผลสุดท้ายของความมีปัญญาขั้นสูงสุดที่ทําให้หลุดพ้นจากอวิชชา ถอนตัวออกมาได้ ถ้าแปลเอาแต่ใจความ
ตามสำนวนของทา่นพุทธทาสก็จะได้ความว่า กูไม่เอากับมึงแล้วโว้ย  

การสอนเรื่องอตัมมยตา โดยท่านพุทธทาสภิกขุนั้น เป็นการสอนโดยโยงจากสิ่งที่เป็นที่รู้จักดีอยู่แล้ว
อันได้แก่ กฎไตรลักษณ์ ซึ่งประกอบด้วยอนิจจตา ทุกขตา อนัตตตา ผนวกเข้ากับเรื่อง ธัมมัฏฐิตัตตา แปลว่า 
ความดำรงอยู่แห่งธรรมดาหรือธรรมชาติ เช่นดวงอาทิตย์ขึ้นทางทิศตะวันออกแล้ว ตกทางทิศตะวันตก เคย
เป็นมาอย่างไรก็เป็นอย่างนั้น ธัมมนิยามตา ความเปลี่ยนแปลงทำให้สิ่งต่างๆ เป็นไปตามวิถีของมัน เช่นใบไม้



วารสารวารสาร  พุพุทธนวัตกรรมปริทรรศน์ทธนวัตกรรมปริทรรศน์  109 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 3 (October-December 2021)  

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร-์อาทิตย ์ บัณฑิตวทิยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ดอกไม้หลากหลายชนิด ปะปนกันไป ต้นไม้หรือใบไม้ที่เคยมีสีสันอย่างนั้นก็คงความเป็นอย่างนั้นของมันไม่
เหมือนกันกับสิ่งอ่ืน ผนวกเข้ากับ อิทัปปัจจยตา อันเป็นกฎของเหตุปัจจัย จากนั้นจึงนำเสนอเรื่องสุญญตา 
แปลว่า  ความว่าง  ทุกสิ่งเป็นเพียงมายาภาพที่ผ่านมาแล้วก็ผ่านไป ผ่านมาเท่าไรก็ผ่านไปเท่านั้น สิ่งใดเกิดจาก
ความว่างสุดท้ายก็สลายไปสู่ความว่าง ตถตา ผ่านมาแล้วก็ผ่านไป ไม่มีอะไรเป็นสาระแก่นสาร ทุกอย่างล้วนมา
จากความว่างเปล่าไปสู่ความว่างเปล่า เรียกว่า ความเป็นเช่นนั้นเอง จนถึงเรื่องสูงสุดคืออตัมมยตา อันเป็นตา
ธรรมอันดับสุดท้ายในชุด ธรรมะ 9  ตา ที่ท่านโยงเข้าไว้ด้วยกันได้อย่างลงตัว  

ประเด็นที่ 4 เทคนิคที่ลัดสั้นตรงจริง ในการเข้าถึงนิพพาน ผู้วิจารณ์เห็นด้วยกับหลักการเทศนา
สั่งสอนอันเป็นระบบของผู้เขียนที่มุ่งเน้นไปที่ผลลัพธ์ มากกว่าจะเน้นภาษาทางวิชาการท่ีสละสลวยเป็นทางการ 
ผู้เขียนเลือกท่ีจะใช้ภาษาที่ตรงไปตรงมา เข้าถึง และยกตัวอย่างที่น่าสนใจให้ผู้ฟัง อาทิเช่น ปัญหาที่ถามว่า ตาย
แล้วเกิดหรือไม่ เป็นปัญหาทีโ่ง่ที่สุด และไม่ได้เกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนาเลย เรื่องตัวเราของเรา เรื่องตัวกูของ
กูนี้ คือปัญหาเพียงอันเดียวข้อเดียว สุญญตปปฏิสํยุตตา โลกุตตรา ธมมา นั้นจึงคือของขวัญสำหรับฆราวาส
โดยตรง หากเข้าใจเรื่องนี้แล้ว ก็เป็นอันจบ ไม่ต้องพูดถึงเรื่องอ่ืนกันอีกเลย ถ้าว่างถึงที่สุดแล้วมันก็ไม่ต้องทำ
อะไร อยู่นิ่งๆ มันก็ สะอาด สว่าง สงบ นิพพานในตัวมันเอง หลักใหญ่ของพระพุทธศาสนา ไม่มีอะไรมากไปกว่า
การกำจัดตัวกูของกูเสีย ธรรมะอันประเสริฐ มันสามารถเปลี่ยนจากตายโหง  กลายเป็นนิพพานข้างถนนได้  

ผู้วิจารณ์มองว่า ถึงแม้ว่าจะเป็นการแสดงธรรมเทศนา ด้วยภาษาที่ เข้าใจง่ายๆ แบบครู 
บาอาจารย์สายวัดป่า แต่เมื่อแปลออกมาเป็นภาษาต่างๆ ทั่วโลกแล้ว กลับได้รับความนิยมชมชอบและสร้าง
ความเข้าใจ รับรู้ต่อผู้คนในวงกว้าง มีความเป็นธรรมชาติ โดยไม่ใช้ภาษาวิชาการที่ประดิษฐ์ขึ้น โดยไม่จำกัดชาติ
พันธุ์และศาสนา นับเป็นการส่งสาส์นอันมีเนื้อความเป็นอมตะธรรมที่มีประโยชน์ยิ่ง 

ประเด็นตั้งข้อสังเกต 
ประเด็นที่ 1  เนื้อความที่ท่านสาธยายธรรมในครั้งนี้ ผู้บรรยายตั้งใจชี้เฉพาะให้กับผู้ฟังกลุ่มนี้ซึ่งเป็น

สายอาชีพแพทย์ ไม่ว่าเนื้อความที่ท่านถ่ายทอดออกมาจะครบถ้วนสักเพียงใดก็ตาม แต่ด้วยความตั้งใจในการ
ถ่ายทอดให้กับผู้ฟังเฉพาะกลุ่ม บางช่วง บางตอน ขาดหายไป ยกตัวอย่าง ข้อความที่ว่า  ถ้าเป็นสิ่งที่ไม่เป็นไปเพ่ือ
ดับทุกข์ พระพุทธเจ้าท่านทรงปฏิเสธไม่ยอมเกี่ยวข้องด้วย ไม่ยอมพยากรณ์ อย่างปัญหาที่ว่า ตายแล้วเกิดหรือไม่ 
อะไรไปเกิด เกิดอย่างไร ได้รับผลอย่างไร อย่างนี้ มันไม่ใช่เป็นปัญหาที่มุ่งตรงไปยังเรื่องดับทุกข์ ยิ่งไปกว่านั้นมัน
ยังไม่เกี่ยวกับพระพุทธศาสนา เพราะไม่ได้มุ่งหมายที่จะดับทุกข์   

ผู้วิจารณ์ตั้งข้อสังเกตว่า ข้อความบางตอน มิได้ครบถ้วนในมิติตามหลักการของพระพุทธศาสนาเพียง
แค่อ่านข้อความตรงนี้ก็พอจะเช้าใจเจตนาของผู้เขียน ว่าท่านมีเป้าหมายต้องการ ให้ผู้ฟังในขณะนั้น หรือท่าน
ผู้อ่านในขณะนี้ เข้าใจถึงแก่นของพระพุทธศาสนาโดยรวดเร็วทันที ท่านจึงได้ตัดเอาเนื้อความในส่วนที่ท่านคิดว่า
ไม่จำเป็นนั้นทิ้งไปเสีย โดยตั้งเป้าไปที่เรื่องของการดับทุกข์เป็นหลัก คือละจากอัตตา ตัวตนอย่างเด็ดขาด หรือดับ
แบบไม่เหลือ แต่ในความเป็นจริง ตลอดสี่สิบห้าปีแห่งการโปรดสัตว์ของพระศาสดา มิได้สอนเพียงแค่เรื่องของ
การดับทุกข์เท่านั้น แต่พระองค์ยังสอน ศาสตร์และศิลป์แห่งการใช้ชีวิต ในระดับโลกียะ  และโลกุตระ  เพ่ือให้อยู่
ในทางโลก โดยยังไม่จำเป็นต้องดับแบบไม่เหลือ ในชาตินี้ก็ได้   



            วารสารวารสาร  พุพุทธนวัตทธนวัตกรกรรมปริทรรศน์รมปริทรรศน์  110 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 3 (October-December 2021)   

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร-์อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ประเด็นที่ 2  แก่นพุทธศาสน์เล่มนี้ อาจเรียกได้ว่าเป็นแก่นพุทธทาสเสียมากกว่า ผู้วิจารณ์ตั้ง
ข้อสังเกตว่า เป้าหมายในการเทศนาของท่าน ถูกนำมาตีพิมพ์เป็นหนังสือ  เป้าหมายเดิมของท่านจึงถูกบิดเบือน
จากการเทศน์  สาธยายธรรมเฉพาะกลุ่มไปเป็นหนังสือระดับโลกไปโดยที่ตัวท่านเองไม่ได้ตั้งใจ คำปาฐกถาธรรม
ในโอกาสในโอกาสพิเศษของท่านพุทธทาสภิกขุ ซึ่งเป็นการเขียนโดยการถอดออกจากคำปาฐกถาธรรมแบบชนิด
ที่ว่าคำต่อคำโดยไม่มีการอธิบายเพ่ิมเติมข้อความใดๆทั้งสิ้น แม้แต่เชิงอรรถต่างๆ ก็มิได้นำมาอ้างอิง โดยเนื้อหา
ทั้งสามบทหลักๆ คือ ใจความทั้งหมดของพระพุทธศาสนา / ความว่าง และสุดท้ายคือ วิธีปฏิบัติเพ่ือเป็นอยู่ด้วย
ความว่าง ทั้งสามเรื่องนี้เกี่ยวข้องเป็นเนื้อเดียวกัน เสมือนเชือกสามเกลียวที่ร้อยรัดไปในทางเดียวกัน มิใช่เชือก
สามเส้น โดยมุ่งเน้นไปที่เรื่องของความว่างและไม่ยึดมั่นถือมั่นนั่นเอง การดับไม่เหลือซึ่งตัวกูของกู การเข้าสู่
นิพพานที่นี่เดี๋ยวนี้ ก็ในเมื่อท่านพุทธทาสต้องการให้สาธุชนที่มาฟังเข้าถึงความว่างได้  เดี๋ยวนี้  ท่านจึงไม่ได้สนใจ
ข้องแวะไปกับเรื่องอ่ืนๆ ที่ท่านถือว่าเป็นแค่สิ่งที่เกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนา แต่ไม่ใช่แก่นของพระพุทธศาสนา 
ท่านพุทธทาสภิกขุถือว่า วิธีปฏิบัติเพ่ือความเป็นอยู่ด้วยความว่าง เป็นสิ่งที่มนุษย์ควรรู้ที่สุด  

ผู้วิจารณ์ตั้งข้อสังเกตว่า การสาธยายธรรมของหลวงพ่อพุทธทาสในครั้งนี้ ไม่ได้ประกอบไปด้วย
เปลือกหรือกระพ้ีเลยแม้แต่น้อย โดยหยิบเอามาเฉพาะสิ่งที่ท่านคิดว่าเป็นแก่น เป็นใบไม้ในกำมือพระศาสดา โดย
ที่ใบไม้นอกกำมือที่พระพุทธเจ้ากล่าวเคยเปรียบไว้ ก็ไม่ใช่ไม่มีอยู่จริงในศาสนา แต่พระพุทธเจ้าท่านไม่ได้ให้ใส่ใจ 
และท่านพุทธทาสเองก็ไม่ได้หยิบมาสอนอย่างน้อยก็ในครั้งนี้  สำหรับผู้วิจารณ์มองว่าเปลือกเหล่านั้นอาจเป็น
ธรรมที่บุคคลธรรมดาที่ยังจะดับแบบเหลือ  ยังคงจำเป็นต้องใช้เพ่ือให้ดำรงชีวิตอยู่ได้ในวัฏสงสารอย่างมีความสุข
ตามเส้นทางของเพศฆราวาสจะเห็นได้ในภายหลังที่ได้มีการรวบรวมการสาธยายธรรมให้เป็นหนังสือแล้ว ภิกษุ
ชาวอังกฤษแห่งสวนโมกข์ฯ เป็นผู้แปล และใช้ชื่อว่า  Heartwood of the Bodhi Tree  อันสามารถแปลตรงๆ 
ตัวได้ว่า แก่นไม้แห่งต้นโพธิ์  อันเหมาะเป็นอย่างยิ่งสำหรับผู้ที่มีความตั้งใจที่จะดับแบบไม่เหลือ ไม่ว่าจะเป็นเพศ
ฆราวาส หรือ  บรรพชิตก็ตาม ความตอนหนึ่งหลวงพ่อท่านว่า ถ้าพูดถึง 84,000 เรื่องแล้ว ท่านทั้งหลายจะรู้สึก
ท้อถอย ถ้าขืนจะเอาให้ได้เสียก็ตายเปล่า มันเรียนแล้วก็ลืม ลืมแล้วก็เรียน ลืมอยู่นั้น หรือว่าสับสนกันไปหมด แต่
ว่าแท้ที่จริงแล้วมันมีเพียงกำมือเดียว อย่างที่พระพุทธเจ้าท่านว่า สิ่งทั้งปวงไม่ควรเข้าไปยึดมั่นถือมั่น ได้ยินข้อนี้ก็
คือได้ยินทั้งหมด ปฏิบัติข้อนี้ก็คือปฏิบัติทั้งหมด ได้ผลจากข้อนี้ก็คือหายจากโรคทั้งหมด  

ผู้วิจารณ์เห็นว่า หากผู้อ่านบทวิจารณ์สามารถอ่านมาถึงตรงนี้ได้ ก็คงจะเข้าใจสิ่งที่ท่านพุทธทาส 
ต้องการสื่อไปให้ถึงผู้ฟัง และยิ่งหวังเป็นอย่างยิ่งว่าคงจะเข้าใจสิ่งที่ผู้วิจารณ์ต้องการสื่อไปให้ถึงผู้อ่าน ว่าเปลือก
กระพ้ีในพระพุทธศาสนามันมีอยู่มากมาย จะว่าไร้แก่นสารไปเสียทีเดียวก็คงไม่ใช่ และก็อาจยังเป็นเรื่องจำเป็น
สำหรับมนุษย์ส่วนใหญ่ผู้ยังคงเป็นบัวที่ดิ้นรนให้พ้นน้ำไปวันๆ บ้างเกิดในน้ำ เจริญในน้ำ บางเหล่าก็ยังไม่พ้น
น้ำ จมอยู่ในน้ำ น้ำหล่อเลี้ยงไว้ บางเหล่า ตั้งอยู่เสมอน้ำ จึงจำเป็นต้องใช้องค์ธรรมที่มีพ้ืนฐานเป็นสะพานที่
แตกต่างกันออกไป เพราะต่อให้เป็นเปลือก แต่  เปลือกแท้ ก็ถือว่ายังเป็นประโยชน์อยู่บ้าง ในการใช้เกาะลอยคอ
ไปจนกว่าจะถึงฝั่งที่เป็นแก่นอันแท้จริง ซึ่งพวกเราพุทธบริษัททุกหมู่เหล่าควรช่วยกันรักษาทั้งแก่นและเปลือกท่ี
เป็นพระสัทธรรมอันแท้จริงของพระพุทธเจ้า มิใช่ปล่อยให้ เหลือเพียงแค่ พระพุทธศาสนาเนื้องอก ที่
ประติดประต่อปั้นเติมเสริมแต่งกันขึ้นมาในหนหลัง   



วารสารวารสาร  พุพุทธนวัตกรรมปริทรรศน์ทธนวัตกรรมปริทรรศน์  111 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 3 (October-December 2021)  

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร-์อาทิตย ์ บัณฑิตวทิยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ทั้งนี้ สิ่งที่ท่านพุทธทาสสาธยายธรรมในครั้งนั้น ได้ถูกรวบรวมเป็นแก่นของ พระพุทธศาสนา ล้วน
แล้วแต่เป็นแก่นสำหรับกลุ่มสัตว์ที่เป็นบัวที่พร้อมจะตั้งขึ้นพ้นน้ำอย่างแท้จริง หรือบุคคลบางจำพวกเท่านั้น แต่
หากยังเป็นมนุษย์ประเภทปทปรมะ  คือกลุ่มที่ไม่ยอมรับฟัง มีความเชื่ออันเป็นมิจฉาทิฏฐิ หรือฟังอย่างไรก็ไม่
เข้าใจ ด้อยสติปัญญา ดิ้นรนทำงาน ยึดติดทางโลก หากเป็นเพศบรรพชิตก็เรียกว่า ยังไม่พ้นจากสีลัพพตปรา
มาส  หมายความถึงความยึดมั่นถือมั่นอยู่ในสิ่งศักดิ์สิทธิ์หรือศีลพรตภายนอกพระพุทธศาสนา หรือแม้จะเป็น
ความยึดมั่นถือมั่นในการบำเพ็ญเพียงกายและวาจาตามหลักธรรมพระพุทธศาสนา (ศีล) ของตนว่าเป็นสิ่งที่
ประเสริฐก็ตาม สิ่งเหล่านี้เป็นเหตุให้ละเลยการปฏิบัติทางด้านจิตใจหรือการใช้ปัญญาเพ่ือหลุดพ้นและมองข้าม
ภัยในวัฏสงสารที่แท้จริง พ้ืนฐานทางด้านจิตวิญญาณของผู้อ่านและผู้ฟังจึงต้องพร้อมเปิดรับกับความเป็นแก่นที่
ท่านพุทธทาส เลือกมาให้แล้วอย่างแท้จริง 

ประโยชน์ที่ได้รับจากการอ่านหนังสือเล่มนี้ 
1. เข้าใจแก่นแท้ของพระพุทธศาสนาว่ามุ่งเน้นให้ไปเพ่ือความดับทุกข์ โดย ไม่อ้อมค้อม บอกเส้นทาง

ลัด สั้นและตรงเพ่ือเข้าสู่นิพพาน ให้กับผู้อ่านทุกชาต ิศาสนา และภาษา  
2. เข้าใจหลักการ คำสอนต่างๆ ได้โดยง่าย เพราะพยายามหลีกเลี่ยง คำศัพท์ทางวิชาการที่เข้าใจยาก

สำหรับผู้ที่ไม่ได้ศึกษาศาสนามาโดยตรง แต่หลวงพ่อใช้ภาษาโลกในการอธิบายทำให้เข้าถึงได้ง่าย อีกทั้งยัง
ยกตัวอย่างพุทธภาษิตที่พุทธศาสนิกชนคุ้นเคยกันดีอยู่แล้ว มาอธิบายประกอบ เพ่ือรับรองคำสอนของท่านพุทธ
ทาสภิกขแุละทำให้เข้าใจชัดเจนยิ่งขึ้น  

3. ได้ตระหนักถึงคุณค่าและเป้าหมายของมนุษย์ในการมีชีวิตอยู่  และเทคนิคการเข้าสมาธิขั้นต้น
อย่างง่าย ไปจนถึงขั้นปรมานุตตรสุญญตา ซึ่งเป็นความว่างขั้นสูงสุด รวมไปถึงกระบวนการในการวางจิตอย่างไร
ก่อนตาย เพ่ือให้เข้าถึงความดับแบบไม่เหลือ นับเป็นคำสอนที่นำไปใช้ได้จริง ทรงคุณค่ายิ่ง และจัดได้ว่าเป็นแก่น
ของศาสนาพุทธอย่างแท้จริง 

บทสรุป 

หนังสือแก่นพุทธศาสน์เล่มนี้ เกิดจากการสาธยายธรรมของ ท่านพุทธทาสภิกขุ โดยมีเนื้อความ
มุ่งเน้นไปที่แก่นอันเป็นหัวใจของพระพุทธศาสนาเป็นหลัก โดยตัดเอาสิ่งที่ท่านเรียกว่าเป็น  เปลือก หรือ
พระพุทธศาสนาเนื้องอก ออกไป ถือเสียว่าเป็นบุญของพวกเราเสียเหลือเกินที่ได้ปราชญ์ของโลกมาช่วยคัดเลือก
พระสัทธรรมของพระพุทธเจ้า จนเหลือเฉพาะเพียงแค่ในกำมือจริงๆ ซึ่งไม่ว่านี่จะเป็นธรรมในกำมือของพระ
ศาสดา หรือในกำมือของท่านพุทธทาส ผู้วิจารณ์ก็ต้องบอกว่าทรงพลังอย่างยิ่ง จนทำให้ผู้คนทั่วไป ที่ตั้งใจอ่าน 
ตั้งใจฟังด้วยการพิจารณาตามแล้ว ก็คงพอจะเห็นได้ว่า คำว่า  ดับอย่างไม่เหลือ  หรือจะเรียกว่า สุญญตาก็ดี 
เรียกว่า พุทธะ หรือนิพพานก็ได้ คงเป็นอะไรที่สามารถจะเข้ าถึงได้ในภพชาตินี้ โดยไม่ต้องไปปวดหัวกับ
พระไตรปิฎกให้มากมาย เพราะจากการบรรยายที่สรุปออกมาในหนังสือเล่มนี้ คือเส้นทางลัดสำหรับการตื่นรู้  ที่
ท่านพุทธทาสภิกขุ ตั้งใจจะมอบให้กับผู้คนบนโลกนี้อย่างแท้จริง   

 วิธีการสอนแบบพุทธทาสที่พัฒนาสืบทอดมาจากพุทธวิธีการสอนของพระศาสดาโดยตรง ตลอดการ
บรรยายท่านเน้นย้ำเสมอเพ่ือเตือนให้สาธุชนที่มาฟัง หรือจะนำความไปขยายต่อนั้น รู้อยู่เสมอว่าท่านจะสอน



            วารสารวารสาร  พุพุทธนวัตทธนวัตกรกรรมปริทรรศน์รมปริทรรศน์  112 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 3 (October-December 2021)   

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร-์อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

เฉพาะวิธีปฏิบัติเพ่ือเป็นอยู่ด้วยความว่าง ปฏิบัติให้ถูกต้อง เป็นไปอย่างสมบูรณ์ที่สุดชนิดที่ว่าไม่มีตัวกูให้ได้
เกิดขึ้นอีกต่อไป ไม่ยึดมั่นในสุขทุกข์และ แม้กระทั่งนิพพาน ท่านก็ไม่ให้เข้าไปยึด ท่านกล่าวว่ามันยังคงเป็นก้าง
ติดคอชนิดละเอียด ซึ่งถ้าอยากจะให้ดับแบบไม่เหลือ เราต้องไม่เข้าไปยึดในอะไรเลย  

หากท่านผู้อ่านเป็นหนึ่งในผู้ที่แสวงหาซึ่งนิพพาน หลักการต่างๆ ในหนังสือเล่มนี้ที่ท่านพุทธทาสภิกขุ 
เลือกมาให้ ก็นับว่ามีความจำเป็นสูงสุด เป็นเส้นทางลัดที่ตรงที่สุด ท่านสาธุชนที่ศึกษามาทั้งชีวิต หากสามารถงัด
ออกมาใช้ได้แค่ชั่วขณะกระทำกาละก็จะสามารถถึงนิพพานได้ทุกที่ทุกเวลา เพ่ือเข้าถึงความดับแบบไม่เหลืออย่าง
แท้จริงเหมาะสำหรับผู้สนใจในแก่นของพระพุทธศาสนา ผู้ศึกษาปรัชญาของชีวิตคนทุกชาติ ศาสนา และภาษา  

สมควรยิ่งแล้วที่แก่นพุทธศาสน์เล่มนี้ได้รับรางวัลหนังสือยอดเยี่ยมของโลกจาก UNESCO จัดเป็นภูมิ
ปัญญาสากลและเป็นเครื่องยืนยันในอัจฉริยภาพของท่านพุทธทาสภิกขุผู้บรรยาย ซึ่งก็ได้รับรางวัลเป็นบุคคล
สำคัญของโลกจากสหประชาชาต ิ(UNESCO) ในด้านการศึกษาศาสนา วัฒนธรรม และสันติภาพเช่นกัน 

 
 
 
 

เอกสารอ้างอิง  
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), (2552). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์ . พิมพ์ครั้งที่  12.

กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์จันทร์เพ็ญ. 
พุทธทาสภิกขุ (พระธรรมโกศาจารย์), (2508). แก่นพุทธศาสน์. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์สุขภาพใจ. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับ มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

 


