
วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์    67 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 3 (October-December 2021) 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย์  บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

บทความวิชาการ 

ธรรมะสำหรับผู้ครองเรอืนสู่วิถีชีวิตที่ดีงาม 

Dhamma for Household to A Good Way of Life 
 

นางสาวสุรางคนา เตื้อตสิอน 
Miss Surangkana Tuatison 

นักวิชาการอิสระ 
98/18 ม.วโรดมเพลส แขวงหนองบอน เขตประเวศ กทม.10260 

98/18 Varodomplace Nongbon Pravet BKK 10260 
maggietuatison@gmail.com 

 
 

 
 

บทคัดย่อ 

ค่านิยมของสังคมไทยที่ก่อให้เกิดปัญหาในการดำเนินชีวิตในปัจจุบัน คือ เชื่อในหลักวิทยาศาสตร์และ
เทคโนโลยี เน้นการเสพบริโภคทางวัตถุ บางคนทำทุกอย่างแม้จะผิดกฎหมาย ผิดศีลธรรม เพื่อให้ตนเองประสบ
ความสำเร็จ ความเสื่อมทางจิตใจมีมากขึ้น เกิดความทุกข์ทางใจได้ง่าย ขาดความละอายต่อการทำความชั่ว ไม่เกรง
กลัวผลของบาปกรรม หลงทำผิดได้ง่าย ปัญหาที่เกิดเป็นเพราะขาดหลักธรรมในการดำเนินชีวิต การมีหลักธรรม
สำหรับผู้ครองเรือนเพื่อพัฒนาชีวิตสู่ความดีงามด้วยหลักฆราวาสธรรม ๔ เป็นการฝึกให้มีสัจจะคือมีความซื่อสัตย์
เป็นพื้นฐาน มีสัจจะต่อความดีทั้งคำพูดและการกระทำ จริงใจต่อตนเองและผู้อื่น ปรับความเห็นของตนไปสู่ความ
ถูกต้อง การฝึกให้มีทมะคือการรู้จักข่มใจ เพื่อลดละกิเลส รักที่จะพัฒนาตนเองให้มีความสามารถ มีความรู้ รู้เท่า
ทันภายในจิตใจของตนเองและสภาพแวดล้อมภายนอก การฝึกให้มีขันติคือความอดทน อดกลั ้น ต่อความ
ยากลำบากทั้งกายและใจ และฝึกให้มีจาคะคือเสียสละ แบ่งปัน ไม่ตระหนี่ หากนำมาปฏิบัติได้จะมีชีวิตที่พัฒนา
ไปสู่ความดีงามในชีวิต 
 

 

 

 

 

 

Received:  November  15,  2021   Revised:  November  30,  2021 

Accepted:  December  19,  2021 



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  68 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 3 (October-December 2021) 

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย์  บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

คำสำคัญ:ธรรมะสำหรับผูค้รองเรอืนวิถีชีวิตที่ดีงาม 

Abstract  
Values of Thai society that cause problems in daily life,  they believe in science and technology. 

They emphasis on material consumption. Some people do everything even illegal or immoralfor their 
successfulness. They are more mental deterioration, easy to suffer mentally, lack of shame for doing evil and 
they are not afraid of the consequences of sin, easily mistaken. This problem arises because of the lack of 
moral principles in life. Having dharma principles for householders in order to develop a life of goodness 
through the 4 secular principles that is Gharavasa-dhamma 4: virtues for a good household life. There are 
Sacca, Dama, Khanti, Caga. It is a practice to have Sacca: truth and honest, that is, to have honesty as a basis. 
There is truth to good in words and deeds. To be honest with yourself and others. Adjust their opinions to be 
correct. Training to have a-Dama: taming and trainingoneself; adjustment; self-development that is knowing 
how to restrain yourself, to reduce the desire. They love to develop themself to be competent, 
knowledgeable. Be aware of their inner self and the external environment.Practicing Khanti: tolerance; 
forbearance; perseverance, that is patience, tolerantto hardships both physically and mentallyand training to 
have Caga: liberality; generosity, that is to sacrifice, share and don't be stingy. If it can be implemented, there 
will be a life that develops into goodness in life. 
 

 

 

 

Keywords:Dhamma for household,  A good way of life 

 
 
 

บทนำ 
ครอบครัวเป็นปัจจัยพื้นฐานในการบ่มเพาะบุคลิกลักษณะอุปนิสัยของสมาชิกทุกคนให้เจริญเติบโต 

จนสามารถดำรงชีวิตในสถาบันต่าง ๆตามบทบาทที่เหมาะสมกับวัย สามารถเรียนรู้ในสถาบันการศึกษา จนเกิด
ความสามารถไปสร้างอาชีพและรายได้เพื่อการดำรงชีพ การรู้กฎกติกา ระเบียบทางสังคม อันจะเป็นเหตุทำให้
สังคมและประเทศชาติมีความเจริญมั่นคงยิ่งขึ้น ทั้งนี้สมาชิกจะต้องได้รับการอบรมบ่มนิสัยที่ดีงาม ถูกเลี้ยงดูมา
ด้วยความรักความอบอุ่นและความเข้าใจ แต่การครองเรือนในยุคปัจจุบันกลับเป็นเรื่องที่ไม่เป็นไปอย่างที่สังคม
ต้องการ เนื่องมาจากการเป็นครอบครัวเดี่ยวมากขึ้น(พระมหายศวิภรณ์ เปมสีโล (ตั้งคำ) พระสุริยา สุริโย (คงคา
ไหว) พระสาโรจน์ ธมฺมสโร (แซ่อู้) นางสาวปุญญาดา จงละเอียด,2560 หน้า 45-47) การอดทนในการอยู่ร่วมกัน



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  69 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 3 (October-December 2021) 

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย์  บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

น้อยลง การข่มใจในอารมณ์ที่ไม่น่าปรารถนาถูกปฏิบัติเป็นการแสดงออกไปในทางก้าวร้าวต่อกัน การมุ่งเน้นแต่
จะสร้างรายได้ มุ่งสร้างความสะดวกสบายให้แก่ตนเองจนไม่มีเวลามาอบรมให้ความรักความอบอุ่นให้แก่สมาชิก
ในครอบครัว ปัญหาการหย่าร้างมีมากขึ้น สมาชิกในบ้านขาดความสุข การดำรงชีวิตไม่มีประสิทธิภาพ ส่งผลให้
สังคมมีความขัดแย้ง ขาดความรักความสามัคคี จนเป็นปัจจัยทำให้สังคมไม่ปลอดภัย เกิดค่านิยมในการดำรงชีวิต
ที่เน้นการตอบสนองความต้องการของตนเองเป็นหลัก 

ค่านิยมของสังคมไทยที่ก่อให้เกิดปัญหาในการดำเนินชีวิตในปัจจุบัน คือ สังคมกำหนดคุณค่าของ
บุคคลบนพื้นฐานของปริมาณการบริโภคสิ่งของต่าง ๆ และความต้องที่มีมากขึ้นเกิดจากการถูกกระตุ้นผ่านช่อง
ทางการประชาสัมพันธ์ในรูปแบบสำเร็จรูป  ทำให้ค่านิยมในการบริโภครุนแรงมากในสังคม สังคมยกย่องคนท่ี
ครอบครองทรัพย์สิน คนที่เป็นเจ้าของทรัพย์สินมากยิ่งได้รับเกียรติและการยกย่องมากขึ้น เกิดค่านิยมในการ
แข่งขันแสวงหาทรัพย์ให้ได้มากที่สุด มุ่งแสวงหาแต่ทรัพย์จนลืมครอบครัว เกิดการแข่งขันที่ไม่เคารพในกฎกติกา 
ขาดความละอายต่อการทำความชั่วไม่เกรงกลัวต่อผลของบาปกรรม ใช้วิธีการเบียดเบียนคนอื่นเพ่ือให้ได้ทรัพย์ 
ทำให้บุคคลอื่นเดือดร้อน การผิดศีลธรรมของผู้ครองเรือน ก่อให้เกิดปัญหาในสังคม การหลงเชื่อในคำโฆษณาที่
เกินจากความเป็นจริง การบริโภคสื่อทางอิเล็กทรอนิกส์โดยไม่ได้ประโยชน์ที่แท้จริงให้ตนเอง เกิดอาชกรรม การ
ลักทรัพย์ การฆาตกรรม การทุจริต ผิดวินัย ละเมิดสิทธิ์ผู้อื่นในเรื่องเพศ เสพสารเสพติด เกิดความรุนแรงใน
ครัวเรือน สาเหตุอันเกิดจาก หัวหน้าครอบครัวขาดการศึกษา ไม่สามารถอบรมให้ความรู้และความรักแก่สมาชิก
ในครอบครัว ครอบครัวแตกแยก (พระมหารุ่งวิกรัย ตากล้า, 2556 หน้า 34-41) พระพุทธองค์ได้ตรัสสอนธรรมะ
สำหรับคฤหัสถ์ที่สามารถนำมาประยุกต์ใช้ได้ในทุกยุคทุกสมัย เป็นอุบายที่ทำให้เกิดปัญญา เข้าใจการครองชีวิต
ของตนเองและครอบครัวจะช่วยปรับเปลี่ยนวิถชีีวิตให้เกิดความสุขไดม้ากยิ่งขึ้น   

ดังนั้นบทความนี้จึงมุ่งนำหลักธรรมที่เหมาะสมกับผู้ครองเรือนมาประยุกต์ใช้ เมื่อเกิดอุปสรรคหรือ
เกิดปัญหาในชีวิตประจำวัน จะทำการใดสามารถทำได้สำเร็จอย่างมั่นคงและดีงาม 

หลักฆราวาสธรรม 4 
สมัยหนึ่งที ่พระพุทธองค์ตรัสกับอาฬวกยักษ์ จากพระสุตตันตปิฎก สังยุตตนิกาย สคาถวรรค 

(พระไตรปิฎก ฉบับจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 2539, เล่มที่ 15 ข้อ 246, หน้า 354) คำว่า 
               ...บุคคลผู้ครองเรือนประกอบด้วยศรัทธา มีธรรม ๔ ประการนี้ คือ  สัจจะ  
ธรรม ธิติ จาคะ ละโลกนี้ไปแล้ว ย่อมไม่เศร้าโศก...ในโลกนี้มีอะไรที่จะยิ่งไปกว่า สัจจะ 
ทมะ ขันติ จาคะ เล่า 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต),2563 หน้า 12-24) ให้ความหมายคำว่า ฆราวาสธรรม คือ 

ธรรมสำหรับการครองเรือนหรือการอยู่เป็นชาวบ้าน ซึ่งจะทำให้ชีวิตการครองคู่เจริญมั่นคง มีความสุข ครอบครัว
คือสังคมย่อยถ้าแต่ละครอบครัวมีความสุข ก็จะแผ่ความสุขไปสู่สังคม ทำให้ประเทศชาติเจริญมั่นคง เป็น
หลักธรรมที่จะสร้างสรรค์ชีวิตในการอยู่ร่วมกัน ช่วยพัฒนาชีวิตตนให้ดีงามด้วยพฤติกรรมกายวาจา มี 4 ข้อ
ด้วยกัน คือ สัจจะ เป็นรากฐานการอยู่ร่วมกัน จริงใจ ซื่อสัตย์ มีความรักที่แท้ต่อกัน ทมะ คือการปรับสมดุลชวีิต
ให้มีความพอดี ด้วยการใช้ปัญญามาช่วยปรับตัว ปรับปรุงตนเองให้ชีวิตเจริญงอกงาม เรียกว่า การฝึกตน เป็น
แบบฝึกหัดของชีวิต.ขันติ เป็นการฝึกฝ่าฟันอุปสรรค ปัญหา ด้วยความเข้มแข็ง อดทนตั้งรับได้ดั่งผืนแผ่นดิน.จาคะ 



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  70 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 3 (October-December 2021) 

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย์  บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

คือความมีน้ำใจ เสียสละ อยากให้คู่ครองมีความสุข ขยายแผ่ออกไปจนเกิดความมีน้ำใจเผื่อแผ่ ช่วยเหลือ บำเพ็ญ
ประโยชน์แก่เพ่ือนมนุษย์ 

ฆราวาสธรรม 4 ประการ ธรรมสำหรับฆราวาส, ธรรมสำหรับการครองเรือน หลักการครองชีวิตของ
คฤหัสถ์(พระมหารุ่งวิกรัย ตากล้า, 2556, หน้า 21-41) เมื่อผู้ครองเรือนได้ประพฤติธรรมปฏิบัติตามหลักฆราวาส
ธรรม ทั้ง 4 ข้อแล้ว ย่อมประสบความสำเร็จในทางโลกและแก้ไขปัญหาอุปสรรค ต่าง ๆ ได้ มีรายละเอียด ดังนี้ 

1. สัจจะ แปลว่า ตรง จริง แท้ มีความซื่อสัตย์เป็นพ้ืนฐาน มีสัจจะต่อความดี ประพฤติตนมั่นคงใน 
ความดีไม่หวั่นไหวหันไปทำความชั่ว มองเห็นโทษของการทำชั่ว มีความละอายใจ มองเห็นคุณแห่งการทำความดี
และมั่นคงในความดีงาม พยายามปรับความเห็นของตนไปสู่ความถูกต้องคือมีสัมมาทิฏฐิ แม้ว่าจะอยู่สถานการณ์
ที่คับขันเพียงใดก็ตาม เป็นหลักที่แสดงให้เห็นถึงความจริงใจ ความซื่อสัตย์ ต่อคนที่เรารัก จะทำให้เกิดความเชื่อ
ใจ ความไว้วางใจ 

2. ทมะ แปลว่า ฝึกรักษาใจ ฝึกข่มจิตของตน เพ่ือลดละกิเลสเป็นการรู้จักบังคับควบคุมอารมณ์ 
ของตนเอง ทมะ หมายถึง ความกระตือรือร้นที่จะฝึกฝนตนเอง รักในการฝึกฝนตนเองให้ตนเองมีความรู้ความ
เข้าใจ เกิดทักษะความชำนาญเป็นความสามารถ มีความพยายามปรับปรุงตนเองทำความดีให้มากยิ่งขึ้นปรับแก้
นิสัยตนเองให้มีคุณธรรมมากข้ึน ทิ้งนิสัยที่ไม่ดี ยอมรับคำสอนสั่งจากผู้ที่มีภูมิรู้ภูมิธรรมมากกว่าตนเอง เพ่ือการ
ปรับตัวเข้ากับบุคคลอื่นฝึกข่มใจระงับความรู้สึกที่ไม่ชอบใจต่อข้อบกพร่องและความแตกต่างของผู้อื่น ทำให้
ตนเองทำความดีเพ่ิมขึ้นได้ง่าย ศึกษาหาความรู้ได้ดี หลักของทมะคือการใช้สติและปัญญาควบคุมจิตใจ ทำความ
เข้าใจผู้อื่น เข้าถึงความเป็นไปอันแท้จริง สามารถปรับเปลี่ยนนิสัยของตนเองเพื่อพัฒนาสู่ความดีงาม ความสุข
เกิดขึ้นภายในจิตใจได้ง่าย 
              3. ขันติแปลว่าอดทน หมายความถึง การอดทนอดกลั้น อดทนต่อความยากลำบาก อดทนต่อเรื่อง
หนักใจ  อดทนต่อกิเลสที่มาบีบบังคับจิตใจ  อดทนต่อความทุกข์ใจในการอยู่ร่วมกัน บางครั้งอาจมีข้อบาดหมาง
ขัดแย้งทั้งโดยคำพูดและการกระทำ อดทนต่อถ้อยคำที่มากระทบใจ รู้จักอดกลั้นระงับใจไม่สร้างเหตุอันจะทำให้
เกิดปัญหาเรื่องราวที่ลุกลามกว้างออกไป ในการดำเนินชีวิตเมื่อประสบกับความยากลำบากมีเรื่องหนักใจ การใช้
ความอดทนอดกลั้นใช้สติปัญญาคิดหาอุบายหาทางแก้ไขปัญหาที่เกิดขึ้น จะฝ่าฟันอุปสรรคไปได้ด้วยดี 
              4. จาคะ แปลว่า เสียสละ หมายความถึง การเสียสละ การแบ่งปัน การสละสิ่งของ การเผื่อแผ่ การ
แสดงน้ำใจต่อกัน ตลอดจนการเสียสละความพอใจในความสุขส่วนตน การขวนขวายเพื่อช่วยเหลือผู้อื่น การ
ดูแลเอาใจใส่ เป็นที่พักพิงแก่คนที่อยู่ร่วมกัน เป็นคนใจกว้าง รู้จักให้อภัย ไม่คิดแค้น ทำให้คนรอบตัวมีความสุข 
มีอารมณ์ที่ผ่องใส มีความสุขได้ง่าย ไม่มีความเห็นแก่ตนเอง คนที่มีอุปนิสัยเสียสละจะมีผู้คนรักใคร่ ให้ความ
เคารพนับถือ 
อานิสงส์ของการมีสัจจะสู่วิถีชีวิตที่ดีงาม 

เป็นสร้างความรับผิดชอบให้เกิดข้ึนเป็นนิสัยมีความหนักแน่นและมีความมั่นคงในจิตใจทำให้การ
ประกอบหน้าที่การงานมีความเจริญก้าวหน้าผู้คนยกย่องและให้ความเคารพผู้คนให้เกิดความยำเกรงและ
เชื่อถือ ครอบครัวเกิดความมั่นคง และทำให้เป็นผู้มีชื่อเสียงเกียรติยศ 
โทษของการขาดสัจจะในการดำเนินชีวิต 



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  71 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 3 (October-December 2021) 

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย์  บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ทำให้เป็นคนที่ขาดความรับผิดชอบ ผู้คนดูถูก ดูเป็นคนเหลาะแหละ ขาดความน่าเชื่อถือ ไร้
ชื่อเสียงเกียรติยศครอบครัวแตกแยก ขาดความรักสมัครสมานขาดคนยำเกรงและการงานไม่เจริญก้าวหน้า 

 
อานิสงส์ของการมีทมะสู่วิถีชีวิตที่ดีงาม 

เป็นการสร้างนิสัยรักในการฝึกฝนตนให้เกิดขึ้น ทำให้เป็นคนทำงานอย่างมีความชำนาญมีทักษะ
และมีความสามารถสามารถยับยั้งตนเองไม่ให้หลงไปทำผิด ไม่ก่อเวรกับผู้อ่ืนสามารถตั้งตัวได้  มีปัญญาในการ
ดำเนินชีวิตได้อย่างเป็นเลิศ  
โทษของการขาดทมะในการดำเนินชีวิต 

ทำให้เป็นคนที่ไม่คิดที่จะฝึกตนจนขาดนิสัยในการฝึกฝนตนเอง ขาดทักษะความรู้ความชำนาญไม่มี
ความสามารถในการทำงาน ตัดสินใจทำความชั่วได้ง่ายเพราะหลงผิดไป ก่อให้เกิดการทะเลาะวิวาทขัดแย้งกับ
ผู้อื่นได้ง่าย ติดอยู่กับอบายมุข จนเป็นเหตุแห่งการแตกแยก ไม่มีความสามัคคีในครอบครัวเกิดความเดือดร้อน  
ไม่ใช้ปัญญาในการดำเนินชีวิตเป็นคนโง่เขลาและไม่สามารถตั้งตัวได้  
อานิสงส์ของการมีขันติสู่วิถีชีวิตที่ดีงาม 

ทำให้เกิดนิสัยแห่งความเป็นคนที่มีความอดทนต่อปัญหาและอุปสรรคต่าง ๆ ในการดำเนินชีวิต 
ทำงานให้เกิดผลดี เป็นหลักให้แก่ครอบครัวและบริวารได้ มีความสบายใจสบายกายเพราะไม่มีเรื่องวิวาทกับคน
อ่ืน ไม่หลงผิดไปทำความชั่วได้ ขยันในหน้าที่การงานทำงาน ทำให้ได้ทรัพย์มาดำรงชีวิตได้ 

ความอดทนเป็นหัวใจของการทำความดี เป็นพ้ืนฐานของการสร้างบารมีทุกอย่างการละเว้นจากความ
ชั่วต้องอาศัยความอดทน การทำความดีให้ได้ตลอดรอดฝั่งต้องอาศัยความอดทน และ การรักษาใจไว้ให้ผ่องใสอยู่
เนืองนิตย์ ก็ต้องอาศัยความอดทน ยิ่งไปกว่านั้น การที่จะบรรลุพระนิพพานได้ก็ต้องอาศัยความอดทน ดังที่พระผู้
มีพระภาคเจ้าตรัสไว้ในโอวาทปาฏิโมกข์(อรรถกถา ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 2539, เล่มที่ 2 ข้อที่ 90, 
หน้า 107) คำว่า  

ความอดทน...เป็นตบะอย่างยิ่ง (ขนฺตี ปรมํ ตโป) ความว่าความอดทนที่เป็นความ
อดกลั้น (อธิวาสนขนฺติ) เป็นตบะอย่างยิ่ง คำว่า ความอดกลั้น(ตีติกฺขา) เป็นคำพ้อง(ไวพจน์)
ของความอดทน (ขนฺติ)นั่นเอง อธิบายว่า ความอดทนที่เป็นความอดกลั้น (อธิวาสนขนฺติ คือ 
ความกลั้น (ตีติกฺขา) เป็นตบะอย่างสูงสุดคำว่า นิพพานเป็นบรมธรรม (นิพฺพานํ ปรมํ) ความ
ว่า พระพุทธเจ้าทั้งหลายตรัสว่านิพพานเป็นบรมธรรมโดยอาการทั้งปวง คำว่า ผู้ทำร้ายผู้อ่ืน
ไม่ชื่อว่าเป็นบรรพชิต (นหิ ปพฺพชิโต ปรูปฆาต)ี ความว่า ผู้ใดเข้าไปรบกวนทำร้ายเบียดเบียน
ผู้อ่ืน เพราะปราศจากความอดทนที่เป็นความอดกลั้น ผู้นั้นไม่ชื่อว่าบรรพชิต  
องค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงสั่งสอนเรื่องของความอดทนอดกลั้นว่าเป็นการฝึกตนที่สามารถพัฒนา

ไปสู่การพ้นทุกข์เข้าถึงความสุขอย่างยิ่งได้ ทุกข์เพราะการเกิด การแก่ การเจ็บ การตาย ความพิไรรำพัน ความ
พลัดพรากจากของรักของชอบใจ ความลำบากทางกาย และทุกข์อีกหลากหลายประการที่เกิดขึ้นในชีวิต ความ
อดทนจะสามารถบรรเทาความทุกข์เหล่านี้ลงได้อดทนแล้วไม่เสียเปล่า เป็นลักษณะของความอดทนที่ถูกต้อง เมื่อ
อดทนไปแล้วได้บุญได้บารมี ทำให้เป็นคนที่มีใจแจ่มใสเบิกบานอยู่เสมอ มีความอิ่มเอิบใจ มีปีติอยู่เป็นนิตย์ ไม่มี
ความพยาบาท 



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  72 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 3 (October-December 2021) 

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย์  บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

 
 
 

โทษของการขาดขันติในการดำเนินชีวิต 
ทำให้ทรัพย์เสื ่อมไปจากตนเอง ทำให้ไม่ได้รับความไว้วางใจจากผู้อื ่นขาดความเจริญก้าวหน้าไม่

สามารถเป็นหลักให้ครอบครัวได้ หลงผิดไปทำความชั ่วได้ง่าย ไม่อดทนต่อปัญหาและอุปสรรคต่างๆ เป็น
คนทำงานคั่งค้าง กลายเป็นคนจับจด  
อานิสงส์ของการมีจาคะสู่วิถีชีวิตที่ดีงาม 
              ทำให้มีกัลยาณมิตรรอบตัว ครอบครัวและสังคมเป็นสุข มีความปลอดภัยไม่เกิดอันตรายในการ
ดำเนินชีวิต จิตใจมีความสุข เกิดความสงบสุขแก่ครอบครัว สร้างนิสัยในการมีอารมณ์ผ่องใสและนิสัยความเป็น
ผู้เสียสละให้เกิดข้ึนในตัว ได้รับการนับหน้าถือตาของคนท่ัวไป 
โทษของการขาดจาคะในการดำเนินชีวิต 
             ทำให้การดำเนินชีวิตในครอบครัวเกิดความเห็นแก่ได้ เห็นแก่ประโยชน์ส่วนตนมากกว่าประโยชน์
ส่วนรวม ไม่มีผู้อยากเข้าใกล้ ครอบครัวขาดความรักขาดความอบอุ่น สร้างความตระหนี่ให้เกิดขึ้นในใจ ได้
รับคำครหาติเตียน เกิดความทุกข ์

บุคคลต้นแบบในการครองเรือนสู่วิถีชีวิตที่ดีงามในสมัยพุทธกาล 
อนาถบิณฑิกเศรษฐี   

สมัยนั้น อนาถบิณฑิกคหบดีแห่งกรุงสาวัตถี เดิมชื่อสุทัตตะ เดินทางไปกรุงราชคฤห์เพ่ือทำธุระ ได้
เข้าเฝ้าพระพุทธองค์ พระวินัยปิฎก จูฬวรรค (พระไตรปิฎก ฉบับจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 2539, เล่มที่ 7 ข้อ 
304, หน้า 111-119) ความว่า 

เมื่อทรงทราบว่าท่านอนาถบิณฑิกคหบดีมีจิตควร อ่อน ปราศจากนิวรณ์ เบิกบาน ผ่องใส จึงทรง

ประกาศสามุกกังสิกธรรมเทศนา (หมายถึง ธรรมเทศนาที่พระพุทธเจ้าทั้งหลายทรงตรัสรู้ด้วยพระองศ์เองทรง

เห็นด้วยด้วยสยัมภูญาณ ไม่ทั่วไปแก่ผู้อื่น คือมิได้รับการแนะนำจากผู้อื่น คือมิได้รับคำการแนะนำจากผู้อ่ืน 

ทรงตรัสรู้ลำพังพระองค์เองก่อนใครในโลก ดูรายละเอียดใน พระวินัยปิฎก อรรถกถา ฉบับจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย, เล่ม3 ข้อ 293, หน้า 181) ของพระพุทธเจ้าทั้งหลายคือ ทุกข์ สมุทัย นิโรธ มรรค ธรรมจักษุอัน

ปราศจากธุลี ปราศจากมลทินได้เกิดแก่ท่านอนาถบิณฑิกคหบดี ณ อาสนะนั้นแล… ท่านอนาถบิณฑิกคหบดีได้

เห็นธรรมแล้ว บรรลุธรรมแล้ว รู้แจ้งธรรมแล้วหยั่งลงสู่ธรรมแล้ว ข้ามความสงสัยแล้ว ปราศจากความแคลงใจ 

ถึงความแกล้วกล้า ไม่ต้องเชื่อผู้อื่นในคำสอนของพระศาสดา 

 อนาถบิณฑิกเศรษฐีมีมิตร มีสหายและมีประชาชนเชื่อถือในคำพูดของท่านเป็นอันมากชักชวนคน
ทั้งหลายสร้างอาศรม สร้างวิหารหลายหลัง สร้างซุ้มประตู สร้างศาลาหอฉัน สร้างโรงไฟ สร้างกัปปิยกุฎี (คือ
สถานที่เก็บอาหาร พระผู้มีพระภาคทรงอนุญาตเพื่อให้ภิกษุสงฆ์พ้นจากการเก็บของไว้เองและหุงต้มเอง ดู



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  73 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 3 (October-December 2021) 

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย์  บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

รายละเอียดใน พระวินัยปิฎก มหาวรรค อรรถกถาฉบับจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เล่มที่ 3 ข้อที่ 295, หน้า 
183)สร้างวัจกุฎี สร้างสถานที่จงกรม ขุดบ่อน้ำ สร้างศาลาบ่อน้ำ สร้างเรือนไฟ ศร้างศาลาเรือนไฟ ขุดสระ
โบกขรณี สร้างมณฑปในพระเชตวันท่านบำรุงภิกษุสามเณรเป็นประจำทุกวันมิได้ขาดแสดงให้เห็นถึงจิตใจที่
มั่นคง ต่อพระพุทธศาสนาสนับสนุนพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ ให้มีความเจริญรุ่งเรือง แม้ตนเองจะอยู่
ในช่วงวิกฤติ ขาดทุนจากการค้าจนทรัพย์หมดไปแต่ท่านอนาถบิณฑิกเศรษฐียังคงถวายทานแก่สงฆ์ต่อไปแม้จะ
ไม่อาจถวายของอันประณีตได้ เทวดาที่สถิตอยู่ที่ซุ้มประตู ห้ามท่านเศรษฐีและให้เลิกบริจาคทานแต่ท่าน
เศรษฐไีดไ้ล่เทวดาออกจากเรือนจนไม่มีที่อาศัย กระทั่งไปรวบรวมทรัพย์กลับมาให้จึงได้รับการอดโทษจากท่าน
เศรษฐี แสดงให้เห็นว่าท่านให้อภัยเทวดาผู้ชี้นำท่านให้ปฏิบัติตนไปในทางที่ผิด และท่านยังมีความหนักแน่น
มั่นคงการทำความดี มีความอดทนอดกลั้นต่อความลำบากที่เกิดขึ้นในชีวิต  เมื่อท่านอนาถบิณฑิกเศรษฐีถึง
คราวป่วยเป็นไข้หนัก อันเป็นวาระสุดท้ายของชีวิตท่านแม้จะได้รับความทุกขเวทนาแสนสาหัส เมื่อท่านพระ
สารีบุตรให้พิจารณา การไม่ยึดมั่นในอายตนะท้ังหกว่า ไม่ใช่ของเรา ให้สำเหนียกว่า จักไม่ยึดมั่นในวิญญาณ ไม่
ยึดมั่นในกาย ไม่ยึดมั่นในเสียง ไม่ยึดมั่นในกลิ่น ไม่ยึดมั่นในรส   

ความว่า คหบดี จากพระสุตันตปิฎก มหามัชฌิมนิกาย อุปริปัณณาสก์ (พระไตรปิฎก ฉบับจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย เล่มที่ 6 ข้อที่ 387, หน้า439) เพราะเหตุนั้น ท่านพึงสำเหนียกในเรื่องนี้อย่างนี้ว่า "อารมณ์
ใดที่เราเห็น ฟัง ทราบ รู้แจ้งแสวงหา ได้พิจารณาแล้วด้วยใจ เราจักไม่ยึดมั่นอารมณ์แม้นั้ น และวิญญาณที่
อาศัยอารมณ์นั้นของเราก็จักไม่มี" ท่านพึงสำเหนียกอย่างนี้"..ครั้งนั้น ท่านพระสารีบุตรและท่านพระอานนท์ได้
โอวาทอนาถบิณฑิกคหบดีด้วยโอวาทนี้ ลุกขึ้นจากอาสนะแล้วจากไปเมื่อท่านพระสารีบุตรและท่านพระ
อานนท์จากไปแล้วไม่นาน อนาถบิณฑิกคหบดี ก็ได้ทำกาลกิริยาแล้วไปเกิดในหมู่เทพชั้นดุสิตจะเห็นได้ว่า ท่าน
อนาถบิณฑิกเศรษฐี ใช้ความอดทนอดกลั้นและมีขันติต่ออาการทนทุกขเวทนาจากอาการป่วยหนัก ข่มใจกับ
ความเจ็บ ยกจิตขึ้น พิจารณาอาการตามความเป็นจริงที่ปรากฏ ไม่ยึดมั่นถือมั่นในตัวตน จนแม้ที่สุดแห่งความ
มีฆราวาสธรรมของท่านอนาถบิณฑิกเศรษฐี คือ การปิดอบายภูมิได้อย่างแน่นอนและได้เข้าสู่สุคติภูมินั่นเอง 

ธรรมะสำหรับผู้ครองเรือนสู่วิถีชีวิตที่ดีงาม 
การประยุกต์หลักฆราวาสธรรม 4 สำหรับผู้ครองเรือนเพ่ือการดำรงชีวิตที่มีความเจริญรุ่งเรืองสร้าง

ความสัมพันธ์อันดีในครอบครัวและสามารถประพฤติตนต่อการเป็นสมาชิกในสังคมได้อย่างมีความสุข  
1. การนำสัจจะมาประยุกต์ใช้ในการดำเนินชีวิต สามารถทำได้โดย การมีสัจจะต่อหน้าที่ตามบทบาท

ที่ตนเองมี สัจจะต่อการทำงาน สัจจะต่อบุคคล มีสัจจะต่อวาจา และมีสัจจะต่อความดี  
 1.1 การมีสัจจะต่อหน้าที่ คือการมีความรับผิดชอบในหน้าที ่ทุกบทบาทที่ตนเองได้รับ รู ้ถึง

บทบาทความเป็นพ่อแม่ ความเป็นลูก การเป็นหัวหน้างาน เป็นลูกน้อง เป็นครูผู้อบรมสั่งสอนศิษย์ เป็นผู้นำ เป็น
ผู้ตาม แล้วกระทำตนให้เหมาะสมกับฐานะ ให้ถูกที่ถูกเวลา  

 1.2 สัจจะต่อการงาน คือการมีงานใดที่ต้องทำ ศึกษาเนื้อหาของงานให้ครบถ้วน ทำความเข้าใจ 
วางแผนการทำงานให้ลงตัวพอดีกับเวลา งบประมาณที่มี ทุ่มเททำงานในหน้าที่ที่เรารับผิดชอบอย่างเต็มกำลัง
ความสามารถ หลายคนมักจะได้ดีได้รับรางวัลเพิ่มเนื่องมาจาก ความขยันในการทำงาน การตรงต่อเวลาหรือมา



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  74 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 3 (October-December 2021) 

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย์  บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ก่อนเวลาที่แสดงให้เห็นถึงความตั้งใจจริงในการทำงาน หากงานยังทำไม่เสร็จจะไม่ล้มเลิกไปกลางครัน ทำให้ดี
ที่สุด เป็นการแสดงถึงความซื่อสัตย์สุจริตต่อหน้าที่การงาน ไม่ฉ้อโกงเวลาเวลาทำงาน การงานจะไม่คั่งค้างไม่
เหลาะแหละ ทำสิ่งใดจะเกิดผลแห่งความสำเร็จในงานนั้น 

 1.3 สัจจะต่อบุคคล คือการที่เราคบกับใครเราควรให้ความจริงใจกับบุคคลคนนั้น ไม่ทำตัวเป็นคน
หน้าไหว้หลังหลอก เป็นแท้ต่อคนอ่ืน มีความสม่ำเสมอ ไม่เห็นแก่ผลประโยชน์ 

 1.4 สัจจะต่อวาจา คือการพูดสิ่งใดแล้วทำตามสิ่งที่พูดหรือเขียนออกไป มีวาจาตรงกับใจ หรือการ
แสดงอาการปฏิญาณตนต่อผู้อื่น เป็นคนรักษาคำพูด มีคำพูดที่หนักแน่น ผู้คนจะเกิดความเชื่อถือในตัวเรา การมี
สัจจะต่อวาจา หากมีวาจาอันเป็นสุภาษิต มีวาจาที่ไพเราะอ่อนหวานไม่ก่อความรำคาญแก่หูของผู้ฟังจะเป็น
ประโยชน์ทั้งในชาตินี้และชาติหน้า คำที่เปล่งออกมาต้องเป็นคำจริง ไม่ใช่คำพูดที่ปั้นแต่งขึ้น เป็นคำพูดที่ไม่
คลาดเคลื่อนจากความเป็นจริง ไม่บิดเบือนจากความจริง ไม่เสริมความ ไม่อำพลางความจริง เป็นเรื่องจริงเป็นคำ
สุภาพ เป็นคำพูดไพเราะ ที่กลั่นออกมาจากน้ำใจที่ บริสุทธิ์ ไม่เป็นคำหยาบ คำด่า คำประชดประชัน คำเสียดสี 
คำหยาบนั้นฟังก็ ระคายหู แค่คิดถึงก็ระคายใจพูดแล้วก่อให้เกิดประโยชน์ เกิดผลดีทั้งแก่คนพูดและคนฟัง ถึงแม้
คำพูดนั้นจะจริงและเป็นคำสุภาพ แต่ถ้าพูดแล้วไม่เกิดประโยชน์อะไร กลับจะทำให้เกิดโทษ ก็ไม่ควรพูดพูดด้วย
จิตเมตตา พูดด้วยความปรารถนาดี อยากให้คนฟังมี ความสุข มีความเจริญยิ่งๆ ขึ้นไป  

 1.5 สัจจะต่อความดี คือการมีความมั่นคงในการทำความดีเห็นคุณของการทำความดี รู้ผลของการ
ทำความชั่วไม่หันเหไปทำความชั่ว หรือการข้องแวะกับอบายมุขที่จะทำให้ชีวิตเข้าไปสู่ทางเสื่อม อันเป็นพื้นฐาน
มาจากความโลภ หมั่นทำความดีอย่างมั่นคงแม้จะไม่มีผู้ใดมองเห็นก็ตาม มุ่งทำดีเพ่ือความดี ไม่มุ่งลาภยศหรือคำ
สรรเสริญ  

 1.6 สัจจะมองเห็นธรรมที่ปรากฏตามความเป็นจริง คือมองเห็นทุกข์ ที่เกิดขึ้นภายในกายและจิต
ของตน การพบสาเหตุที่ทำให้เกิดทุกข์ อันเป็นสาเหตุที่ทำให้เกิดกิเลสขึ้น ทำให้จิตใจและร่างกายเกิดความทุกข์ 
จากสภาวะของตัวตัณหา สมุทัยเป็นธรรมที่ควรละ จะทำให้สู่หนทางแห่งการดับทุกข์ การละ การขจัดตัวกิเลส 
การกำจัดตัณหา จากความรัก ความโลภ ความโกรธ และความหลง การได้พบนิโรธ คือ  “การพ้นจากความทุกข์ 
การดับจากความทุกข์ ” การขจัดซึ่งตัวกิเลส หรือการละจากตัวตัณหาที่มีอยู่ในสมุทัยออกไปได้สำเร็จ ด้วย
อริยมรรคมีองค์แปดประการ มีการทำความเห็นให้ถูกต้องจนกระทั่งศรัทธาในพระรัตนตรัย เชื่อมั่นในการทำความ
ดี เป็นต้น  

2. การนำหลักทมะมาประยุกต์ใช้ในการดำเนินชีวิต สามารถทำได้โดย 
 2.1 การข่มใจตนเองคือ การรู้จักใช้ปัญญาในการยับยั้งจิตใจตนเองไม่ให้ตกอยู่ในกิเลสทั้งหลายอัน

จะทำให้ตนเสื่อมลง อันประกอบด้วยการรู้จักข่มใจตนเองให้ห่างจากกิเลส 3 อย่าง ได้แก่ความโกรธ คือ รู้จักระงับ
ความโกรธอันเป็นภาวะที่เกิดจากความขุ่นเคือง ความคับแค้นใจ รู้จักระงับความทะยานอยากเพ่ือตอบสนองความ
ต้องการของตน อันเป็นความทะยานอยากในรูปธรรมที่ทวารทั้ง 5 สัมผัสได้ รู้จักระงับใจตนเองไม่ให้หลงมัวเมาใน
รูปธรรมที่ตนพอใจทั้งหลาย และไม่หลงมัวเมาในภาวะความสุขอันเกิดจากการปรุงแต่งขึ้นจากจิตใจของตน การ
รู้จักใช้ความรู้หรือประสบการณ์ของตนพิจารณาวิเคราะห์ให้รู้แจ้งในสิ่งเหล่านั้นตามหลักแห่งเหตุและผล อัน
นำมาสู่สัมมาทิฏฐิ คือ ความเห็นชอบ รู้ชอบในทางอันเป็นกุศลธรรม 

 2.2 การฝึกฝนตนเองการฝึกฝนตนเอง คือ การรู้จักฝึกฝน ฝึกปฏิบัติ และหมั่นยับยั้งจิตใจของตน
ให้ห่างจากกิเลสทั้งหลายข้างต้น อันจะทำให้ความดีนั้นให้คงอยู่ และให้เจริญยิ่งขึ้นไป การฝึกฝนตนนั้น ต้องใช้



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  75 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 3 (October-December 2021) 

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย์  บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ปัญญา คือ การใช้ความรู ้เป็นพื ้นฐานในการคิดพิจารณาต่อสิ ่งใดสิ ่งหนึ ่งเป็นนิจ ทั ้งที ่เคยเกิดแล้วมาเป็น
ประสบการณ์ ทั้งที่ขณะเกิดมาคิดถึงผลเสียที่จะตามมา และสิ่งที่อาจจะเกิดในอนาคตด้วยการหลีกเลี่ยงให้ห่าง 
การนำหลักขันติมาประยุกต์ใช้ในการดำเนินชีวิต สามารถทำได้โดย 

 3. การนำหลักขันติ (ความอดทน)มาประยุกต์ใช้ในการดำเนินชีวิต สามารถทำได้โดย  
 3.1 ความอดทนอดกลั้นต่อความยากลำบากตรากตรำทางธรรมชาติซึ่งเกิดขึ้นทางกายภาพ อาทิ 

ความร้อน ความหนาว ความหิวกระหาย และความเหนื่อยล้า 
 3.2 ความอดทนอดกลั้นต่อทุกขเวทนาที่เกิดขึ้นทางกาย อาทิ ความเจ็บไข้ได้ป่วย ความทุกข์

ทรมาน ก็รู้จักอดทนอดกลั้นเอาไว้ ไม่สร้างความทุกข์เพ่ิมขึ้นอีก 
 3.3 ความอดทนอดกลั้นต่อความเจ็บใจอันเกิดขึ้นทางจิตภาพ อาทิ วาจาส่อเสียด ถ้อยคำด่าว่า

หยาบคายหรือคำกล่าวล่วงเกินก่อให้เกิดความเสียหาย สร้างความขุ่นเคืองใจอันไม่พึงปรารถนา 
 3.4 ความอดทนอดกลั้นต่อพลังอำนาจบีบคั้นของกิเลส ได้แก่ ราคะ โทสะ โมหะ เป็นต้น ความ

อดทนอดกลั้นต่อกิเลสทั้งปวงเพ่ือให้บรรลุเป้าหมายสูงสุดแห่งชีวิตที่ดีงาม 
4. การนำหลักจาคะมาประยุกต์ใช้ในการดำเนินชีวิต สามารถทำได้โดย 
    4.1 จาคะในระดับโลกียะเป็นการเสียสละ การให้ทาน การแบ่งปันเอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ต่อผู้อ่ืนทั้งในแง่

วัตถุ ได้แก่ ทรัพย์สิ ่งของของตนเพื่อประโยชน์แก่ผู ้อื ่น โดยไม่เกินกำลังความสามารถของตน และสิ่งที่เป็น
นามธรรมการบริจาคหรือความเสียสละจากความสุข และผลประโยชน์ของตน รวมถึงการละจากกิเลส ทำให้เป็นผู้
มีความใจกว้าง รู้จักเอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ และพร้อมที่จะเผชิญกับความทุกข์ร่วมกับผู้อื่นการสละสิ่งที่เป็นรูปธรรม และ
นามธรรม โดยไม่สนใจว่าจะมีผู้รับหรือไม่ 

     4.2 จาคะในระดับโลกุตระ เป็นการสละในความยึดมั่นถือมั่น ความไม่ดีต่างๆ ที่อยู่ในจิตใจ การ
เสียสละสิ่งที่เป็นนามธรรม เช่น สละกิเลส สละความเห็นแก่ตัว สละอารมณ์ความรู้สึกที่ไม่ดีต่าง ๆ ซึ่งการฝึกฝน
ให้มีจาคะย่อมทำให้จิตใจคลายความยึดมั่นถือมั่น และมีความเข้าใจในสิ่งทั้งหลายตามความเป็นจริง ทำให้มี
ความสุขด้วยใจของตนเอง มีจิตที่เป็นอิสระ ไม่ข้ึนต่อสิ่งอ่ืนใดมีความสุขได้แม้จะต้องสูญเสียอะไรบางสิ่งไปการยึด
ในหลักแห่งจาคะนั้น ผู้ให้ย่อมสละได้ด้วยความรักความเมตตากรุณาและความปรารถนาดีต่อผู้รับ ส่งผลให้ผู้ให้มี
ความสุขได้ด้วยใจของตน ดังที่พระพุทธองค์ทรงตรัสเอาไว้ว่า ผู้มีจิตใจที่เต็มเปี่ยมไปด้วยจาคะย่อมได้รับความสุข
ใน ภพนี้และภพหน้าอย่างไม่ต้องสงสัย 

ประโยชน์ของการมีหลักธรรมะสำหรับผู้ครองเรือนสู่วิถีชีวิตที่ดีงาม 
1. ด้านความสัมพันธ์ระหว่างสมาชิกในครอบครัวการที่ผู้ครองเรือนได้ประพฤติธรรม ทำความดี

ร่วมกันเป็นปรับเปลี่ยนอุปนิสัยให้เกิดความรักสามัคคีในครอบครัว การพัฒนาความสัมพันธ์ระหว่างสมาชิกใน
ครอบครัวบนพื้นฐานของความเอื้ออาทร ความรับผิดชอบ ความมีเหตุผล เกิดความรู้ความเข้าใจตนเอง รู้จัก
ประมาณตนได้ว่าตนอยู่ในภาวะใด ระดับใด วางตัวได้เหมาะสมกับภาวะนั้น หรือการสามารถสรุปประเมิน
สถานการณ์ที่เกิดขึ้นเพื่อพัฒนาจุดอ่อน จุดแข็งให้ดีขึ้น สร้างคุณธรรมประจำใจ คือมีสัจจะ อดทนอดกลั้น 
และความเสียสละ เกิดความใกล้ชิดในครอบครัว รวมไปถึงการอดทนต่อทัศนคติที่ไม่ตรงกันระหว่างคนใน
ครอบครัว เมื่อเกิดปัญหาที่เข้ามาในครอบครัวการตัดสินใจแก้ปัญหาโดยใช้ความอดทนเพื่อการรอจังหวะ



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  76 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 3 (October-December 2021) 

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย์  บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

แก้ไข การมคีวามรับผิดชอบต่อการดูแลครอบครัว ก่อให้เกิดความรักความอบอุ่นในครอบครัว ทำให้สมาชิกใน
ครอบครัวมีความอดทนต่อความชั่วทั้งยังฝึกจิตใจและกายไม่ให้ประพฤติสิ่งไม่ด ี

2. ด้านมั่นคงภายในครอบครัวการที่ผู้ครองเรือนนำหลักฆราวาสธรรมมาเป็นหลักในการดำเนิน
ชีวิต เป็นการประยุกต์หลักพื้นฐานของความมีเหตุผลความพอเพียง และการมีภูมิคุ้มกันที่ดีในตัว มีความรู้ใน
ด้านฝึกตน ให้รู้จักข่มใจ ข่มอารมณ์ของตนเองได้ ไม่เป็นคนไร้เหตุผลเจ้าอารมณ์ ไม่โกรธง่าย เมื่ออีกฝ่ายหนึ่ง
ทำหรือพูดไม่ถูกใจ ต้องให้อภัยกัน เป็นการระงับเหตุทะเลาะกัน ในขณะเดียวกัน ก็จำเป็นต้องหาทางออกหรือ
หาวิธีปรับปรุงตนเองให้ดียิ่ง ๆ ขึ้นไปในด้านความประพฤติระงับยับยั้งใจตัวเองได้ มีคุณธรรมประจำใจ การใช้
ปัญญาในการแก้ไขปัญหา มีความขยันหมั่นเพียร มีวินัย ใช้ชีวิตแบบเรียบง่าย ห่างไกลจากอบายมุขท้ังหลาย  

3. ด้านการทำงานให้สำเร็จ ต้องอาศัยความอดทนเป็นหลักสำคัญ เนื่องด้วยการงานทุกอย่างจะ
สำเร็จได้ด้วยดี ผู้กระทำการต้องมีความอดทนต่อความเหน็ดเหนื่อยเป็นที่ตั้ง ขณะเดียวกัน หากมีปัญหาของ
การทำงานจะต้องไม่ท้อถอยต่อปัญหาที่ประสบ แต่ต้องทบทวนวิธีการทำงานที่ผ่านมาว่าประสบความสำเร็จ
ได้อย่างไร และงานที่ทำในปัจจุบันนั้นเกิดจากปัญหาอะไร เป็นปัญหาที่เกิดจากบุคคล วัสดุอุปกรณ์ หรือ
วิธีการ แล้วจึงหาวิธีแก้ไขให้ตรงประเด็น หากเป็นการทำงานเป็นทีมซึ่งทำงานร่วมกันหลายคน แล้วเกิดจาก
ความคิดเห็นในวิธีการที่แตกต่างกัน ผู้ร่วมงานแต่ละคนควรแสดงความคิดเห็นและความรู้สึกในเรื่อง ต่าง ๆ 
พอเหมาะได้ อย่าให้เกินขอบเขตหน้าที่ของตน การปฏิบัติเช่นนี้ ย่ อมทำให้ทุกคนทำงานร่วมกันด้วยความ
สมานฉันท์ ลดปัญหาความขัดแย้ง และปัญหาการทำงานเป็นทีมลงได ้

4.ด้านการมีชีวิตที่ดีงาม คือ การดำเนินชีวิตบนฐานของกุศลจิต มีสุขภาพจิตดีและสุขภาพใจที่ดี 
มีความสุขซึ่งมีหลายระดับคือความสุขบนพื้นฐานไปจนถึงความสุขเป็นสูงสุดของชีวิต 

  4.1 ความสุขจากการมีทรัพย์เลี้ยงดูตนเอง และครอบครัวด้วยการมีอาชีพซื่อสัตย์ สุจริต มี
สัมมาอาชีพ 

  4.2 ความสุขจากการใช้ทรัพย์ที่หามาได้ด้วยความซื่อสัตย์ สุจริต เพื่อเลี้ยงดูตนเองและ
ครอบครัว 

  4.3 ความสุขจากการมีคุณภาพชีวิตที่ดี (ดิลก บุญอ่ิม, พระอธิการสุชาติ จนฺทสโร (สายโรจน์), 
2561, หน้า 338-352)คือการอยู่ในถิ่นที่ดี มีสิ่งแวดล้อมที่เหมาะสมกับการดำเนินชีวิต การได้คบหาสมาคมกับ
ผู้คนรอบตัวอยู่ร่วมกันอย่างสงบสุข การมีเป้าหมายโดยตั้งตนไว้ชอบ อยู่ในศีลธรรม ดำเนินชีวิตด้วยความ
มั่นคง สามารถช่วยเหลือผู้อื่นได้ด้วยแรงกาย แรงวาจาและแรงใจตามคำสั่งความสามารถของตนเอง 

  4.4 ความสุขสงบของชีวิตที่เป็นพื้นฐานของการมองตนเองตามจริง เห็นจิตที่เกิดขึ้นดับลง 
อันเป็นพื้นฐานของการดำเนินชีวิตสู่ความสุขอันสูงสุด คือพบปรมัตถ์ สัจจะทั้งกายและใจของตนเองได้ 
สามารถปิดกั้นทางแห่งอบาย และมีชีวิตที่ดำเนินสู่สุขคติได้ในที่สุด 

จากที่กล่าวมานี้ ผู้เขียนขอนำเสนอเป็นแผนภาพธรรมะสำหรับผู้ครองเรือนสู่วิถีชีวิตที่ดีงามดังนี้ 
 
 
 
 



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  77 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 3 (October-December 2021) 

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย์  บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

แผนภาพธรรมะสำหรับผู้ครองเรือนสู่วิถีชีวิตที่ดีงาม 

สรุป 
หลักประกันสำหรับในการดำเนินให้มีความราบรื่น มีสติปัญญา  มีความสุข ประสบความสำเร็จใน

การใช้ชีวิตของผู้ครองเรือน คือการรู้จักตน ประพฤตตินให้เหมาะสมแก่ฐานะที่เป็นอยู่ รู้จักสิทธิของตนเคารพ
สิทธิและหน้าที่ของผู้อื่นด้วย หลักที่ควรสร้างเป็นอุปนิสัยที่ดีในการดำเนินชีวิต คือ ฆราวาสธรรม 4 ประการ 
เป็นธรรมที่องค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้าตรัสสอนสำหรับความเป็นฆราวาสหรือคฤหัสถ์ผู้มีชีวิตในการครองเรือน 
เราสามารถนำมาประยุกต์ใช้ได้ตลอดทุกยุคทุกสมัย ถ้าขาดไปย่อมนำพาความทุกข์ความเดือดร้อนมาให้ แต่ถ้า
ผู้ใดปฏิบัติย่อมมีความสุขและความเจริญทั้งตนและครอบครัว คือ การใช้ชีวิตบนรากฐานความซื่อสัตย์ทั้งทาง
ใจ ทางวาจา และการประพฤติปฏิบัติตนด้วยความซื่อสัตย์ จริงใจต่อตนเองและผู้อื่น มองเห็นตนเองตามเป็น
จริง เริ่มตั้งแต่ความรู้สึกภายในใจของตนเอง และแสดงออกทางวาจา และทางกายได้อย่างถูกต้องดีงาม หาก



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  78 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 3 (October-December 2021) 

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย์  บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

จิตคิดไปในทางไม่ถูกต้อง จะมีความยับยั้งชั่งใจตนเอง หากไปทำความผิด ความชั่ว คดโกง เกิดความละอาย
ขึ้นภายในใจของตนเอง มีความพยายามปรับเปลี่ยนนิสัยของตนเองให้พัฒนามากยิ่งขึ้นทั้งความสามารถ และ
ละลดพฤติกรรมความเคยชินที่ไม่ถูกต้อง ผิดต่อจรรยาบรรณและศีลธรรม มองเห็นประโยชน์ตน ประโยชน์
ท่าน รู้ว่าเมื่อใดที่จะต้องสละสิ่งของ ทรัพย์ของมีค่าให้แก่ผู้อ่ืนได้ จนถึงระดับท่ียากที่สุดคือ การสละความโลภ 
ความโกรธ และความหลงที่มีอยู่ภายในจิตใจ ชีวิตเราจะก้าวเข้าสู่ความสุขที่ยั่งยืนเป็นชีวิตที่พบกับความสุขท่ี
แท้จริง หมายถึงการเข้าถึงบรมสุขนั่นเอง 

 
 
 
 
 
 
 
เอกสารอ้างอิง 
หนังสือ 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , (2539).พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, (2560) อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย กรุงเทพมหานคร:  

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์(ป. อ. ปยุตฺโต), (2563). ชีวิตคู่ท่ีมีคุณค่า. นครปฐม: วัดญาณเวศกวัน. 
วารสาร 
ดิลก บุญอ่ิม, แนวทางการปรับตัวที่ดีตามวิถีพุทธ. วารสารศึกษาศาสตร์ มหาวิทยาลัยบูรพา. ปีที่ 29 ฉบับที่2 

(พฤษภาคม - สิงหาคม 2561). 
พระมหายศวิภรณ ์ เปมสีโล (ตั้งคำ), พระสุริยา สุริโย (คงคาไหว), พระสาโรจน์ ธมฺมสโร (แซ่อู้), นางสาวปุญญาดา  

จงละเอียด, การบูรณาการหลักฆราวาสธรรมกับการปฏิบติตนของครอบครัวไทย ยุคไทยแลนด์ 4.0.  
วารสารสังคมศาสตร์และมานุษยวิทยาเชิงพุทธ. ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม –  ธันวาคม 2561). 

พระอธิการสุชาติ จนฺทสโร (สายโรจน์), “ฆราวาสธรรม 4: สูตรการพัฒนาคุณภาพชีวิตตามวิถีพุทธ”.วารสาร 
วิทยาลัยสงฆ์นครลำปาง. ปีที ่7ฉบับที ่2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2561). 

วิทยานิพนธ์ 
พระมหารุ่งวิกรัย ตากล้า, (2556).“ฆราวาสธรรมในคัมภีร์ล้านนาเรื่องแปดแล้งออกยอด”. วิทยานิพนธ์

ปริญญามหาบัณฑิต สาขาวิชาพุทธศาสนศึกษา. บัณฑิตวิทยาลัย:มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 
 


