
วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  79 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 3 (October-December 2021) 

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย์  บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

บทความวิชาการ 

การพัฒนาคุณภาพชีวิตตามแนวสัมมาทิฎฐิสตูร 

Development of Quality of Life according to the 

shammathithi Sutta 
 

          นางสาวมารยาท คงเมือง 
             Miss Marayart Kongmuang 

     ผู้อำนวยการสถานศึกษา โรงเรียนบ้านเขาเตียน มิตรภาพที่ 134  
    Director of the school, Ban Khao Tian School, Friendship No. 134 

        สังกัด สำนักงานเขตพื้นท่ีการศกึษาประถมศึกษาลพบุรี เขต 1 
   Affiliated with Lopburi Primary Educational Service Area Office 1 

   Email: Varkcy9178@gmail.com 

 

 

 
 

 

บทคัดย่อ 

บทความวิชาการ เรื่องการพัฒนาคุณภาพชีวิตตามแนวสัมมาทิฎฐิสูตร ตามหลักธรรมในสัมมาทิฎฐิ
สูตร หลักการสำคัญของสัมมาทิฎฐิ เป็นการรู้ทุกข์ รู้เหตุให้เกิดทุกข์ รู้ความดับทุกข์ รู้ข้อปฏิบัติให้ถึงความดับ
ทุกข์ ซึ ่งเป็นแนวทางที ่ทำให้มนุษย์พัฒนาคุณภาพชีวิตอย่างสมบูรณ์ ประกอบด้วย โลกิยะและโลกุตระ 
สัมมาทิฎฐิโลกิยสัมมาทิฎฐิและโลกุตตรสัมมาทิฎฐิมีส่วนสนับสนุนซึ่งกันและกัน เป็นระบบที่มีการฝึกฝนและ
พัฒนาไปตามลำดับ โดยมีกระบวนการสร้างสัมมาทิฎฐิให้เกิดขึ้น เรียกว่า ปัจจัยแห่งการเกิดสัมมาทิฎฐิ หรือ 
กระบวนการเกิดสัมมาทิฎฐิ ประกอบด้วยปัจจัยภายนอก มีชื่อเรียกว่าปรโตโฆสะและปัจจัยภายในมีชื่อเรียกว่า 
โยนิโสมนสิการ ตามการพัฒนาคุณภาพชีวิตตามแนวสัมมาทิฎฐิ 5 ระดับ ดังนี้ ระดับที่ 1 กัมมัสสกตา ระดับที่ 2 
ฌาน ระดับที่ 3 วิปัสสนา ระดับที่ 4 มัคคะ  ระดับที่ 5 ผล อันเป็นวิถีแห่งการพัฒนาคุณภาพชีวิตของมนุษย์ให้
เป็นผู้รู้ ผู้ตื่น ผู้เบิกบานได้ 

 
 
 
 

คำสำคัญ:  สัมมาทิฎฐิ    ปัจจัยสำคัญ   การพัฒนา 

Received:  November  15,  2021    Revised:  December  5,  2021 

Accepted: December  19,  2021 



            วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์   80 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 3 (October-December 2021) 

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย์  บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Abstract  
The academic articles on the development of quality of life according to the Sammaditthi Sutra 

according to the Dharma in the Sammadithi Sutta The main principles of Sammaditthi knowing suffering knowing 
the cause of suffering know the end of suffering Knowing the practice leading to the cessation of suffering which 
is the way for human beings to develop their quality of life completely, consisting of lokiya and lokutra. 
Sammaditthilokiya sammaditthi and lokutta sammaditthi support each other. It is a system that has been 
practiced and developed accordingly. There is a process of creating right view, known as the factor of rightness 
or rightness. consists of external factors It is called paratoghosa and the internal factor is called Yonisomanasikan  
According to the development of quality of life according to the five levels of samaditthi, as follows: Level 1 
Kammassakata, Level 2 Meditation, Level 3 Vipassana, Level 4 Makga, Level 5 Effects, which is the way of 
improving the quality of human life to be One who knows, awakens, rejoices. 

 

 

 

 

Keywords:  shammathithi   Key Factors    Developing 

 
 
 

บทนำ 
การพัฒนาคุณภาพชีวิตตามหลักอริยมรรคมีองค์ 8 นั้น ถือว่าสัมมาทิฎฐิเป็นแกนนำที่มีบทบาทสำคัญ

มาก จุดตัดสินหรือจุดตัดแยกระหว่างชีวิตที่เข้าสู่เส้นทางหรือออกนอกเส้นทางดับทุกข์ ก็ขึ้นอยู่กับว่ามีหรือไม่มี
สัมมาทิฎฐิเป็นแกนนำ หรือมองในแง่ของปฏิจจสมุปบาท ถ้ามีสัมมาทิฎฐิเป็นตัวนำ วิถีชีวิตก็จะดำเนินไปในฝ่ายดับ
ทุกข์ (นิโรธวาร) หรือเดินตามมรรคมีองค์ 8 ในทางตรงกันข้าม ถ้ามีมิจฉาทิฏฐิ (อวิชชา) เป็นตัวนำวิถีชีวิตก็จะ
ดำเนินไปในฝ่ายก่อเกิดทุกข์ (สมุทยวาร) นอกจากนั้น สัมมาทิฎฐิยังเป็นแกนนำ เป็นประทีปส่องทาง เป็นบุพนิมิต
หรือเป็นสื่อสัญญาณแห่งการรู้แจ้งอริยสัจ และเป็นเหตุปัจจัยให้กุศลธรรมอ่ืน ๆ ได้เกิดขึ้นอีกด้วย ดังพุทธพจน์ที่ว่า 
“ภิกษุ ทั้งหลาย เมื่อดวงอาทิตย์กำลังอุทัย ย่อมมีแสงอรุณขึ้นมาก่อนเป็นบุพนิมิต ฉันใด สัมมาทิฎฐิ ก็ฉันนั้น
เหมือนกัน เป็นตัวนำ เป็นบุพนิมิตเพื่อความตรัสรู้อริยสัจ 4 ประการ” และพุทธพจน์ที่ว่า “เราไม่เห็นธรรมอื่นแม้
อย่างหนึ่งที่เป็นเหตุให้กุศลธรรมที่ยังไม่เกิดก็เกิดขึ้น หรือที่เกิดขึ้นแล้วก็เป็นไปเพ่ือความเจริญไพบูลย์ยิ่งขึ้นเหมือน
สัมมาทิฎฐินี้” 



            วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์   81 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 3 (October-December 2021) 

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย์  บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ดังนั้น สัมมาทิฎฐิ จึงมีความสำคัญที่สุดประการหนึ่งเพราะเป็นปัจจัยให้เกิดการเปลี่ยนแปลงในวิถีชีวิต
และสังคม และคอยขับเคล ื ่อนให้ผ ู ้ปฏ ิบ ัต ิดำเน ินอยู ่บนมรรคว ิธ ี อั นเป ็นทางสายกลางซึ ่ งเร ียกก ันว่า 
“มัชฌิมาปฏิปทา” ถือเป็นข้อปฏิบัติพอดีที่จะนำไปสู่จุดหมายแห่งความปลอดปัญหา ดับทุกข์ อิสระ และความ
หลุดพ้น สัมมาทิฎฐิ ความเห็นถูกต้องมีความสำคัญมากเปรียบเหมือนประทีปส่องนำ ทางให้บุคคลเดินทางได้
สะดวก ไม่เกิดอันตรายต่าง ๆ ในเวลาเดินทางฉะนั้น เมื่อคนเรามีความรู้ความเข้าใจในหลักการสำหรับดำเนินชีวิต
ไปตามแนวของสัมมาทิฎฐิ โดยอาศัยปัญญาเป็นตัวนำคอยประคับประคองมิให้การดำเนินชีวิตเป็นไปในทางที่ผิด 
คือ มิจฉาทิฏฐิความเห็นผิดจากทำนองคลอง ธรรม ย่อมจะนำความประโยชน์เกื ้อกูลมาให้แก่ตนเองและสังคม
ส่วนรวม ประเทศชาติ ศาสนา พระมหากษัตริย์ ตลอดถึงสังคมชาวโลกจะได้มีความสงบสุข ด้วยเหตุนี้ สะท้อนให้
เห็นความสำคัญของการนำสัมมาทิฎฐิมาเป็นหลักในการพัฒนาคุณภาพชีวิตได้อย่างยั่งยืน สามารถปรับใช้กับชีวิต
ในสังคมยุคปัจจุบันได้ลงตัว  

ความหมายและความสำคัญของสัมมาทิฎฐิ 
ในทางพระพุทธศาสนาจะใช้คำว่า “ทิฎฐิ”ในความหมายและขอบเขตที่กว้างขวางมากครอบคลุมทั้งใน

แง่ความหมายที่เป็นกลาง ๆ โดยไม่ชี้ชัดลงไปว่าเป็นความเห็นความเชื่อที่ถูกหรือผิด  ทั้งในแง่ความเห็น ความเชื่อที่
ถูก ต้องหรือเป็นสัมมาทิฎฐิและในแง่ความเห็นความเชื่อที่ผิดหรือเป็น มิจฉาทิฎฐิ นอกจากนั้นเมื่อมองในแง่ที่
ปรากฏผลออกมาเป็นวิถีชีวิตและวิถีสังคมของมนุษย์  ความหมายและขอบเขตของทิฎฐิจะครอบคลุมไปถึง 
วัฒนธรรมประเภทนามธรรมหรือวัฒนธรรมทางด้านจิตใจในสังคมมนุษย์ ทั้งหมดเช่นวัฒนธรรมด้านความเชื่ อ
ค่านิยมทางสังคม ท่าทีหรือทัศนคติ ชีวทัศน์โลกทัศน์และอุดมการณ์เป็นต้น ทิฏฐิ ไม่ได้ชี้ชัดลงไปว่าเป็นความเห็น 
ความเชื่อที่ถูกต้อง คือ เป็นสัมมาทิฎฐิ หรือ ความเห็น ความเชื่อที่ผิด คือ เป็นมิจฉาทิฎฐิ 

กล่าวโดยสรุปพุทธศาสนาใช้คำว่า “ทิฎฐิ”ในความหมายและขอบเขตที่กว้างขวางมากครอบคลุมทั้งใน
แง่ความหมายที่เป็นกลาง ๆ โดยไม่ชี้ชัดลงไปว่าเป็นความเห็นความเชื่อที่ถูกหรือผิด  ทั้งในแง่ความเห็น ความเชื่อที่
ถูก ต้องหรือเป็นสัมมาทิฎฐิและในแง่ความเห็นความเชื่อที่ผิดหรือเป็น มิจฉาทิฎฐินอกจากนั้นเมื่อมองในแง่ที่
ปรากฏผลออกมาเป็นวิถีชีวิตและวิถีสังคมของมนุษย์ความหมายและขอบเขตของทิฎฐิจะครอบคลุมไปถึง 
วัฒนธรรมประเภทนามธรรมหรือวัฒนธรรมทางด้านจิตใจ 

ส ัมมาท ิฎฐ ิ  ประกอบด้วย คำ 2 คำ ค ือ ส ัมมา + ท ิฏฐ ิ  ในพุทธรรม ฉบ ับขยายความ ให้  
คำอธิบายว่า ทิฏฐิ  หรือเขียนลดรูปเป ็น ทิฐ ิ ซ ึ ่งแปลว่า ความเห็นนั ้น หมายรวมถึงความเช ื ่อในล ัทธิ  
ทฤษฎี ความเข ้าใจตามนัยยะเหตุผล ข ้อที ่ เข ้าก ับความเข ้าใจของตน หลักการที ่ เห ็นสม ข้อที ่ถ ูกใจ  
ข้อที ่ เช ิดช ูเอาไว ้ ความใฝ ่น ิยม หร ือปัจจ ุบ ันเร ียกกันว่า ค ่าน ิยม รวมไปถึงอ ุดมการณ์ แนวทัศนะใน  
การมองโลกและช ีว ิตท ี ่ เร ี ยกก ันว ่ า โลกท ัศน ์และช ีวท ัศน ์ต ่ างๆ ตลอดจนท ัศนคต ิข ั ้ นพ ื ้นฐานที่  
สืบเนื่องจากความเห็นความเข้าใจและความใฝ่นิยมเหล่านั้น (พระธรรมปิฎก, 2546 ,น.735) 

สัมมาทิฎฐิ คือ ความเห็นความเข้าใจ หรือทัศนคติของคนเหล่านั้น ย่อมมีความสำคัญอย่างมาก เพราะ
เป็นพฤติกรรมทุกอย่าง ด้วยว่าเมื่อเป็นสัมมาทิฎฐิแล้ว (ความเห็นถูกต้อง) สัมมาสังกัปปะ (ความคิดถูกต้อง) 
สัมมาวาจา (การพูดถูกต้อง) สัมมากัมมันตะ (การกระทำถูกต้อง)สัมมาอาชีวะ (อาชีพถูกต้อง) สัมมาวายามะ (เพียร



            วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์   82 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 3 (October-December 2021) 

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย์  บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

พยายามในทางที่ถูกต้อง) สัมมาสติ (ระลึกถูกต้อง) สัมมาสมาธิ (ตั้งจิตไว้ถูกต้อง) สัมมาญาณ (ความรู้ถูกต้อง) สัมมา
วิมุตติ (ความหลุดพ้นถูกต้อง) ย่อมเกิดขึ้นตามมา สัมมัตตะ คือ ความเห็นแห่งธรรมที่ถูกต้อง เหล่านี้ทั้งหมดชื่อว่า
สัทธรรม และเป็นสิ่งที่มีประโยชน์นำมาซึ่งความดีงามและความเจริญรุ่งเรือง เพียงอย่างเดียว ฉะนั้นจะเห็นได้ว่า 
เพราะอาศัยความเห็นถูกต้องเพียงอย่างเดียว พฤติกรรมที่ดีงาม เช่น การคิด การพูดและการกระทำที่ถูกต้องย่อม 
เกิดมีขึ้น และเป็นหนทางนำไปสู่การบรรลุโลกุตตรธรรม คือ มรรคผล นิพพาน นั่นเอง ด้วยเหตุนี้ สัมมาทิฎฐิจึงชื่อ
ว่าเป็นพื ้นฐานหรือเป็น บ่อเกิดแห่งความดีงามหรือกุศลธรรม และเป็นบ่อเกิดแห่งคุณธรรมทั ้งมวล ใน
พระพุทธศาสนาองค์ธรรมแรกในหมวดอริยมรรค 8 สัมมาทิฎฐิเป็นหัวหน้า สัมมาทิฎฐิเป็นหัวหน้าอย่างไร  คือ 
สัมมาทิฎฐิย่อมทำลายมิจฉาทิฏฐิได้ และบาปอกุศลเป็นอเนกอนันต์อันมีมิจฉาทิฏฐิเป็นปัจจัยก็เป็นอันถูก
สัมมาทิฎฐินั้นทำลายแล้ว กุศลธรรมเป็นอเนกอนันต์อันมีสัมมาทิฎฐิเป็นปัจจัยย่อมถึงความเจริญเต็มที่ ”(พระ
ไตรปฎิก ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 2539, เล่มที่ 24 ,ข้อ 67 ,หน้า 302) หรือพุทธพจน์ที่กล่าวถึง
สัมมาทิฎฐิอื่น ๆ เช่น “เราไม่เห็นธรรมอ่ืนแม้อย่างหนึ่ง ที่เป็นเหตุให้อกุศลธรรมที่ไม่เกิดขึ้นก็ไม่เกิดขึ้นหรือที่เกิดขึ้น
แล้วก็เสื่อมไปเหมือนสัมมาทิฎฐินี้ เมื่อเป็นสัมมาทิฎฐิ อกุศลธรรมที่ยังไม่เกิด ก็ไม่เกิดขึ้น และที่เกิดแล้วก็เสื่อมไป”
(พระไตรปฎิก ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 2539, เล่มที่ 20 ,ข้อ 301 ,หน้า 38) “เราไม่เห็นธรรมอ่ืนแม้อย่าง
หนึ่ง ที่เป็นเหตุให้สัมมาทิฎฐิที่ยังไม่เกิดขึ้นก็เกิดขึ้น หรือ ที่เกิดขึ้นแล้วก็เป็นไปเพื่อความเจริญยิ่งขึ้นเหมือนโยนิโส
มนสิการ เมื่อมนสิการโดยแยบคายสัมมาทิฎฐิที่ยังไม่เกิดก็เกิดขึ้นและที่เกิดขึ้นแล้วก็เจริญยิ่งขึ้น”(พระไตรปฎิก 
ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 2539, เล่มที่ 20 ,ข้อ 303 ,หน้า 38) 

ตามนัยพุทธพจน์ที่ได้กล่าวมาข้างต้นชี้ให้เห็นว่าความเห็นถูกต้อง ความเข้าใจถูกต้องเป็นรากเหง้าของ
บ่อเกิดกุศลหรือความดีงามทุกประการ เมื่อสัมมาทิฎฐิเกิดขึ้นแล้วย่อมเป็นหนทางนำไปสู่ความสุข มีสุคติโลกสวรรค์
เป็นที่ไปหลังจากตายแล้วอย่างแน่นอน และเป็นไปเพ่ือความสุขความเจริญในชีวิตโลกปัจจุบัน ดังพุทธพจน์ที่กล่าว
ไว้ว่า “ภิกษุทั้งหลาย เราไม่เห็นธรรมอื่นแม้อย่างหนึ่งที่เป็นเหตุให้เหล่าสัตว์หลังจากตายแล้วไปเกิดในสุคติโลก
สวรรค์ ได้เหมือนสัมมาทิฎฐินี้เลย สัตว์ที่ประกอบด้วยสัมมาทิฎฐิหลังจากตายแล้วย่อมไปเกิดในสุคติโลกสวรรค์”
(พระไตรปฎิก ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 2539, เล่มที่ 20 ,ข้อ 34 ,หน้า 39) 

สรุปว่า ความหมายของสัมมาทิฎฐิ หมายถึง ปัญญาอันเห็นชอบ ความเห็นที่ถูกต้อง ตามความเป็นจริง 
แยกออกเป็น 2 ระดับ คือ  

1) ระดับโลกิยสัมมาทิฎฐิ เป็นสัมมาทิฎฐิที่ยังมีอาสวะ คือ ยังเกี่ยวเนื่องอยู่กับกระแส โลก แต่ตั้งมั่นอยู่
ในหลักศีลธรรม  

2) ระดับโลกุตตรสัมมาทิฎฐิ ได้แก่ ความรู้ความเข้าใจโลก และชีวิตอย่างถูกต้องตามความเป็นจริง หรือ
ความรู้ความเข้าใจในสิ่งทั้งหลายอย่างถูกต้อง ตามที่มันเป็นอยู่ในสภาวะของ ธรรมชาติ ซึ่งเป็นความรู้เหนือกระแส
โลก เป็นสัมมาทิฎฐิที่ไม่มีอาสวะ 

ภิกษุท้ังหลาย  เราไม่เห็นธรรมอ่ืนแม้อย่างหนึ่งที่เป็นเหตุให้กุศลธรรมที่ยังไม่เกิด ก็เกิดขึ้นหรือที่เกิดขึ้น
แล้วก็เป็นไปเพื่อความเจริญไพบูลย์ยิ่งขึ้น เหมือนสัมมาทิฎฐิ (ความเห็นชอบ) เมื่อเป็นสัมมาทิฎฐิ กุศลธรรมที่ยังไม่
เกิดขึ้น ก็เกิดขึ้น หรือที่เกิดขึ้นแล้วก็เป็นไปเพื่อความเจริญ ไพบูลย์ ยิ่งขึ้น เราไม่เห็นธรรมอื่นแม้อย่างหนึ่ง ที่เป็น



            วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์   83 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 3 (October-December 2021) 

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย์  บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

เหตุให้อกุศลธรรมที่ยังไม่เกิดขึ้น ก็ไม่เกิดขึ้น หรือที่เกิดขึ้นแล้วก็เสื่อมไปเหมือนสัมมาทิฎฐินี้ เมื่อเป็นสัมมาทิฎฐิ 
อกุศลธรรมที่ยังไม่เกิด ก็ไม่เกิดขึ้นและที่เกิดขึ้นแล้วก็เสื ่อมไป  เราไม่เห็นธรรมอื่นแม้อย่างหนึ่งที่เป็นเหตุให้
สัมมาทิฎฐิที่ยังไม่เกิดขึ้น ก็เกิดขึ้น หรือที่เกิดขึ้นแล้วก็เป็นไปเพื่อความเจริญยิ่งขึ้น เหมือนโยนิโสมนสิการ เมื่อ
มนสิการโดยแยบคาย สัมมาทิฎฐิที่ยังไม่เกิดก็เกิดขึ้นและที่เกิดขึ้นแล้วก็เจริญยิ่งขึ้น (พระไตรปฎิก ฉบับมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย 2539, เล่มที่ 20 ,ข้อ 303,หน้า 38) 

ตามนัยพุทธพจน์ที่กล่าวข้างต้นชี้ให้เห็นวาความเห็นถูกต้อง ความเข้าใจถูกต้องเป็นรากเหง้าหรือบ่อ
เกิดของกุศลหรือความดีงามทุกประการ เมื่อสัมมาทิฎฐิเกิดขึ้นแล้วย่อมมีสุคติโลกสวรรค์เป็นเบื้องหน้าหลังจากตาย
แล้ว และเป็นไปเพ่ือความสุขความเจริญในชีวิต ดังพุทธพจน์บอกว่า 

ภิกษุท้ังหลาย เราไม่เห็นธรรมอ่ืนแม้อย่างหนึ่งที่เป็นเหตุให้เหล่าสัตว์หลังจากตายแล้ว
ไปเกิดในสุคติโลกสวรรค์เหมือนสัมมาทิฎฐินี้ เหล่าสัตว์ประกอบด้วยสัมมาทิฎฐิหลังจากตาย
แล้วย่อมไปบังเกิดในสุคติโลกสวรรค์ เพราะกายกรรมที่ถือปฏิบัติให้บริบูรณ์ตามสมควรแก่ทิฏฐิ 
วจีกรรมที่ถือปฏิบัติให้บริบูรณ์ตามสมควรแก่ทิฏฐิ มโนกรรม ที่ ถือปฏิบัติให้บริบูรณ์ตาม
สมควรแก่ทิฏฐิ เจตนา ความปรารถนา ความตั ้งใจ และสังขารทั ้งหลายของบุคคลผู ้เป็น
สัมมาทิฎฐิ ธรรมทั้งหมดย่อมเป็นไปเพ่ือผลที่น่าปรารถนา น่าใคร่ น่าพอใจเกื้อกูล เป็นสุข ข้อนี้
เป็นเพราะความเห็นดีงาม เปรียบเสมือนพันธุ์อ้อย พันธุ์ข้าวสาลี หรือเมล็ดจันทน์ที่บุคคลเพาะ
ไว้ในดินชุ่มชื้น รสดินและน้าที่มันดูดซับเอาไว้ทั้งหมดย่อมเป็นไปเพื่อความเป็นของหวาน น่า
อร่อย น่าชื่นใจ เพราะพันธุ์อ้อย เป็นต้น เป็นพืชพันธุ์ดี” (พระไตรปฎิก ฉบับมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย 2539, เล่มที่ 20 ,ข้อ 307 ,หน้า 39) 
นอกจากนี้ ในพระพุทธศาสนามีระบุเพิ่มเติมว่าบุคคลผู้เป็นสัมมาทิฎฐิ ชักชวนผู้อื่นให้เป็นสัมมาทิฎฐิ 

เป็นผู้มีความพอใจความเป็นสัมมาทิฎฐิ และสรรเสริญความเป็นสัมมาทิฎฐินั้น ชื่อว่าเป็นสัตบุรุษ เป็นกัลยาณมิตร 
และเป็นผู้ควรแก่การคบหา  เพราะจะเป็นเหตุนำมาซึ่งความเจริญก้าวหน้าในชีวิตทุกประการ”(พระไตรปฎิก ฉบับ
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 2539, เล่มที่ 24 ,ข้อ 224 ,หน้า 378) 

ประเภทของสัมมาทิฎฐิ 
สัมมาทิฎฐินั้นแบ่งเป็น 2 ประเภท หรือ 2 ระดับ คือระดับโลกิยะและระดับโลกุตตระระดับโลกิยะนั้น 
ระดับโลกุตตระ เป็นความเห็นชอบของผู้สละโลก อยู่เหนือโลก ไม่เกาะเกี่ยวและ เนื่องกับโลก เป็นของ

ผู้ลุถึงธรรม เข้าสู่โลกุตตรธรรม ตั้งแต่พระโสดาบันขึ้นไป ดังนั้น สัมมาทิฎฐิในระดับนี้จึงมีลักษณะไม่เป็นหลักการ 
กฎเกณฑ์หรือเป็นไปตามเงื่อนไขใด ๆ ที่มนุษย์ สร้างขึ้นอิสระจากการหล่อหลอมโดยสังคม เพราะมิได้อิงอยู่บนฐาน
ของความเชื่อ แต่อาศัยการรู้ เห็นด้วยใจจากการพิจารณาใคร่ครวญด้วยเหตุผลอันบริสุทธิ์ที่เรียกว่า ญาณ หรือ 
ญาณทัสสนะ ดังที ่ท่านพุทธทาส (พุทธทาสภิกขุ , 2516 ,น.15-19)  กล่าวบรรยายเนื ้อหาทางขอบข่ายของ
สัมมาทิฎฐิไว้ว่า 

สัมมาทิฎฐิประเภทที่ 1 มีลักษณะตรงกันข้ามจากมิจฉาทิฏฐิ สัมมาทิฎฐิอย่างนี้คน บัญญัติเพ่ือศีลธรรม 
แม้พระพุทธเจ้าท่านก็บัญญัติเพ่ือศีลธรรม สัมมาทิฎฐิที่ตรงข้ามกับมิจฉาทิฏฐิ อาทิในเรื่อง ดี-ชั่ว บุญ-บาป สุข-ทุกข์ 



            วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์   84 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 3 (October-December 2021) 

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย์  บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

กระทั่งนรกมี สวรรค์มี โอปาติกะมี ซึ่งจะอยู่ในลักษณะทีตรงกันข้ามกับมิจฉาทิฏฐิอย่างใดอย่างหนึ่งเพียงอย่างเดียว 
เช่น มิจฉาทิฏฐิว่าบุญไม่มี ส่วน สัมมาทิฎฐิก็ว่าบุญมี ดังนั้นจึงถูกจัดเป็นสัมมาทิฎฐิสำหรับศีลธรรม คือ ชักจูงสังคม
ให้ดีขึ้น 

โดยสรุปคือ สัมมาทิฎฐิมี 2 ประเภทคือ 1) สัมมาทิฎฐิ สำหรับศีลธรรมชนิดหนึ่ง 2) สัมมาทิฎฐิ 
สำหรับปรมัตถธรรม หรือสัจธรรมอีกชนิดหนึ่ง 

โลกิยสัมมาทิฎฐิ 
โลกิยสัมมาทิฎฐิ หมายถึง ความเห็นชอบในระดับโลกิยะที่ยังนอนเนื่องอยู่กับกระแสโลก ดำเนินไปตาม

ทำนองคลองธรรม มีความสอดคล้องกับหลักศีลธรรมและจริยธรรมอันดีงามของสังคม หรือเรียกอีกอย่างหนึ่งว่า 
สัมมาทิฎฐิที่ยังเป็นอาสวะ มีความเห็นชอบบนพื้นฐานความเชื่อในเรื่องของกฎแห่งกรรม เรื่องบุญบาป เรื่องโลกนี้
โลกหน้า และเรื่องของนรกสวรรค์ดังพุทธพจน์ที่ว่าโลกิยสัมมาทิฎฐิที่ยังมีอาสวะเป็นส่วนแห่งบุญ ให้ผลคืออุปธิเป็น
อย่างไร คือความเห็นว่าทานที่ให้แล้วมีผล ยัญที่บูชาแล้วมีผลการเซ่นสรวงที่เซ่นสรวงแล้วมีผล ผลวิบากแห่งกรรมดี 
กรรมชั่วมี โลกนี้มี โลกหน้ามี มารดามีคุณ บิดามีคุณ สัตว์ที่เป็นโอปปาติกะ  มีสมณพราหมณ์ ผู้ประพฤติดีปฏิบัติ
ชอบทำให้แจ้งโลกนี้และโลกหน้าด้วยปัญญาอันยิ่งเองแล้วสอนผู้อ่ืนให้รู้แจ้งก็มีอยู่ในโลก   

โลกุตตรสัมมาทิฎฐิ 
โลกุตตรสัมมาทิฎฐิ หมายถึง ความรู้ ความเข้าใจในสิ่งทั้งหลายอย่างถูกต้องตามความเป็นจริงอย่างที่

มันเป็น หรือความรู้ความเข้าใจโลกและชีวิตอย่างถูกต้องตามความเป็นจริง ตามสภาวะธรรมชาติ เป็นความรู้ใน
ระดับที่เหนือกว่าโลกิยสัมมาทิฎฐิ พ้นไปจากวัฏฏสงสารและปราศจากการยึดมั่นถือมั่นในตัวตน ดังพุทธพจน์ที่ว่าโล
กุตตรสัมมาทิฎฐิเป็นอริยะที่ไม่มีอาสวะ เป็นโลกุตตระ เป็นองค์แห่งมรรค เป็นอย่างไร คือองค์มรรค ข้อสัมมาทิฎฐิ
ที่เป็นตัวปัญญา ปัญญินทรีย์ ปัญญาพละ ธัมมวิจยสัมโพชฌงค์ของผู้มีจิตเป็นอริยะ มีจิตไร้อาสวะ มีอริยมรรคเป็น
สมังคี ผู้กาลังเจริญอริยมรรคอยู่นี้แล คือ สัมมาทิฎฐิที่เป็นอริยะ ไม่มีอาสวะ เป็นองค์แห่งมรรค (พระไตรปฎิก ฉบับ
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 2539, เล่มที่ 14 ,ข้อ 36 ,หน้า 176) โลกุตตรสัมมาทิฎฐิที่พ้นโลก หลุดพ้นแล้วจาก
โลกิยะไม่เกี่ยวข้องกับกามตัณหาทิฏฐิ อวิชชาอีกต่อไป สัมมาทิฎฐิเป็นใหญ่เป็นหัวหน้า ผู้ใดรู้ชัดในมิจฉาทิฏฐิ 
ความรู้นั้นเป็นสัมมาทิฎฐิ สามารถที่จะดำรงชีวิตอยู่ในสังคมได้อย่างเป็นสุข ไม่ต้องคอยสะดุ้งกลัวภัยต่างๆ ผู้มี
สัมมาทิฎฐิ จะไปอยู่ที่ไหนตาบลใดก็จะเป็นที่รักของมนุษย์ เทวดา พรหม เป็นที่เคารพนับถือของผู้ที่อยู่ใกล้และผู้
ที่มาพบเห็นเสมอ พ้นจากบาปอกุศล สัมมาทิฎฐิมี 2 ประการคือ 1. ปรโตโฆสะ(การได้สดับจากบุคคลอ่ืน) 2.โยนิโส
มนสิการ (การมนสิการโดยแยบคาย) ปัจจัยให้เกิดสัมมาทิฎฐิมี 2 ประการนี้แล”(พระไตรปฎิก ฉบับมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย 2539, เล่มที่ 12, ข้อ 452 ,หน้า 491) 

สัมมาทิฎฐิกับวิถีชีวิตของสังคมมนุษย์ 

ปรากฏการณ์ต่างๆ ในวิถีชีวิตของสังคมมนุษย์ ไม่ว่าจะเป็นระบบการเมือง การปกครอง ระบบ
เศรษฐกิจ ระบบการศึกษา ขนบธรรมเนียมประเพณีศาสนาหรือวัฒนธรรมต่างๆ เมื่อมีการสืบสาวไล่เรียงไปจนถึง
ที่สุดแล้วก็จะเห็นได้ว่าล้วนแล้วแต่ตั้งอยู่บนรากฐานระบบ ความคิด ความเชื่อ หรือทิฏฐิอย่างใดอย่างหนึ่งเสมอ 



            วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์   85 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 3 (October-December 2021) 

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย์  บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ตลอดถึงการจัดระบบความสัมพันธ์ในชีวิต และสังคม มนุษย์ก็เช่นเดียวกัน มนุษย์จัดระเบียบการดำเนินชีวิตของ
ตนอย่างไร จะมีความสัมพันธ์กับสังคมกับธรรมชาติสิ่งแวดล้อม หรือกับสิ่งลี้ลับเหนือธรรมชาติในลักษณะใดก็
ขึ ้นอยู่กับว่ามนุษย์มีพื้นฐานความคิดความเชื่อต่อสิ่งเหล่านั้นในลักษณะอย่างไรเป็นสำคัญ จึงกล่าวได้ว่าการ
เคลื่อนไหว การเปลี่ยนแปลงในประวัติศาสตร์สังคมมนุษย์ตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบันไม่ว่าจะเป็นมิติที ่เจริญขึ้น 
(สัมมาทิฎฐิ) หรือเสื่อมลง (มิจฉาทิฏฐิ) ก็ตาม ปัจจัยสำคัญที่เป็นตัวผลักดันและบงการอยู่เบื้องหลังก็คือ ทิฏฐิ 
นั่นเอง ดังนั้น สัมมาทิฎฐิจึงเป็นสิ่งสำคัญต่อมนุษย์ในการพัฒนาตนหรือดำรงชีวิตเป็นประโยชน์ในการพัฒนา
คุณภาพชีวิตของมนุษย์ของสังคม ก่อให้เกิดประโยชน์ทั้งต่อตนเองและผู้อื่นมากขึ้น ขึ้นอยู่กับว่ามนุษย์จะเอา
สัมมาทิฎฐิไปใช้ในรูปแบบไหนอย่างไรเท่านั้น สัมมาทิฎฐิก่อให้เกิดความสงบสุขขึ้นมากมายภายในสังคม เป็นเหตุให้
คนในสังคมอยู่ร่วมกันอย่างสงบสุข และภายในสังคมนั้น ก็อาศัยผลประโยชน์เป็นสิ่งเร้าให้หันหน้าเข้ามาคบค้า
สมาคมกัน ก่อให้เกิดเป็นความผูกพันรักใคร่ สามัคคีขึ้น เกิดจากผลของบุคคลภายในสังคมมีสัมมาทิฎฐิ และการที่
มนุษย์ต้องมีการพึ่งพาต่อการ อยู่ร่วมกันกับผู้อื่น ตอบสนองความต้องการที่หลากหลายซับซ้อนของมนุษย์เองจน
เกิด ความเป็นสังคมมนุษย์ พระพรหมคุณาภรณ์ กล่าวถึงพระพุทธศาสนากับสังคมว่าโดยความ ต่างแห่งระดับการ
ดำเนินชีวิต พระพุทธศาสนาถือว่า สังคมประกอบด้วยมนุษย์ที่มีพัฒนาการทางจิต ปัญญาในระดับต่างๆกัน 
นอกจากนั้นยังมีสังคมย่อยหรือชุมชนต่างๆ ซ้อนอยู่ภายใน ซึ่งเปิดโอกาส ให้ผู้สมัครใจเข้าไป  ดำรงชีวิตในระดับที่
แตกต่างกัน เพราะสัมมาทิฎฐิเป็นบ่อเกิดและส่งเสริมกุศลธรรมทั้งปวง ดังพุทธพจน์ที่ว่า‚ภิกษุทั้งหลาย เราไม่เห็น
ธรรมอื่นแม้สักอย่างหนึ่ง ที่เป็นเหตุให้กุศลธรรมที่ยังไม่เกิดขึ้นก็เกิดขึ้นหรือที่เกิดขึ้นแล้วก็ เป็นไปเพื่อความเจริญ
ไพบูลย์ยิ่งขึ้นเหมอืนสัมมาทิฎฐินี้เลย พุทธพจน์ตรงนี้แสดงให้เห็นบทบาทและความสำคัญของสัมมาทิฎฐิ  

สัมมาทิฎฐิกับการเรียนรู้ 
สัมมาทิฎฐิมีบทบาทที่สำคัญมากในกระบวนการศึกษาหรือการพัฒนาชีวิต กล่าวได้ว่า  คนเริ ่มมี

การศึกษาเมื่อเขามีสัมมาทิฎฐิสัมมาทิฎฐิจึงเป็นแหล่งรวมข้อมูลเกี่ยวกับการดำเนินชีวิต และการแก้ไขปัญหา
ทั้งหมด นับตั้งแต่รู้ว่าอะไรคือการดำเนินชีวิต อะไรคือปัญหาชีวิต อะไรคือ สาเหตุของปัญหา อะไรคือเป้าหมายของ
ชีวิตและอะไรคือวิถีทางที่จะนำไปสู่เป้าหมายนั้น ด้วยเหตุนี้ กระบวนการพัฒนาชีวิตตามหลักพุทธศาสนาจึงได้ยก
สัมมาทิฎฐิเป็นตัวนำ ดุจประทีปโคมไฟส่องนำทางให้แก่บุคคลผู้เดินทางในเวลาที่ค่ามืด ถ้าขาดสัมมาทิฎฐิก็เปรียบ
เหมือนคนเดินทางท่ามกลางความมืดที่มีแต่ความน่ากลัว เพราะเราไม่สามารถที่จะรู้ได้เลยว่า หนทางที่เราจะเดินไป
นั้นมีอันตรายหรือไม่อย่างไร และจุดหมายปลายทางสุดท้ายคืออะไร แน่นอนว่าจะต้องสูญเสียเวลาในการเดินทาง 
เดินผิด เดินถูกไปเรื่อยจนกว่าจะค้นหาหนทางที่แท้จริงได้ สัมมาทิฎฐิเปรียบเหมือนนายสารถีท่ีจะนำพาไปอย่างถูก
ทาง ดังพุทธพจน์ที่ว่า‚ทางนั้น ชื่อว่าทางตรง ทิศนั้นชื่อว่าไม่มีภัย รถชื่อว่าไม่มีเสียงดัง ประกอบด้วยล้อคือธรรม มี
หิริเป็นฝา มีสติเป็น เกราะกั้น ธรรมรถนั้น เราบอกให้ มีสัมมาทิฎฐินำหน้าเป็นนายสารถี เปรียบชีวิตของมนุษย์ 
เหมือนกับรถที่กำลังแล่นไปบนเส้นทาง ชิ้นส่วนต่างๆ ที่นำมาประกอบเข้าเป็นตัวรถก็เป็นเพียงสิ่งที่ช่วยทำให้เป็น
รถที่สมบูรณ์เท่านั้น แต่รถคันนั้นจะไม่มีประโยชน์หากจอดทิ้งไว้เฉย ๆ หรือจะวิ่งไปสู่จุดหมายปลายทางเองไม่ได้ 
ถ้าไม่มีคนขับที่ชาญฉลาด สัมมาทิฎฐิจึงเป็นเหมือนนายสารถีผู้รู้จักเส้นทางเป็นอย่างดี จึงสามารถที่จะนำรถคือชีวิต



            วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์   86 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 3 (October-December 2021) 

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย์  บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ไปสู่จุดหมายได้ ส่วนองค์มรรคข้ออื่น ๆ แม้จะไม่ใช่ตัวนำ แต่ก็มีความสำคัญไม่น้อยเหมือนกัน ดังนั้นการศึกษาจึง
เป็นสิ่งสำคัญในการนำไปใช้ให้เกิดประโยชน์มากที่สุด 

การพัฒนาตนเองที่แท้จริงต้องเป็นการพัฒนาตนที่ใช้ได้จริงทั้งการงานและการดำเนินชีวิตเพ่ืออยู่ได้ ใน
สังคมอย่างสงบสุข จุดเริ่ม ต้นของการพัฒนาตนจึงไม่จำเป็นต้องเป็นการพัฒนาตนใน สถาบันการศึกษาเท่านั้น การ
พัฒนาตนเกิดขึ้นได้ตลอดเวลา การเรียนรู้ก็ไม่มีคำว่าสายหรือแก่เกินเรียน ทุกคนสามารถเรียนรู้และศึกษาได้ตลอด
ชีวิตจวบจนกระทั่งตายก็ยังศึกษาได้ไม่หมด ที่ได้กล่าวมา จะเห็นได้ว่าสัมมาทิฎฐิเป็นตัวนำในขบวนการการพัฒนา
ศักยภาพชีวิตของมนุษย์ให้เกิด ปัญญา รู ้ดับทุกข์ ตามหลักพุทธศาสนา ถ้าการพัฒนาตนเองนั ้นถูกนำด้วย
สัมมาทิฎฐิก็แสดงว่าการพัฒนาตนที่แท้จริงได้เริ่มขึ้นแล้ว เพราะการพัฒนาตนเริ่มต้นขึ้นเมื่อคนประพฤติสุจริต คือ
มีศีล บริสุทธิ์เมื่อใดที่ มนุษย์มองเห็นคุณค่าเกิดความซาบซึ้ง และใฝ่นิยมความสุจริต เป็นสัมมาทิฎฐิแล้ว เมื่อนั้นจึง
จะเรียก ได้ว่าเป็นผู้มีการพัฒนาตน 

การพัฒนาคุณภาพชีวิตตามหลักสัมมาทิฎฐิ  
การวางแผนพัฒนาคุณภาพชีวิตอย่างมีระเบียบขั ้นตอนตามแนวคิดของ โรเบิร์ต  ฮาวิกเฮิสท์ 

(Havighurst, R.J.) ที่มีความเหมาะสมกับวัยและสถานะของบุคคล จะช่วยให้ชีวิตประสบความสำเร็จในทาง
สัมมาทิฎฐิ หากไม่มีการกำหนดวางแผนชีวิตแล้ว ก็จะไม่สามารถดำเนินถูกตามหลักวิถีชีวิตที่ ควรจะเป็นไป 
โดยเฉพาะการดำเนินชีวิตตามหลักคำสอนทางพระพุทธศาสนา การกำหนดแผนการพัฒนาชีวิต 3 ระดับ คือ 
ระดับปฐมวัย (แรกเกิดจนถึงอายุ 25 ปี) ซึ่งในวัยนี้ได้แบ่งระดับพัฒนาการออกเป็น 3 ช่วง คือ ช่วงอายุ 1 –10 
ขวบ เป็นช่วงวัยการเรียนรู้การรับสัมผัสต่าง ๆ รอบตัว ช่วงอายุ 11 –15 ขวบเป็นช่วงที่มีการเจริญเติบโตเริ่มที่จะ
มีภาระหน้าที่เข้ามาเรียนรู้บทบาทหน้าที่ของตนเองเช่น บทบาทความเป็นลูกความเป็นลูกศิษย์กับอาจารย์ เป็น
ต้น และช่วงอายุ 16 – 25 ปี เป็นช่วงที่แสวงหาความสำเร็จและกำหนดเป้าหมายชีวิตของตนเอง ระดับมัชฌิมวัย 
(ตั้งแต่อายุ 26 ปี ถึง 60 ปี) ช่วงชีวิตที่ต้องสร้างฐานชีวิตและครอบครัวและหน้าที่การงานให้มีความมั่นคงจนถึง
การปรับเปลี่ยนเข้าสู่ผู้สูงวัยและระดับปัจฉิมวัย (ตั้งแต่อายุ 61 ปีขึ้นไป) เป็นการเตรียมตัวเตรียมพร้อมรับกับ
สภาพการเปลี ่ยนแปลงของสังขาร แสวงหาความสงบสุขบั้ นปลายของชีวิต มีหลักธรรมอะไรบ้างที ่มีความ
เหมาะสมใช้ในแต่ละวัย 

กระบวนการพัฒนาการช่วงวัยแรกเกิด – 25 ปี โดยนำหลักทฤษฎีแบ่งพัฒนาการของมนุษย์แต่ละ
ช่วงวัย พร้อมนำหลักพุทธธรรมที่มีความเหมาะสมต่อการพัฒนาการเพื่อเป็นแนวทางการวางแผนชีวิต โดย
เริ่มต้นพัฒนาการช่วงวัย 1 – 10 ขวบ พัฒนาการเรียนรู้สิ่งแวดล้อมรอบตัวและความสัมพันธ์ต่อสังคมรอบข้างมี
ครอบครัว เป็นต้น ช่วงวัย 11 – 15 ปี เป็นวัยที่เริ่มมีบทบาทหน้าที่เข้ามาเกี่ยวข้องมีความรับผิดชอบต่อตนเอง
และสังคมมากข้ึน ช่วงวัย 16 – 25 ปี เป็นวัยที่ต้องวางแผนเป้าหมายในชีวิตให้กับตนเองต้องการความสำเร็จใน
ชีวิตของตน ดังนั้นการพัฒนาชีวิตจึงต้องอาศัยแรงจูงใจการเสริมแรงมีบุคคลที่เป็นต้นแบบในการพัฒนาตนเอง
เพ่ือก้าวสู่เป้าหมายที่วางไว้  



            วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์   87 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 3 (October-December 2021) 

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย์  บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ระดับปัจฉิมวัย (ตั ้งแต่อายุ 61 ปีขึ ้นไป) การพัฒนามนุษย์ตามแนวพุทธศาสนา (Buddhist 
Development) หมายถึง พฤติกรรมทุกอย่างที่มนุษย์แสดงออกไม่ว่าทางกาย หรือวาจา ล้วนมาจากการก ากับ
หรือสั่งการของจิตการพัฒนาที่สำคัญที่สุดคือการพัฒนาจิต ดังนั้นในปัจฉิมวัยจึงมีการเตรียมการวางแผนชีวิตให้
ดี เพราะเป็นวัยวาระสุดท้ายของชีวิต ให้เป็นเสบียงบุญหนุนส่งสู่ภพชาติที่ดีมีสวรรค์เป็นเบื้องต้นที่สำคัญคือ
เป้าหมายสูงสุดของชีวิตตามหลักคำสอนทางพระพุทธศาสนาคือประโยชน์สุขอันสูงสุด (ปรมัตถะ) คือนิพพานอัน
เป็นเป้าหมายสูงสุด ด้วยการอบรมบ่มจิตพัฒนากาย วาจา ของตนเองให้เกิดความมั่นคงยั่งยืนต่อไป 

สัมมาทิฎฐิกับการประยุกต์ใช้ระดับโลกิยะและโลกุตระ 
ขั้นตอนการปฏิบัติอย่างเป็นรูปธรรมวิธีการประยุกต์ใช้สัมมาทิฎฐิในพระพุทธศาสนามี  2 ประการ 

ได้แก่ (1) การดำเนินตามสัมมาทิฎฐิกับการประยุกต์ใช้ระดับโลกิยะ ในระดับโลกิยะตามหลักธรรมที่สำคัญ เช่น 
ทิฏฐธัมมิกัตถประโยชน์ 4 ประการ(ธรรมที่เป็นไปเพื่อประโยชน์ในปัจจุบัน) โภคอาทิยะ 4 (ประโยชน์ที่ควรถือเอา
จากโภคทรัพย์)  สังคหวัตถุ 4 (การประพฤติตนให้เป็นประโยชน์แก่ทั้งตนเองและผู้อื่น) ศีล สมถะและวิปัสสนา
กรรมฐาน เป็นต้น (2) การดำเนินตามสัมมาทิฎฐิกับการประยุกต์ใช้ในระดับโลกุตระตามหลักธรรมที่สำคัญ เช่น สติ
ปัฏฐาน 4 (ความตั้งมั่น, ความแน่วแน่, ความมุ่งมั่น) มรรคมีองค์ 8 (ข้อปฏิบัติให้ถึงความดับทุกข์ หรือหมดปัญหา
ต่างๆ โดยสิ้นเชิง ) สัมมัปปธาน 4 (ความเพียรชอบ, ความเพียรใหญ่) อิทธิบาท 4 (ฐานหรือหนทางสู่ความสำเร็จ )
เป็นต้น หลักการปฏิบัติเน้นการปฏิบัติตามมรรคมีองค์ 8 ได้แก่สัมมาทิฎฐิความเห็นชอบ สัมมาสังกัปปะ ความดาริ
ชอบ สัมมาวาจา การเจรจาชอบ สัมมากัมมันตะ การทำการงานชอบ สัมมาอาชีวะ การมีอาชีพชอบ สัมมาวายามะ 
การมีความเพียรชอบ สัมมาสติ การระลึกชอบสัมมาสมาธิตั้งใจชอบ เมื่อบุคคลได้พัฒนาตนเองตามวิธีการทั้ง 2 
ประการข้างต้นนี้อย่างสมบูรณ์แล้ว ก็จะสามารถพึ่งตนเองได้ทั้งในระดับโลกิยะและโลกุตระตามสมควรแก่การ
ปฏิบัติของตน 

กระบวนการพัฒนาตนเองตามหลักพุทธศาสนาเป็นระบบที่เชื่อมโยงสืบทอดกันไป ตามลำดับหรืออย่าง
ที่เรียกว่าเป็นการพัฒนาที่ลุ่มลึกลงโดยลำดับเหมือนมหาสมุทรที่ลาดลุ่มลงไปที ละน้อยไม่ใช่ระบบก้าวกระโดดหรือ
ลึกลงแบบฉับพลันทันทีเหมือนหุบเหว กระบวนการพัฒนาแบบช่วงยาวก็ต้องถือว่าชีวิตได้เข้าสู่กระบวนการพัฒนา
ตั้งแต่บุคคลเข้ามา ยอมรับนับถือพุทธศาสนาเป็นต้นไปจนกว่าจะเข้าถึงความหลุดพ้นหรือเป็นพระอรหันต์ ตลอด
ช่วง ยาวแห่งการพัฒนาตนเองนี้ในแต่ละช่วงตอนอาจจะมีรูปแบบและจุดเน้นในการพัฒนาตนเองแตกต่างกัน
ออกไป ทั้งหมดให้สัมพันธ์กัน และแสดงบทบาทกำกับชี้นํากระบวนการพัฒนาชีวิตทั้งหมดตั้งแต่จุดเริ่มต้น จนถึงจุด
สุดท้ายก็คือ ปัญญา (สัมมาทิฎฐิ) ดังคํากล่าวของพุทธทาสภิกขุที่ว่า ทุกอย่างต้องมีปัญญา เป็นฝ่ายนําสัมมาทิฎฐิ 
คือ ปัญญา เราต้องเอาปัญญามานําสิ่งต่างๆจึงจะเป็นไปถูกทาง หมายความว่า ให้เราเอาปัญญาจูงทาน จูงสมาธิ จูง
ข้อปฏิบัติทุกอย่างอย่าให้ตกหลุมตกบ่อจึงว่าบริสุทธิ์ด้วยปัญญา”(พระไตรปฎิก ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
2539, เล่มที่ 20, ข้อ 175 ,หน้า71) 

 
 



            วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์   88 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 3 (October-December 2021) 

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย์  บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

กระบวนการพัฒนาคุณภาพชีวิตตามหลักสัมมาทิฎฐิ 5 ระดับคือ 
ระดับที่ 1) กัมมัสสกตาสัมมาทิฎฐิ คือ ความเห็นความเชื่อมั่นที่ว่า สัตว์มีกรรมเป็นของตัวทำดีได้ดี ทำ

ชั่วได้ชั่ว (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2545) เป็นผู้บันดาลความเป็นไปในชีวิตด้วยกรรมของตนเอง ชีวิต
ของหมู่สัตว์จะเป็นไปในทางร้ายหรือดี อย่างไรไม่ได้ขึ้นอยู่กับอำนาจดลบันดาลของสิ่งลึกลับเหนือธรรมชาติหากแต่
ขึ้นอยู่กับอำนาจแห่ง เจตจํานงหรืออำนาจแห่งการสร้างกรรมของมนุษย์นั่นเอง  

ระดับที่ 2) ฌานสัมมาทิฎฐิ คือ ความเห็นชอบในระดับการบําเพ็ญสมถภาวนาเป็นการ พัฒนาในขั้นที่
มุ่งทำให้จิตสงบแน่วแน่ มั่นคง เข้มแข็ง ควรแก่การงานและเป็นฐานให้แก่การพัฒนา ระดับสูงๆ ขึ้นไป ผลสูงสุดของ
การบําเพ็ญสมถภาวนา คือ การได้ฌานสมาบัติ ดังนั้นความเชื่อที่ว่า การบําเพ็ญสมถภาวนามุ่งทำให้จิตใจสงบเพียง
อย่างเดียว ยังไม่เกี่ยวข้องกับเรื่องของปัญญา จึงเป็นความเชื่อที่ผิดเพราะในระดับนี้จะเน้นในเรื่องสมถะ ก็ต้องมี
ปัญญาหรือสัมมาทิฎฐิคอยกำกับและ ถ่วงดุลออยู่ตลอดเวลา ทั้งนี้เพ่ือไม่ให้เอาผลของสมาธิไปใช้ในทางที่ผิด  

ระดับที่ 3) วิปัสสนาสัมมาทิฎฐิ คือ ความเห็นชอบที่อยู่ในขั้นของการเจริญวิปัสสนาภาวนา เป็นขั้น
การพัฒนาที่สืบเนื่องมาจากขั้นสมถภาวนา กระบวนการพัฒนาในขั้นนี้จะมุ่งเน้นในเรื่องการ ใช้ปัญญาพิจารณา
สภาพความจริงของเบญจขันธ์ ดังจะเห็นได้จากกิจกรรมแห่งการใช้ปัญญาใน วิปัสสนาญาณ 9 จะเน้นใช้ปัญญา
พิจารณาความเกิดขึ้น ตั้งอยู่และแตกสลายไปของสังขารทั้งหลาย การพิจารณาเห็นสังขารเป็นของน่ากลัวเป็นของมี
โทษและเป็นของน่าเบื่อหน่าย เป็นต้น การปฏิบัติระดับนี้แม้จะเป็นกิจกรรมทางปัญญาแต่ก็ต้องเป็นปัญญาที่
ถูกต้อง ถูกทาง ถูกกำกับควบคุมด้วย สัมมาทิฎฐิตลอดเวลา ถ้าไม่มีสัมมาทิฎฐิคอยควบคุมอาจจะทําให้ไขว้เขวหรือ
หลงใหลด้วย วิปัสสนูปกิเลส 

 

ระดับที่ 4) มัคคะสัมมาทิฎฐิ คือ สัมมาทิฎฐิหรือปัญญาญาณของพระอริยบุคคลผู้กําลัง   
แต่ละขั้น คุณภาพของปัญญาก็จะสูงขึ้น โดยลำดับตามความก้าวหน้าแห่งการพัฒนาพอเพียง ต่อการตัดกิเลส
สังโยชน์ที่มรรคแต่ละขั้น จะต้องตัดต้องละ เช่น ปัญญาของอริยบุคคลผู้ปฏิบัติอยู่ใน ขั้นโสดาปัตติมรรคก็มีความ
ลึกซึ้งและแหลมคมพอเพียงต่อการตัดสังโยชน์ 3 ข้อต้น คือ สักกายทิฏฐิ วิจิกิจฉา และสีลัพพตปรามาส หรือถ้า
มองอีกแง่หนึ่ง ปัญญาในมรรคแต่ละขั้นจะมี คุณภาพเพิ่มขึ้นตามการลดลงของกิเลสยิ่งกิเลสลดลงมากเท่าใด 
ความรู้แจ้งเห็นจริงในสัจธรรมก็ยิ่ง เพิ่มขึ้นมากเท่านั้น เป็นเงาตามตัวเหมือนความมืดกับความสว่างยิ่งบุคคลกําจัด
หรือลดความเข้มข้น ของความมืดลงได้มากเท่าใด ความสว่างก็เพ่ิมมากขึ้นเท่านั้น 

ระดับที ่ 5) ผลสัมมาทิฎฐิ คือ สัมมาทิฎฐิหรือปัญญาญาณของพระอริยบุคคลอันเป็นผล  สืบ
เนื่องมาจากการตัดสังโยชน์ในมรรคแต่ละขั้นนั่นเอง แบ่งเป็น 4 ระดับคือ โสดาปัตติผล สกทาคามิผล อนาคามิผล 
และอรหัตตผล ปัญญาในมรรคกับปัญญาในผลเป็นเหตุและผลที่ สืบเนื่องกันในขั้นของมรรคปัญญาจะเป็นตัวทำ
การหรือปฏิบัติการเพื่อตัดกิเลส ส่วนปัญญาในขั้น ผลก็คือปัญญาที่สืบเนื่องหรือยกระดับขึ้นมาจากปัญญาในขั้น
มรรคนั่นเองอุปมาเหมือนการกระโดด ข้ามลำน้ำ 4 สายใน ขณะที่กําลังออกแรงกระโดดให้ตัวลอยออยู่บนอากาศ
เหนือลำน้ำ แต่ยังไม่ตก ถึงพื้นในฝั่งตรงข้าม ถือว่าอยู่ในขั้นของมรรค พอตกถึงพื้นยืนตัวได้มั่นคงแล้ว ถือว่าอยู่ใน
ขั้นของ ผล อย่างไรก็ตามการข้ามลำน้ำ ได้สายเดียว ถือว่าภาระหน้าที่ยังไม่สิ้นสุด ยังเหลือลำน้ำ อีก 3 สายที่ 



            วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์   89 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 3 (October-December 2021) 

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย์  บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

จะต้องข้าม ดังนั้นผลของการข้ามแม่น้ำสายแรกได้ จึงเป็นเหตุปัจจัยหรือเป็นมรรคเพื่อให้ได้ข้ามลำน้ำ สายที่ 2 
ต่อไป ในลำน้ำ สายที่ 3 และ 4 ก็มีนัยยะเช่นเดียวกันนี้ 

บทสรุป 
 การพัฒนาคุณภาพชีวิตตามแนวสัมมาทิฎฐิสูตร ทำให้มนุษย์พัฒนาคุณภาพชีวิตอย่างสมบูรณ์ ดำเนิน

ไปตามทำนองคลองธรรม โดยพระพุทธศานามีกระบวนการสร้างสัมมาทิฎฐิให้เกิดขึ้น เรียกว่า ปัจจัยแห่งการเกิด
สัมมาทิฎฐิ หรือ กระบวนการเกิดสัมมาทิฎฐิ มีชื่อเรียกว่า ปรโตโฆสะ และเรียกว่า โยนิโสมนสิการ หลักสัมมาทิฎฐิ
แห่งการเรียนรู้และการพัฒนาคุณภาพชีวิต เป็นแหล่งข้อมูลเกี่ยวกับการดำเนินชีวิตและแก้ไขปัญหา โดยสัมมาทิฎฐิ
เป็นตัวนำความคิดที่ถูกต้องให้เกิดแนวทางการดำเนินชีวิตที่เหมาะสม 

 สำหรับด้านวิถีของสังคมไทยพบว่า สัมมาทิฎฐิบทบาทกับสังคมมาก ก่อให้เกิดความสุขขึ้นในสังคม ยึด
เหนี่ยวสังคมให้เป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน การสัมมาทิฎฐิสูตรมาใช้หลักในการพัฒนาตนเอง การนำไปใช้มีหลายระดับ 
เชื่อมโยงสืบทอดกันไป ตามลำดับสัมมาทิฎฐิสูตรที่แสดงบทบาทอยู่ในกระบวนการพัฒนาชีวิตตั้งแต่ ต้นจนจบได้แก่ 
สัมมาทิฎฐิสูตร 5 ระดับ 

1) กัมมัสสกตา คือ ความเชื่อมั่นที่ว่าสัตว์มีกรรมเป็นของตัว ทำดีได้ดี ทำชั่วได้ชั่ว 
 2) ฌาน คือ มุ่งทำจิตให้สงบมั่นคงด้วยภาวนา 
 3) วิปัสสนา คือ ฌานวิปัสสนาด้วยสัมมาทิฎฐิใช้ปัญญาพิจารณาความจริงของขันธ์ 5 ด้วยวิปัสสนาญาณ 
 4) มัคคะ คือ สัมมาทิฎฐิหรือใช้ปัญญาปฏิบัติเพ่ือทำลายกิเลสสังโยชน์ด้วยปัญญาญาณ 
 5) ผล คือ สัมมาทิฎฐิหรือปัญญาที่สืบเนื่องจากระดับมัคคะ 
 การพัฒนาคุณภาพชีวิตตามหลักสัมมาทิฎฐิให้ได้ผลและยั่งยืนจึงต้องนำหลักสัมมาทิฎฐิ  5 ระดับมา

ปรับใช้ในการพัฒนาตนเอง ก่อนเข้าสู่การพัฒนาสังคมสู่คุณภาพชีวิตอย่างสมบูรณ์ 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



            วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์   90 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 3 (October-December 2021) 

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย์  บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

เอกสารอ้างอิง 

พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), (2546). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. กรุงเทพมหานคร: บริษัท 
เอส. อาร์. พริ้นติ้งแมสโปรดักส์. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), (2555). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 23.  
กรุงเทพมหานคร: ผลิธัมม์. 

พุทธทาสภิกขุ, (2516). ทิฏฐิคืออะไร?. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์หนังสือธรรมบูชา. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, (2535). พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาเตปิฏกํ 2500. กรุงเทพมหานคร:  

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
________, (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
Havighurst, R.J, (1972). Developmental Tasks and Education 2 & 3 Ed. New York: David McKay. 

 


