
 วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  11 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 3 No. 1 (January-April 2022) 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

บทความวิชาการ 
Academic Articles 

อานาปานสติภาวนา: การพิจารณาลมหายใจจากปุถุชนสู่อริยชน 

Ãnãpãnasati Meditation: Mindfulness of Breathing Transition towards 

Awakened One 
 

นายสมบตัิ  สิริพัฒนากลุ 
Mr.Sombat Siripattanakul 

พุทธศาสตรดุษฎีบณัฑิต   มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั 

 Doctor of Philosophy (Buddhist Studies),  MahachulalongkornrajavidyalayaUniversity 

 ssiripattanakul@gmail.com 

 
 

 

บทคัดย่อ 

อานาปานสติภาวนาเป็นการเจริญสติและเจริญสมาธิด้วยวิธีการพิจารณาลมหายใจ การกำหนดรู้
ลมหายใจเข้า-ออก สั้น-ยาว หยาบ-ละเอียด เห็นและรับรู้สภาวะและสิ่งต่าง ๆ ที่จิตปรุงแต่งขึ้นจากการดูลม
หายใจ เมื่อจิตตั้งมั่นได้มองเห็นสิ่งที่ปรากฎขึ้นได้ถูกต้อง ชัดเจน มีกำลังแน่นหนา ก็สามารถนำจิตมาใช้งาน
ในด้านวิปัสสนา โดยน้อมนำจิตมาพิจารณาสภาวธรรม เพื่อให้เกิดปัญญาและยกระดับจิตสู่ความประเสริฐ 
การเจริญอานาปานสติมี 16 ลำดับขั้นตอน การเจริญอานาปานสติภาวนาตามหมวดในหลักสติปัฏฐาน 4 นั้น 
อานาปานสติที่บริบูรณ์แล้วทำให้สติปัฏฐาน 4 และโพชฌงค์ 7 บริบูรณ์ วิชชาและวิมุมติย่อมบริบูรณไ์ปด้วย 
ปุถุชนผู้เจริญอานาปานสติภาวนาด้วยวิธีการที่ถูกต้องและมีความพอดีเหมาะสมแล้ว จิตย่อมยกระดับก้าว
ข้ามจากจิตปุถุชนไปสู่จิตที่เป็นอริยชน 

 
 
 
 
  

คำสำคัญ:  อานาปานสติภาวนา,  การพิจารณาลมหายใจ,  อริยชน 
 
 
 

Received:  15  February  2022  Revised:  31  March  2022 
Accepted:  2   April  2022 

 



 วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  12 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 3 No. 1 (January-April 2022) 

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Abstract   

Ãnãpãnasati mediation is a mindfulness of breathing by consideration of in – out breath, long - 
short breath, rough - fine breath to observe spiritual-state mind and conditioned mind from breaths 
investigations. Steadily mind from tranquility (Samatha) state cultivates will-power which can be used for 
insight meditation (Vipassanã) in order to develop mind and wisdom. As soon as the 16 steps of Ãnãpãnasati 
has been practiced completely, the four Satipaṭ̣̣̣ṭ̣hãnas will be fulfilled within themselves. Being fulfilled, 
the seven Factors of Enlightenment are automatically perfected, thus, Clear-vision and Deliverance are 
perfected by their own accords, in a natural way. A proper and right Ãnãpãnasati practice can transform an 
ordinary one through an awakened one.      

  
Keywords:  ãnãpãnasati meditation, breath consideration, awakened people   

 
 
 

บทนำ 
อานาปานสติภาวนาเป็นการเจริญกรรมฐานแบบหนึ่งในพุทธศาสนาเถรวาท โดยมีจุดเด่นในการ

ปฏิบัติ คือ ใช้ลมหายใจเป็นอารมณ์กรรมฐาน ฝึกมีสติอยู่กับการตามดูรู้ลมหายใจเป็นวัฎจักร ระลึกรู้อยู่กับ
ปัจจุบัน เพ่งพินิจลมหายใจผ่านฐานกาย ฐานเวทนา ฐานจิต และฐานธรรม พิจารณาสภาวะที่เป็นรูปธรรม 
และนามธรรม ทั้งทางตรงและทางอ้อม การปฏิบัติมีจุดมุ่งหมายหลักคือเพ่ือความสงบแห่งจิต เป็นไปเพ่ือบรรลุ
ฌาน และเพ่ือพัฒนาภาวนามยปัญญาผ่านกระบวนการวิปัสสนากรรมฐาน อันทำให้เข้าใจและเห็นแจ้งกฎแห่ง
ธรรมชาติ พัฒนาจิตเข้าสู่โลกุตตรปัญญา อันเป็นจุดมุ่งหมายในขั้นที่สูงขึ้นจนกระทั่งพัฒนาเข้าสู่ความตื่นรู้ 
หลุดพ้นจากกิเลสทั้งปวง 

การเจริญสติด้วยการพิจารณาดูลมหายใจถือเป็นวิธีที่มีประสิทธิภาพสูงในการตัดกระแสความคิด
ฟุ้งซ่าน อีกทั้งเป็นสะพานเชื่อมโยงระหว่างกายกับจิต การที่จะเข้าสู่สมาธิจิตในระดับลึกได้นั้น กายกับจิต
จะต้องเชื่อมกันเป็นหนึ่งเดียวอย่างแนบแน่น (ดังแสดงในแผนภาพที่ 1) ซึ่งการเจริญสติแบบนี้ยังมีประโยชน์
ต่อร่างกาย ทำให้มีสุขภาพกายที่แข็งแรง ลดภาวะความเครียด ผ่อนคลาย (ลมปราณและการหายใจ, 2556: 
หน้า 59) การจัดการและควบคุมอารมณ์ การนอนหลับที่ดีขึ้น เพ่ิมพลังชีวิต ปรับสมดุลร่างกาย ส่วนประโยชน์
ทางด้านจิตใจดังที่ได้กล่าวมา ก็เพื่อให้มีสมาธิ และความสงบแห่งจิต การพัฒนาทางจิตวิญญาณ การพัฒนา
ด้านปัญญาญาณ อันสามารถนำพาผู้ปฏิบัติเข้าสู่ภาวะการตื่นรู้ พัฒนายกระดับจิตจากปุถุชนสู่ภูมิจิตที่เป็น
อริยชนได้ ซึ่งแสดงอย่างชัดเจนในพุทธพจน์ โดยเฉพาะอย่างยิ่งในอานาปานัสสติสูตรที่อธิบายรายละเอียด
ขั้นตอน และอานิสงส์ มรรคผลจนถึงขั้นสูงสุด 



 วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  13 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 3 No. 1 (January-April 2022) 

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

            
แผนภาพที่ 1 แสดงการเชื่อมโยงระหว่าง กาย กับ จิต ได้ด้วยลมหายใจ 

ที่มาของภาพ: นายสมบัติ สริิพฒันากุล  รูปแบบแนวความคิดของผู้วิจัย 

ความสำคัญของอานาปานสติภาวนา         
อานาปานสติเป็นกรรมฐานที่มีความสำคัญและลักษณะเด่น โดยคณาจารย์มหาวิทยาลัยมหาจุฬา

ลงกรณราชวิทยาลัยกล่าวไว้และประมวลย่อ ๆ ได้ดังนี้ (ธรรมะภาคปฏิบัติ, 2559: หน้า 23-26) 
1. เจริญอานาปานสติ ไม่กระทบกระเทือนต่อสุขภาพ เป็นการปฏิบัติที่เกื้อกูลแก่สุขภาพ ช่วยให้

ร่างกายได้รับการพักผ่อนเป็นอย่างดี ไม่เหมือนการเคลื่อนไหวมือ เท้าเดินหรือเพ่งจ้องซึ่งทำให้ร่างกายเมื่อยล้า 
2. อานาปานสติกรรมฐานจัดเป็นกรรมฐานเย็น กล่าวคือเมื่อจิตสงบเป็นหนึ่งเดียวกับลมหายใจ จะ

ทำให้รู้สึกเบากาย-ใจ อ่ิมเอิบเป็นสุข เหมือนนกที่บินอยู่ในอากาศ ผู้ปฏิบัติจึงนิยมใช้การเจริญอานาปานสติ
เป็นวิธีพักจิตในกรรมฐาน 

3. อานาปานสติกรรมฐาน ไม่ทำให้ผู้ปฏิบัติเกิดความไขว้เขวทางความคิด เมื่อเปรียบเทียบกับการ
เจริญภาวนาประเภทอื่น ๆ เช่นการเจริญอสุภะที่อาจทำให้ผู้ปฏิบัติเกิดความเบื่อหน่าย รังเกียจร่างกายของตน 
และอาจมีผลทำให้อยากฆ่าตัวตาย หรืออยากฆ่าผู้อื่นได้ การเจริญอานาปนาสติยิ่งกระทำให้มากและถูกต้อง
แล้ว จิตจะยิ่งสงบ ประณีตและชื่นใจ 

3.1 อานาปานสติกรรมฐาน เป็นกรรมฐานข้อหนึ่งในจำนวนเพียง 12 อย่าง ที่ให้ผลในด้านสมถะ
ได้จนถึงขั้นสูงสุด คือจตุตถฌานและได้ผลถึงอรูปฌานกระทั่งเข้านิโรธสมาบัติได้ 

3.2 อานาปานสติกรรมฐาน ใช้ได้ทั้งทางสมถะและวิปัสสนา โดยจะปฏิบัติเพ่ือมุ่งสมาธิทำให้จิตตั้ง
มั่น หรือจะปฏิบัติเพื่อเจริญปัญญาตามลำดับขั้นตอนแบบสติปัฏฐาน 4 ก็ได้ กล่าวได้อีกอย่างหนึ่งว่า ได้ทั้ง
ความสงบนิ่งแห่งจิตและปัญญาแห่งจิต  

3.3 อานาปานสติกรรมฐาน เป็นวิธีเจริญสมาธิที่พระพุทธเจ้าทรงสรรเสริญมาก จากที่ได้กล่าวมา
ข้างต้นแล้วว่าพระองค์ทรงใช้เป็นวิหารธรรมมาก ทั้งก่อนและหลังตรัสรู้ รวมทั้งสนับสนุนเป็นอย่างยิ่งให้
พระภิกษุทั้งหลายปฏิบัติ 

จะเห็นได้ว่า อานาปานสติภาวนาเป็นกรรมฐานที่ดีกว่ากรรมฐานแบบอื่น ๆ ทั้งหลาย การปฏิบัติ
สะดวกสบาย ปฏิบัติได้ในทุก ๆ อริยบท ไม่เดือดร้อนรำคาญ ไม่ก่อให้เกิดความเครียดและเป็นสากล มีสำนัก

กาย

(รูป)

จิต

(นาม)ลมหายใจ (เสมือนเป็นสะพานเช่ือมโยง) 



 วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  14 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 3 No. 1 (January-April 2022) 

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

การปฏิบัติธรรมทั้งในประเทศและต่างประเทศใช้เป็นแนวทางปฏิบัติที่นิยมกัน อีกทั้งการปฏิบัติจะได้อานิสงส์
ตั้งแต่เบื้องต้นคือความสงบแห่งจิตจนถึงเป้าหมายข้ันสูงสุดในทางพุทธศาสนา 
              อานาปานสติสูตร ในคัมภีร์มัชฌิมนิกาย อุปริปัณณาสก์ พระสุตตันตปิฎก (พระไตรปิฎกฉบับมหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539, เล่มที่ 14 ข้อ 144-152: หน้า 183-195) ว่าด้วยวิธีเจริญอานาปานสติ ซึ่งมี 
16 ลำดับขั้น แบ่งออกเป็น 4 หมวดตามหลักในสติปัฏฐาน 4 ดังนี้ 

หมวดที่ 1 กายานุปัสสนา 
1. เมื่อหายใจเข้ายาวก็รู้ชัดว่า “เราหายใจเข้ายาว” เมื่อหายใจออกยาวก็รู้ชัดว่า “เราหายใจ

ออกยาว” 
2. เมื่อหายใจเข้าสั้นก็รู้ชัดว่า“เราหายใจเข้าสั้น”เมื่อหายใจออกสั้นก็รู้ชัดว่า “เราหายใจออกสั้น” 
3. สำเหนียกว่า “เรากำหนดรู้กองลมทั้งปวง หายใจเข้า” สำเหนียกว่า “เรากำหนดรู้กองลม

ทั้งปวง หายใจออก” 
4. สำเหนียกว่า“เราระงับกายสังขาร หายใจเข้า”สำเหนียกว่า “เราระงับกายสังขารหายใจออก” 

ในหมวดแรกลำดับขั้นตอนที่ 1-4 นี้ ให้มองว่าลมหายใจเป็นส่วนของกาย ซึ่งเป็นพิจารณากายย่อย
ส่วนหนึ่งในกายนี้ เป็นการรับรู้ลมไปตามธรรมชาติในการหายใจเข้า หายใจออก เมื่อมีความแนบแน่นระหว่างจิต
รู้กับลมหายใจ ก็เพิ่มการติดตามลมหายใจไปตั้งแต่เบื้องต้น ท่ามกลาง และปลายลม ทั้งลมหายใจเข้าและออก 
หรืออาจกำหนดฐานที่ลมถูกแต่เพียงแห่งใดแห่งหนึ่งเพียงจุดเดียว ตามความถนัด เหมาะสมและความชำนาญ
ของผู้ปฏิบัติแต่ละคนจนกระทั่งลมหายใจละเอียดจนถึงระงับกายสังขารได้ คือลมหายใจที่หยาบๆระงับไป  

หมวดที่ 2 เวทนานุปัสสนา  
5. สำเหนียกว่า “เรากำหนดรู้ปีติ หายใจเข้า”สำเหนียกว่า “เรากำหนดรู้ปีติ หายใจออก” 
6. สำเหนียกว่า “เรากำหนดรู้สุข หายใจเข้า” สำเหนียกว่า “เรากำหนดรู้สุข หายใจออก” 
7. สำเหนียกว่า “เรากำหนดรู้จิตตสังขาร หายใจเข้า” สำเหนียกว่า “เรากำหนดรู้จิตตสังขาร 

หายใจออก” 
8. สำเหนียกว่า“เราระงับจิตตสังขารหายใจเข้า”สำเหนียกว่า“เราระงับจิตตสังขารหายใจออก” 

ในหมวดที่ 2 ลำดับขั้นตอนที่ 5 - 8 นี้ ต่อเนื่องมาจากขั้นที่ 1-4 เมื่อลมหายใจหยาบระงับไป คือ
วิตกและวิจารณ์หมดไป ลมหายใจก็ละเอียดขึ้นต่อเนื่องเรื่อย ๆ พัฒนาจนถึงเกิดปราโมทย์ ปีติและสุข เมื่อ
สภาวธรรมดังกล่าวนี้เกิดขึ้นก็ให้มีสติรู้ว่ามันเกิดขึ้นเป็นธรรมชาติตามเหตุปัจจัยที่ได้ปฏิบัติต่อเนื่องมา ซึ่งการ
ปฏิบัติในหมวดเวทนานุปัสสนาคือการพิจารณาจิตตสังขาร ขณะที่สมถภาวนาในลมหายใจเข้า -ออกที่สงบ
ละเอียดก็ยังคงดำเนินอยู่ไม่ได้ทิ้งไปไหน สภาวธรรม ปีติและสุขก็ยังรับรู้อยู่ ก็ให้รับรู้ว่าเป็นสภาวธรรมอย่าง
หนึ่งเช่นกัน เกิดขึ้นได้ก็ดับลงได้มีความไม่เที่ยงเช่นกัน จิตตสังขารปรากฏขึ้นเมื่อสุ ขสภาวะลดลงไป จิตต
สังขาร คือสิ่งปรุงแต่งจิตในส่วน เวทนา สัญญา สังขาร และวิญญาณ นั่นคือสภาวะที่จิตถูกปรุงแต่งด้วย 
ความรู้สึก ความทรงจำ ความรับรู้และการปรุงแต่งของจิตเอง เมื่อจิตตสังขารเกิดขึ้น ก็ให้รับรู้ผ่านลมหายใจที่



 วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  15 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 3 No. 1 (January-April 2022) 

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

หมวดที่ 4 ธรรมานุปัสสนา 
13. สำเหนียกว่า “เราพิจารณาเห็นว่าไม่เที่ยง หายใจเข้า” สำเหนียกว่า “เราพิจารณาเห็นว่า

ไม่เที่ยง หายใจออก” 
14. สำเหนียกว่า “เราพิจารณาเห็นความคลายออกได้ หายใจเข้า” สำเหนียกว่า “เราพิจารณา

เห็นความคลายออกได้ หายใจออก” 
15. สำเหนียกว่า “เราพิจารณาเห็นความดับไป หายใจเข้า” สำเหนียกว่า “เราพิจารณาเห็น

ความดับไป หายใจออก” 
16. สำเหนียกว่า “เราพิจารณาเห็นความสละคืน หายใจเข้า” สำเหนียกว่า “เราพิจารณาเห็น

ความสละคืน หายใจออก” 

ในหมวดที่ 4 ธรรมานุปัสสนา เป็นขั้นตอนที่เป็นวิปัสสนาล้วน ๆ เป็นหลัก การปฏิบัติต่อเนื่องเพ่ือ
เข้าสู่ขั้นตอนในหมวดวิปัสสนาได้นั้น เริ่มจากปฏิบัติในขั้นตอนแรกๆที่ได้ขณิกสมาธิ แล้วก็เจริญเข้าสู่ขั้นตอน
วิปัสสนาแบบทางลัดได้ ในการปฏิบัติแบบวิปัสสนายานิก คือ ปฏิบัติในขั้นตอน 1 - 2 - 3 - 4 แล้ว ข้ามไป
ปฏิบัติในขั้นที่ 13  ... ต่อไป  หรือการปฏิบัติแบบไปตามลำดับขั้นคือ 1 - 2 - 3 - 4 - 5 -...- 12 ในการปฏิบตัิ
แบบสมถยานิก คือการเจริญสมาธิจนได้ฌานสมถะขั้นสูงก่อน เพ่ือให้จิตมีกำลังเป็นบาทฐานแล้วเจริญวิปัสสนา
ต่อในลำดับขั้นที่ 13 ตามลำดับขั้น ซึ่งเป็นขั้นตอนการพิจารณาธรรมล้วน ๆ ในขั้นที่13 นี้เป็นขั้นมีนัยสำคัญ
ของการยกระดับจิต เพื่อก้าวข้ามพ้นจิตแบบปุถุชน คือจิตที่ยังมีความโลภ ความโกรธ ความหลง ไปสู่จิตใน
ระดับอริยชน คือจิตที่ระงับความโลภ ความโกรธ ความหลง ด้วยปัญญาที่เห็นแจ้งในไตรลักษณ์ในเบญจขันธ์
ผ่านการพิจารณาลมหายใจ เห็นการเกิดดับของรูปนามด้วยภาวนามยปัญญา ทุกสรรพสิ่งเป็นไปตามกระแส
ของเหตุปัจจัย จนกระท่ังจิตน้อมไปเพ่ือความคลายออก ดับไป และการสละคืน ปล่อยวางสังขาร การเจริญอา
นาปานสติด้วยสติปัฏฐาน 4 ที่บริบูรณ์และการเข้าถึงองค์ธรรมแห่งการตรัสรู้คือ โพชฌงค์ 7 ที่บริบูรณ์เป็นเหตุ
ให้วิชชาและวิมุติย่อมบริบูรณ์ไปตามลำดับ การเจริญสติสัมโพชฌงค์ 7 นั้นเพื่อให้ถึงซึ่งความไพบูลย์ในองค์
ธรรมทั้งปวงนั้น ต้องอาศัย 1).วิเวก(ความสงัด) ที่ปรากฎอยู่ในพระสูตร อันหมายถึงวิเวก 3 คือ กายวิเวก จิตต
วิเวก อุปธิวิเวก 2). อาศัยวิราคะ (ความคลายกำหนัด) คือการไม่กำหนัดยินดีในสังขารธรรมทั้งหลาย และ 3). 
อาศัยนิโรธ(ความดับ) เป็นไปเพ่ือการดับลงของตัณหา และการหลุดพ้นจากอำนาจของอวิชชา  อันน้อมไปเพ่ือ
ความปล่อยวาง โพชฌงค์ 7 ที่เจริญแล้ว ทำให้มากแล้ว จึงทำให้วิชชาและวิมุตติบริบูรณ์ ตามคำอธิบายของ 
ศรีศากยอโศก (โพธิปักขิยธรรม 37 ตามรอยพระพุทธองค์, กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ นาลันทา, 2558: 
หน้า 595-599) 

เข้าออกขณะนั้น ๆ ว่าเป็นเพียงสภาวธรรมอย่างหนึ่งเท่านั้นเอง เมื่อไม่หลงไปตามจิตตสังขาร และกำหนดการ
รับรู้ยังคงอยู่กับลมหายใจที่เข้าออกที่ละเอียดแนบแน่น จิตตสังขารก็จะระงับดับไปเอง จะเห็นได้ว่าจากใน
ลำดับขั้นตอนที่ 1 -4 และ 5 - 8 นี้ คือการพิจารณาลมหายใจในส่วนกายสังขารและจิตตสังขารเข้าด้วยกัน ซึ่ง
ก็คือการพิจารณาขันธ์ 5 ผ่านลมหายใจนั่นเอง        



 วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  16 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 3 No. 1 (January-April 2022) 

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

การปฏิบัติสรุปเป็นดังแผนภาพที่ 2 ที่ประสานการเชื่อมโยงในอานาปานสติภาวนา ในรูปแบบ
สติปัฏฐาน 4 อันอาศัย วิเวก วิราคะ และนิโรธ น้อมไปสู่องค์ธรรมในการตรัสรู้ 

 
แผนภาพที่ 2 แสดงแผนภาพโพชฌงค์ 7 องค์ธรรมแห่งการตรัสรู้ผ่านการปฏิบัติในอานาปานสติ 

ในรูปแบบสติปัฏฐาน 4  ที่มาของภาพ: สมบัติ  สิริพัฒนากลุ  รูปแบบแนวความคิดของผู้วิจัย 

ความหมายของอริยชน 
อริยชน คือบุคคลที่จิตมีโลกุตตรธรรม เป็นธรรมอันพ้นจากวิสัยของโลก  ซึ่งประกอบด้วย มรรค 4 

ผล 4 และนิพพาน  
1. มรรค 4 คือทางเข้าถึงความเป็นพระอริยบุคคล ญาณที่ทำให้ละสังโยชน์ได้ขาด มี ๔ประการคือ 

โสดาปัตติมรรค สกทาคามิมรรค อนาคามิมรรค อรหัตตมรรค  
2. ผล 4 คือ ผลที่เกิดสืบเนื่องจากการละกิเลสได้ด้วยมรรค, ธรรมารมณ์อันพระอริยะพึงเสวย ที่

เป็นผลเกิดเองในเมื่อกิเลสสิ้นไปด้วยอำนาจมรรคนั้นๆ มี 4 ประการคือ โสดาปัตติผล สกทาคามิผล อนาคามิผล 
อรหัตตผล  

3. นิพพาน 1 คือสภาพที่ดับกิเลสและกองทุกข์แล้ว ภาวะที่เป็นสุขสูงสุดเพราะไร้กิเลสไร้ทุกข์ เป็น
อิสรภาพสมบูรณ์ (จุฑาภัค หริรักษ์ธำรง, 2560: หน้า 11) 

สภาวธรรมช่วงการก้าวข้ามจากปุถุชนสู่อริยชน 
มีคำอธิบายขั ้นตอนของวิปัสสนาญาณ 16 ที่อธิบายจุดเปลี ่ยนผ่านที ่สำคัญไปสู ่ภูมิจิตที ่เป็น

อริยบุคคล เป็นขั้นตอนที่ไม่ถอยย้อนกลับไปสู่ภูมิจิตที่เป็นปุถุชนอีกต่อไป รายละเอียดของวิปัสสนาญาณ 16 
จาก แนบ มหานีรานนท์ ( แนะแนวทางการปฏิบัติวิปัสสนา, 2553: หน้า 140) มีดังนี้ 

1) นามรูปปริจเฉทญาณ ขั้นตอนแห่งการกำหนดรู้ด้วยภาวนามยปัญญาว่าเป็นนามรูป 
2) ปัจจัยปริคคหญาณ ขั้นตอนแห่งการกำหนดรู้ด้วยปัญญาในปัจจัยที่ทำให้เกิดนามรูป 



 วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  17 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 3 No. 1 (January-April 2022) 

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

3) สัมมสนญาณ ขั้นตอนแห่งการกำหนดรู้ความไม่เที่ยงของนามรูป 
4) อุทยัพพยญาณ ขั้นตอนแห่งการกำหนดรู้ความเกิดขึ้นและความดับแห่งนามรูป  
5) ภังคญาณ ขั้นตอนแห่งการกำหนดรู้ความดับแห่งนามรูป  
6) ภยญาณ ขั้นตอนแห่งการกำหนดรู้สึกว่านามรูปเป็นภัยน่ากลัว 
7) อาทีนวญาณ ขั้นตอนแห่งการกำหนดรู้โทษของนามรูป 
8) นิพพิทาญาณ ขั้นตอนแห่งการกำหนดรู้สึกเบื่อหน่ายในนามรูป 
9) มุญจิตุกัมยตาญาณ ขั้นตอนแห่งการกำหนดรู้ความดับแห่งนามรูป  
10) ปฏิสังขาญาณ ขั้นตอนแห่งการกำหนดรู้ธรรมอันเป็นอุบาย เครื่องทำให้พ้นนามรูป 
11) สังขารุเปกขาญาณ ขั้นตอนแห่งการกำหนดรู้ทำลายความยินดียินร้ายในนามรูปแล้ววางเฉยอยู่ 
12) อนุโลมญาณ ขั้นตอนแห่งการกำหนดรู้ธรรมที่จะอนุโลมให้เห็นอริยสัจธรรมทั้ง 4 
13) โคตรภูญาณ ขั้นตอนแห่งการกำหนดรู้พระนิพพานเป็นอารมณ์ 
14) มัคคญาณ ขั้นตอนแห่งการกำหนดรู้นิพพานเป็นอารมณ์ คือ ญาณในอริยมรรค 
15) ผลญาณ ขั้นตอนแห่งการกำหนดรู้นิพพานเป็นอารมณ์ คือ ญาณอริยผล 
16) ปัจจเวกขณญาณ ขั้นตอนแห่งการกำหนดรู้มรรคผลนิพพาน กิเลสที่ละแล้ว และกิเลสที่

เหลือ คือ ญาณที่พิจารณาทบทวน 
เม ื ่อนำหล ักของว ิป ัสสนาญาณ 16 เข ้ามาเท ียบเค ียงก ับอานาปานสต ิภาวนาในหมวด 

ธรรมานุปัสสนาในขั้นที่ 13 - 16  จะเห็นได้ว่า ลำดับขั้นตอนในอานาปานสติภาวนาที่ 13 เป็นขั้นที่เห็นแจ้งใน
พระไตรลักษณ์ เทียบเคียงได้กับวิปัสสนาญาณ ในญาณที่ 1 – 13 คือมาถึงญาณในขั้นกำลังก้าวข้าม ในกึ่งกลาง
ระหว่างปุถุชนและอริยชน และมาบรรจบกันที่ขั้นที่ 14 เหมือนกันคือข้ามเข้าสู่ความเป็นอริยชน เป็นภาวนามย
ปัญญา คือปัญญาญาณในระดับยถาภูตังญาณทัสสนัง เป็นอริยะขั้นปฐมมรรคแล้วคือโสดาปัตติมรรค ซึ่งเป็นจุด
ไม่หวนคืนกลับไปเป็นปุถุชนอีก และเป็นการปิดทางอบาย คือจิตจะไม่โน้มเอียงไปทางอกุศล คือไม่ทำร้าย
เบียดเบียนผู้อื่น ไม่ตระหนี่ จิตไม่เศร้าหมอง เมื่อมองในแง่ของสังโยชน์ ในระดับพระโสดาบัน สลัดออกได้ซึ่ง 3 
ประการ ได้แก่ สักกายทิฏฐิ วิจิกิจฉาและสีลัพพตปรามาส คือ 1). ไม่ยึดมั่นในกายว่าเป็นตัวตนจากการเห็นแจ้งใน
ไตรลักษณ์ 2). ไม่สงสัยลังเลในอริยสัจ 3). มีศีลลึกลงไปจากฐานของจิตใจ  
ปฏิเวธในอานาปานสติภาวนา ในขอบเขตการรับรู้ของผู้ปฏิบัติ 

เมื่อนำลำดับขั้นการปฏิบัติอานาปานสติ 16 ลำดับขั้น แล้วพิจารณาสภาวธรรม มองดูปฏิเวธที่
ปรากฏ ผู้ปฏิบัติจะเห็นการเปลี่ยนในแบบสภาวะที่รู้ได้เป็นปัจจัตตัง โดยเริ่มต้นจากรูปแบบที่เป็นสมถภาวนา 
การดูลมหายใจจากความคิด เข้าสู่การรับรู้ กำหนดพิจารณาลม จากขั้นขณิกสมาธิ สู่ลมหายใจที่ละเอียดขึ้น 
เป็นอุปจารสมาธิ แล้วลมหายใจระงับไปจนจิตตั้งมั่นเข้าสู่สภาวะปฐมฌาน ผ่านจากฐานกายเข้าสู่พื้นที่ทางใจ
ในส่วนการพิจารณาเวทนา การรับรู้อารมณ์ผ่านสัญญาและสังขาร จนได้สภาวะปิติและสุข ต่อเนื่องเข้าสู่
สภาวะทุติยฌาน ตติยฌาน และจตุตถฌาน จนกระทั่งการระงับจิตตสังขาร ลมหายใจดับจิตเคลื่อนเข้าไปยัง
สภาวะอรูปฌาน เป็นพื้นที่แห่งการรับรู้ที่อิงอาศัย อากาศธาตุ วิญญาณธาตุ และธาตุแห่งความว่าง คืออา -



 วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  18 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 3 No. 1 (January-April 2022) 

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

กาสานัญจายตนสัญญา วิญญาณัญจายตนสัญญา อากิญจัญญายตนสัญญา และเข้าสู่ระดับสูงสุดของสมถ
ภาวนา คือเนวสัญญานาสัญญายตนสัญญา ขึ้นเป็นปฏิเวธที่ปรากฏในลำดับขั้นที่ 8 - 9  

ในส่วนของวิปัสสนาภาวนาในอานาปานสติในลำดับขั้นที่ 10 – 13 เป็นกระบวนการในองค์ความรู้
ระดับวิปัสสนา จิตเข้าไปประจักษ์แจ้งในกระแสแห่งความเกิดดับของเวทนาที่ประกอบในธรรมทั้งปวง คือช่วง
ที่ปรากฏสภาวะของโพชฌงค ์7 สรุปสภาวธรรมในอานาปานสติเป็นตารางได้ดังนี้ 

ตารางท่ี 1 แสดงอานาปานสติ 16 ขั้น กับสภาวธรรม อธิบายโดย ปิยทัสสี ภิกขุ, (2563: หน้า 130). 

อานาปานสติ 16 ขั้น 
การกำหนดรู้กับสภาวธรรม 

ที่ปรากฏแก่ผู้ปฏิบัต ิ จุดเปลีย่นระดับปัญญา 

1. รู้ลมหายใจเข้า-ออกยาว กามสัญญา (มีความคิด อดีต และ อนาคต)  

2. รู้ลมหายใจเข้า-ออกสั้น ขณิกสมาธิ  

3.รู้ชัดกองลมทั้งหมด ลมหายใจละเอียด (กายท้ังปวง), อุปจารสมาธิ ปุถุชน 

4. ระงับลมหายใจ ปฐมฌาน (กายสังขารระงับ) (โลกียปัญญา) 

5. รู้ชัดปีติ กำหนดรู้ปีติ, ทุติยฌาน  

6. รู้ชัดสุข กำหนดรู้สุข, ตติยฌาน  

7. รู้ชัดจิตตสังขาร กำหนดรู้จิตตสังขาร, จตุตถฌาน  

8. ระงับจิตตสังขาร อรูปสัญญา 4 ระดับ  

9. กำหนดรู้จิต รูปสัญญา 4 ระดับ, อรูปสัญญา 3 ระดับ  

10. ทำจิตให้บันเทิง กำหนดรู้จิตปราโมทย์ ปัสสัทธิสัมโพชฌงค์  

11. ตั้งจิตไว้มั่น กำหนดรู้จิตตั้งมั่น สมาธิสัมโพชฌงค์  

12. เปลื้องจิต กำหนดรู้ปล่อยวาง อุเบกขาสัมโพชฌงค์  

13. เห็นความไม่เที่ยง กำหนดรู้อนิจจัง *เห็นแจ้งในไตรลักษณ์ จุดกึ่งกลางของเปลี่ยนผ่าน 

14. เห็นความคลายออกได้ กำหนดรู้วิราคะ มัคคญาน อริยชน 

15. เห็นความดับไป กำหนดรู้นิโรธะ ผลญาน (โลกุตตรปัญญา) 

16. เห็นความสละคืน กำหนดรู้ปฏินิสสัคคะ นิพพาน  
 

 

 
 



 วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  19 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 3 No. 1 (January-April 2022) 

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

บทสรุป 

อานาปานสติภาวนาเป็นการเจริญสติด้วยตามดูลมหายใจ พิจารณาลมหายใจ ซึ่งเป็นทั้งสมถกร -

รมฐานและวิปัสสนากรรมฐานอยู่ในตัวเองพร้อมบริบูรณ์ การปฏิบัติแบ่งออกเป็น 4 หมวด ตามหลักสติปัฏ-

ฐาน 4 คือ ระลึกรู้อยู่กับปัจจุบัน รู้ทั่วตัวพร้อม โดยน้อมจิตเข้าสู่การเพ่งและพิจารณา กาย เวทนา จิต ธรรม 
ผ่านลมหายใจของผู้ปฏิบัติ แบ่งออกเป็น 16 ลำดับขั้นตอน ผู้ปฏิบัติถึงหมวดธรรมานุปัสสนา แล้วทำโพชฌงค์ 
7 อันเป็นองค์ธรรมแห่งการตรัสรู ้ที ่สำคัญให้บริบูรณ์  อันได้แก่ สติสัมโพชฌงค์ ธัมมวิจยสัมโพชฌงค์                  
วิริยสัมโพชฌงค์ ปีติสัมโพชฌงค์ ปัสสัทธิสัมโพชฌงค์ สมาธิสัมโพชฌงค์ อุเบกขาสัมโพชฌงค์ พัฒนาจิต เข้าสู่
ขั้นสำคัญแห่งการเปลี่ยนผ่าน เพื่อยกระดับจิตในลำดับขั้นที่ 13 ในอานาปานสติภาวนา (ซึ่งเทียบเคียงได้กับ
ขั้นโคตรภูญาณ ซึ่งเป็นขั้นที่ 13 ในวิปัสสนาญาณ 16)  อันเป็นไปเพื่อเจริญเข้าสู่มัคคญาณ และ ผลญาณ จิต
พัฒนาเข้าสู่โลกุตตรปัญญา เกิดการหยั่งรู้ลงสู่สัจธรรมระดับปรมัตถ์ เห็นแจ้งในไตรลักษณ์เกิดดวงตาเห็น
ธรรม และก้าวข้ามพ้นปุถุชน เข้าสู่ความเป็นอริยชน สู่การทำวิชชาและวิมุตติบริบูรณ์สืบเนื่องไป   

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  20 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 3 No. 1 (January-April 2022) 

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

เอกสารอ้างอิง  
1. หนังสือ 
คณาจารย์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  (2559). ธรรมะภาคปฏิบัติ 2. พิมพ์ครั ้งที ่ 3. 

พระนครศรีอยุธยา: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: หน้า 23-26. 
เทอดศักดิ์ คงเดช. (2556). ลมปราณและการหายใจ. พิมพ์ครั้งที่ 10. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์หมอ

ชาวบ้าน: หน้า 59. 
แนบ มหานีรานนท์. (2553). แนะแนวทางการปฏิบัติวิปัสสนา. พิมพ์ครั้งที่7. กรุงเทพมหานคร: บริษัท เคล็ด

ไทย จำกัด: หน้า 140.  
ปิยทัสสี ภิกขุ. (2563). ขอบเขตการรับรู้ของจิตย่นระยะเวลาสังสารวัฏ การเดินทางสู่การเวลา. วัดถ้ำดอยโตน 

: หน้า 130. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.(2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย: หน้า 183-195. 
2. วิทยานิพนธ์ 
จุฑาภัค  หริรักษ์ธำรง ผศ. (2560). รูปแบบการบรรลุธรรมในพุทธศาสนาเถรวาท. ดุษฎีนิพนธ์พุทธศาสตร 

ดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช 
วิทยาลัย: หน้า 11. 

 


