
 วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์   101 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 3 No. 1 (January - April  2022) 

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

โพชฌงค์ พุทธวิธีเสริมสุขภาพ 

BOJJHANGA: THE BUDDHIST WAY OF ENHANCING HEALTH 

                  PHRA BRAHMAGUNABHORN (P. A. PAYUTTO) 
 

นายจันทร์ธรรม อินทรีเกิด 
Mr. Jundham Intheekred  

นักจัดการงานทั่วไป 
General Administration 

บัณฑิตวิทยาลัย  
Graduate School  

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

 

 

 

 

 
 
 
ชื่อหนังสือ:  โพชฌงค์ พุทธวิธีเสริมสุขภาพ 

ผู้เขียน: PHRA BRAHMAGUNABHORN  

(P.A. PAYUTTO) 

สำนักพิมพ์: โรงพิมพ์เจริญดีมั่นคงการพิมพ ์ 

ปีท่ีพิมพ:์  2559 

พิมพ์ครั้งที:่  1   

จำนวนหน้า: 30 

 
 
 

 
 
 
 



 วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์   102 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 3 No. 1 (January - April  2022) 

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

1. บทนำ  
หนังสือเรื่องโพชฌงค์ พุทธวิธีเสริมสุขภาพ เป็นหนังสือที่เขียนโดยพระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺ

โต) และได้รับการแปลเป็นภาษาอังกฤษโดย ศาสตราจารย์ ดร.พงษ์ศรี เลขะวัฒนะ จึงเป็นหนังสือที่มีทั้ง
ภาษาไทย และภาษาอังกฤษในเล่มเดียวกัน ทำให้ผู้อ่านได้รับความรู้จากศัพท์ภาษาอังกฤษ เฉพาะทางใน
พระพุทธศาสนาทั้งนี้ได้มีการจัดพิมพ์ขึ้นในเทศกาลใกล้วันวิสาขบูชา พ.ศ. 2559 มีเนื้อหาจำนวน 30 หน้า 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตโต), โพชฌงค์ พุทธวิธีเสริมสุขภาพ, 2559. ซึ่งในเนื้อหาดังกล่าวได้กล่าวถึง
หลักธรรมสำคัญหมวดหนึ่ง ที่เป็นบทสวดมนต์ เรียกว่า โพชฌงคปริตร หรือที่เรารู้จักกันว่า โพชฌงค์นั่นเอง 
โดยโพชฌงค์ เป็นองค์แห่งการตรัสรู้มีด้วยการ 7 ประการ คือ องค์ที่ 1 คือ สติ องค์ที่ 2 คือ ธัมมวิจยะ องค์ที่ 
3 คือ วิริยะ องค์ท่ี 4 คือ ปีติ องค์ท่ี 5 คือ ปัสสัทธิ องค์ที่ 6 คือ สมาธิ และองค์ท่ี 7 คือ อุเบขา โพชฌงคปริตร
นั้นเป็นพุทธมนต์สำหรับสวดสาธยาย เพื่อให้ผู้ป่วยได้สดับรับฟังแล้วหายจากอาการเจ็บป่วย ซึ่งโบราณาจารย์
ได้ประพันธ์คาถาประมวลเรื่องทั้งสรุปความจาก 3 พระสูตร ในโพชฌงคสังยุตต์ สังยุตตนิกาย มารวมเป็น
ปริตรเดียวกนั เนื้อหาโดยย่อของพระสูตรทั้ง 3 มีดังนี ้

ปฐมคิลานสูตร: ครั้งหนึ่ง ในระหว่างที่พระพุทธเจ้าประทับอยู่ที ่พระเวฬุวัน พระมหากัสสปะ
อาพาธอยู่ที่ถ้ำปิปผลิ ใกล้กรุงราชคฤห์ พระพุทธเจ้าเสด็จไปเยี่ยม และทรงแสดงโพชฌงค์ เมื่อพระมหากัสสปะ
สดับแล้ว ก็หายจากอาพาธนั้น 

ทุติยคิลานสูตร: ครั้งหนึ่ง ในระหว่างที่พระพุทธเจ้าประทับอยู่ที่วัดเวฬุวัน พระมหาโมคคัลลานะ
อาพาธอยู่บนเขาคิชฌกูฏ ใกล้กรุงราชคฤห์ พระพุทธเจ้าเสด็จไปเยี่ยม และทรงแสดงโพชฌงค์ เมื่อพระมหา
โมคคัลลานะสดับแล้ว ก็หายจากอาพาธนั้น (เนื้อหาในพระสูตรนี้เหมือนกับในพระสูตรแรก แตกต่างเฉพาะชื่อ
บุคคลและชื่อสถานที่เท่านั้น) 

ตติยคิลานสูตร: ครั้งหนึ่ง ขณะประทับที่วัดเวฬุวัน ใกล้กรุงราชคฤห์ พระพุทธเจ้าทรงประชวร 
ขอให้พระมหาจุนทะแสดงโพชฌงค์ เมื่อทรงสดับแล้วก็หายประชวร เป็นต้น 

จากพระสูตรดังกล่าว จึงทำให้มีการนำบทสวดโพชฌงค์ มาใช้ในการบรรเทาความเจ็บปวดของ
ผู้ป่วยเพื่อให้มีอาการทุเลาเบาบางลง นอกจากนี้ท่านผู้เขียนยังได้ให้ความสำคัญกับกายและจิต ว่าต้องพึ่งพึง
อาศัยกัน แม้กายจะเจ็บป่วย ไม่สบาย แต่หากมีการทำจิตให้เบิกบานด้วยการสวดโพชฌงค์ การเจริญสติ จิตใจ
ก็จะมีกำลังใจ ทำให้รู้สึกสดชื่น เบิกบาน และสามารถหายจากอาการเจ็บป่วยได ้

2. เนื้อหา 

จากวิกฤตการณ์ ที่มีผู้คนเจ็บป่วยจากโรคภัยไข้เจ็บเป็นจำนวนมาก เนื้อหาของหนังสือเรื่องนี้ พระ
พรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) จึงได้รับการนำไปถอดคำบรรยายแล้วตีพิมพ์เป็นหนังสือโพชฌงค์ พุทธวิธีเสริม
สุขภาพ ครั้งแรก เมื่อพ.ศ. 2534 เพ่ือเป็นประโยชน์แก่บุคคลที่นำมาศึกษา นับว่าเป็นการเผยแพร่งานวิชาการ
ทางพระพุทธศาสนาอีกรูปแบบหนึ่ง โดยได้แบ่งออกเป็น 6 หัวข้อ แต่ละหัวข้อท่านได้สะท้อนองค์ธรรมของ
โพชฌงค์ท่ีบูรณาการกับการส่งเสริมสุขภาพไว้ดังนี้ 

 



 วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์   103 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 3 No. 1 (January - April  2022) 

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

บูรณาการองค์ประกอบให้เกิดสุขภาพองค์รวม   
1) โพชฌงค์: พุทธวิธีเสริมสุขภาพ  ในหัวข้อนี้พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) ได้เล่าถึงที่มา

ของบทสวดโพชฌงค์ท่ีบุคคลทั่วไปนิยมสวดกัน เป็นที่รู้จักว่า โพชฌงคปริตร หรือ โพชฌังคปริตร โดยมีความเชื่อว่า
ผู้ป่วยที่ได้รับฟังจากสวดสาธยายบทพุทธมนต์ดังกล่าวจะหายจากโรค เพราะมีเรื่องเล่าในพระไตรปิฎกว่า พระ
มหากัสปะ พระโมคคัลลานะ หรือแม้แต่พระพุทธองค์ ในคราอาพาธเมื่อได้สดับรับบทสวดโพชฌงค์ แม้จะต่างกรรม 
ต่างวาระกัน ก็ล้วนแล้วแต่หายจากอาการอาพาธแทบทั้งสิ้น จากเรื่องราวดังกล่าว พุทธศาสนิกชนจึงเชื่อว่า บทสวด
โพชฌงค์นั้นช่วยให้หายจากโรคได้ แม้จะเป็นภาษาบาลีผู ้ที ่ฟังอาจไม่เข้าใจเนื้อหา แต่ที่มีการแสดงไว้ในพระ
ไตรปิฏกนั้น เนื้อหาคือตัวหลักธรรม เป็นธรรมเกี่ยวกับปัญญา คือธรรมขั้นสูง ทำใจให้สว่าง สะอาด ผ่องใส เป็นผล
ให้เกิดการรักษาใจ (พระพรหมคุณาภรณ์ ป.อ.ปยุตโต, โพชฌงค์ พุทธวิธีเสริมสุขภาพ, 2559: หน้า 1) 

2) พุทธวิธีเสริมสุขภาพ  ในหัวข้อนี้ท่านได้อธิบายว่า การและจิตมีการอิงอาศัยซึ่งกันและกัน เมื่อ
กายเจ็บป่วยไม่สบาย ก็ส่งผลให้จิตใจไม่สบาย เศร้าหมอง กระวนกระวาย ในทำนองเดียวกับที่จิตใจไม่สบาย ก็
พลอยให้กายไม่สบายไปด้วย และในทางตรงกันข้าม ถ้าจิตใจดี ก็จะส่งผลให้กายในยามเจ็บป่วย แต่มีกำลังใจ สดใส 
เบิกบาน โรคที่เป็นมาก ก็จะกลายเป็นน้อย ยิ่งถ้าได้กำลังใจดี ไม่เพียงแค่บรรเทาโรคนั้น อาจทำให้บรรเทา หรือ
หายจากโรคภัยไข้เจ็บได้ แต่ก็ขึ้นอยู่กับว่าเราจะสามารถดูแลจิตใจเราได้มากเพียงใด ต่อจากนั้น ท่านได้นำเสนอ
กลุ่มตัวอย่างที่เจ็บป่วยทางกาย คือ พระพุทธเจ้าและพระมหาสาวกนั้น นอกจากนี้ได้ชี้แจงว่า ซึ่งท่านเหล่านั้นมีจิต
ที่พัฒนาและ หรือพูดง่ายๆว่า จิตที่สมบูรณ์แล้ว เมื่อถึงคราวเจ็บป่วยทางกาย ท่านก็แค่เรียกเอาจิตมาช่วยกายได้
อย่างเต็มที่ จึงหายจากอาการอาพาธได้อย่างไม่เหลือบ่ากว่าแรง ยกเว้นเหลือวิสัยของเหตุปัจจัย (โพชฌงค์ พุทธวิธี
เสริมสุขภาพ, 2559: หน้า 2) 

หลักโพชฌงค์เป็นหลักปฏิบัติไม่เฉพาะแต่ผู้ป่วยเท่านั้น เพราะคำว่า โพชฌงค์ ผู้เขียนได้อธิบายไว้
อย่างละเอียดว่าโพชฌงค์มาจากคำว่า โพชฺฌฺ กับ องฺค หรือ โพธิ กับ องค์ จึงแปลว่าองค์แห่งการตรัสรู้ หรือองค์
แห่งโพธิญาณนั้นเอง หรืออาจกล่าวได้ว่าเป็นหลักธรรมที่สำคัญมาก เพราะเป็นธรรมที่จะช่วยให้เกิดการตรัสรู้  แม้
การตรัสรู้จะเป็นเรื่องของปัญญา หากแต่มีความหมายที่ลึกซึ้งลงไป แบ่งเป็น 3 ประการดังนี้ 

ประการที่ 1 รู้แจ้งความจริงของสิ่งทั้งหลาย เป็นความรู้ที่ชำระกิเลสให้หมดหมอง ปัญญาแห่งการ
ตรัสรู้นี้จึงหมายถึงความรู้ที่บริสุทธิ์ หรือความรู้ที่เป็นเหตุให้เกิดความบริสุทธิ์ 

ประการที่ 2 ปัญญาที่ตรัสรู ้นี ้ทำให้เกิดความตื่น เพราะอาจอยู่ในหลับ คือ มัวเพลินกับความ
ประมาณ ความหลงใหล ความมัวเมา หรือพูดง่ายๆ คือ ตื่นขึ้นจากความหลับใหลและหลงใหล และ 

ประการที่ 3 จากการที่บริสุทธิ์ตื่นขึ้นมานี้ ทำให้จิตใจของผู้นั้นมีความเบิกบานผ่องใส ปลอดโปร่ง
โล่งเบาเป็นอิสระ ซึ่งก็คือสภาพจิตที่ดีงาม (พระพรหมคุณาภรณ ์โพชฌงค์ พุทธวิธีเสริมสุขภาพ, 2559: หน้า 3) 

จากประเด็นดังกล่าวข้างต้น ท่านพระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) สรุปว่า ถ้าผู้ที่ป่วยไข้มีสภาพ
จิตไม่ป่วยเหมือนดังกล่าวข้างต้น แม้ไม่ได้บรรลุธรรมถึงขั้นโสดาบัน แต่ก็นับว่าเป็นผู้ที่มีความสุขมาก อย่างที่
เรียกว่า กายป่วยแต่ใจไม่ป่วย ก็จะส่งผลให้เกิดความผ่อนคลายหายจากโรค หรือบรรเทาทุกขเวทนาที่เกิดขึ้นจาก
โรคนั้นลงได้ จึงเป็นความหมายขององค์แห่งการตรัสรู้ หรือโพชฌงค์อย่างแท้จริง 



 วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์   104 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 3 No. 1 (January - April  2022) 

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

3) องค์แห่งการตรัสรู้และสุขภาพที่สมบูรณ์  สำหรับหัวข้อที่ 3 ที่ท่านพระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. 
ปยุตฺโต) ได้นำเสนอหลักธรรมที่เป็นองค์ประกอบของการตรัสรู้ หรือโพชฌงค์เปรียบเสมือนเครื่องมือที่จะช่วยให้
บรรลุถึงจุดหมายที่ต้องการมีด้วยกัน 7 ประการ ได้แก ่ 

องค์ประกอบที่ 1 คือ สติ แปลว่า ความระลึกได้ เป็นเครื่องดึงจิตไว้กับสิ่งนั้นๆ ในทางธรรมะ
เรียกว่า อารมณ์ ไม่ใช่อารมณ์อย่างในภาษาไทย แต่หมายความถึง สิ่งที่เราต้องเกี่ยวข้องทุกอย่าง สิ่งที่เรารับรู้ สิ่งที่
ใจเรานึกได้นั่นเอง สติจึงมีหน้าที่ดึงจิตไว้กับสิ่งนั้น ผู้เขียนเปรียบจิตเราเหมือนกับลิง สติเหมือนกับเชือกที่มัดลิงไว้
กับเสา ลิงไปไหนไม่ได้ก็วนอยู่กับหลักหรือใกล้ๆ หลัก ถ้าเป็นสิ่งที่ปรากฏอยู่เฉพาะหน้า ก็เพียงดึงจิตไว้ไม่ใช้หลุด
ลอยไปไหน เวลาทำอะไรก็ระลึกไว้ไม่ให้จิตเราฟุ้งซ่านลอยลอยไปที่อ่ืน แต่ถ้าสิ่งนี้อยู่ห่างไกลไม่ปรากฏอยู่ หรือเป็น
เรื่องอดีตที่ผ่านมาแล้ว สติก็ทำหน้าดึง ระลึกถึงจิตที่เราเกี่ยวข้องกับสิ่งนั้น นี้คือหน้าที่ของสติ 

องค์ประกอบที่ 2 คือ ธัมมวิจยะ หรือ ธรรมวิจัย แปลว่าการวิจัยธรรม วิจัยนั้นแปลว่าการเลือกเฟ้น 
การใช้ปัญญาไตรตรองพิจารณา ธรรมก็คือ ความจริง ความถูกต้อง ความดีงาม และสิ่งที่เป็นประโยชน์เกื้อกูล สิ่งที่
อยู่ต่อหน้าเราก็มองหาให้เห็นธรรมออกมา ถ้าสิ่งนั้นเกิดไม่ดีกับจิตใจเรา เราไม่ชอบใจ เรารำคาญใจ แต่เรา
จำเป็นต้องเกี่ยวข้อง เราก็มองให้เป็นธรรมไป ทำแบบนี้จึงเรียกว่าเป็นธรรมวิจัยอย่างหนึ่ง ผู้เขียนได้กล่าวต่อไปว่า 
ธรรมวิจัยนั้นพิจารณาไตร่ตรองสิ่งที่สติดึงมา เช่น เรานั่งทบทวนธรรมที่ได้เล่าเรียน เมื่อถึงเวลา ถึงโอกาสก็สามารถ
เลือกเฟ้นธรรมนั้นมาใช้ได้อย่างถูกต้อง อย่างนี้จึงเรียกว่า “ธรรมวิจัย” 

องค์ประกอบที่ 3 คือ วิริยะ วิริยะ แปลว่า ความเพียร ถ้าแปลตามศัพท์ว่า ความแกล้วกล้า หรือ
ความเข้มแข็งของจิตใจ ถึงจะเผชิญอุปสรรค ความยุ่งยาก ก็ไม่หวาดหวั่น ไม่กลัว ใจสู้ มีกำลังประคับประคองใจ
ของตัวเองไว้ วิริยะ จึงเป็นองค์ประกอบสำคัญที่จะทำให้กิจการงานประสบความสำเร็จ 

องค์ประกอบที่ 4 คือ ปิติ ปิติ แปลว่า ความอ่ิมเอมใจ หรือความดื่มด่ำ ความซาบซึ้ง จิตใจของ
เราก็ต้องการอาหารหล่อเลี้ยง เหมือนร่างกาย ปิติจึงเป็นอาหารหล่อเลี้ยงที่สำคัญของจิตใจวิธีการอย่างหนึ่งที่
จะช่วยจิตตัวเอง ก็คือการพยายามสร้างปิติขึ้นมา ใช้ปิติเป็นอาหารหล่อเลี้ยงจิตใจให้อิ่มเอม แม้เราสามารถ
รับประทานอาหารได้มาก แต่ถ้าจิตใจมีความวิตกกังวล ร่างกายก็อาจซูบโทรมลงได้ แต่คนที่สบายใจ อ่ิมเอมใจ
อยู่เสมอ ร่าวกาย ผิวพรรณก็จะผ่องใสโดยที่อาหารกายนั้นมีพอประมาณ ปิติเป็นหลักสำคัญอย่างหนึ่งที่ควรจะ
สร้างให้เกิดในใจเราเสมอๆ 

องค์ประกอบที่ 5 คือ ปัสสัทธิ ปัสสัทธิ แปลว่าความผ่อนคลาย หรือสงบเย็น ไม่เครียด ไม่
กระสับกระส่าย ผู้เขียนแบ่งเป็นใจผ่อนคลาย กับกายผ่อนคลาย หรือสงบเย็นใจกับสงบเย็นกาย สงบเย็นกายคือการ
สงบผ่อนคลายของกองเจตสิก แต่เราถือเอาอาการสงบผ่อนคลายของร่างกายธรรมดาก็ไม่ใช่เรื่องง่าย เพราะถ้า
คนเรามีเรื่องเครียด เรื่องไม่สบายใจแล้ว มันก็จะเครียดทั้งกายและใจ เมื่อไม่มีความสุข ร่างกายก็จะพลอยทรุด
โทรมไปด้วย สภาพตรงข้ามกับปัสสัทธิ ที่ทำให้เกิดความสงบเย็น ความผ่อนคลาย ร่างกายผ่อนคลาย จิตใจก็จะ
ผ่อนคลาย ซึ่งปัสสัทธิเป็นตัวที่จะเกิดตามมาจากปิติ คือใจอ่ิมเอมใจ สบายใจ 

องค์ประกอบที่ 6 คือ สมาธิ สมาธิ แปลว่า ความตั้งจิตมั่น หรือแน่วแน่อยู่กับสิ่งใดสิ่งหนึ่ง จิตใจที่
แน่วแน่เป็นจิตที่มีกำลังมาก  ในองค์ประกอบที่ 1 ที่ว่าด้วยเรื่องของ สติ ที่ทำหน้าที่จับ ดึง กำกับทำให้จิตอยู่กับสิ่ง



 วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์   105 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 3 No. 1 (January - April  2022) 

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ที่กำหนด ไม่หลุดลอยหายไป ส่วนในองค์ประกอบที่ 6 นี้ว่า สมาธิ คือการที่จิตอยู่กับสิ่งที่กำหนด แน่วแน่ ตั้งมั่น 
ฟังดูแล้วอาจคล้ายกันมาก แต่ข้อแตกต่างที่ผู้เขียนได้อธิบายระหว่างสติกับสมาธิ คือ การทำให้จิตอยู่กับสิ่งที่
กำหนดเป็นสติ การที่จิตอยู่กับสิ่งที่กำหนดได้เป็นสมาธิ เมื่อมีสิ่งทั้งหลายมากระทบ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจเราเรียก
อารมณ์ เราจึงต้องใช้สติคอย จับ ดึง กำกับไว้ ไม่ให้อารมณ์นั้นหลุดลอยหายไป หรือว่าอารมณ์นั้นผ่านเข้ามาแล้ว
ล่องไป ไม่ปรากฏต่อหน้าเรา แต่ไปอยู่ในความทรงจำ เราจำเป็นต้องใช้มัน การดึงเอาอารมณ์ที่ผ่านล่วงมาแล้วให้
จิตได้พบกับมัน ก็เป็นบทบาทของสติ ที่จะต้องระลึกขึ้นมา และเมื่อไรก็ตามที่จิตเราตั้งมั่น แน่วแน่อยู่กับอารมณ์
นั้นแนบสนิท ถึงขั้นนี้ก็จะเรียกว่า สมาธิ  โดยความจริงแล้ว สติกับสมาธิทั้งสองอย่างทำงานด้วยกัน มีสติเป็นตัว
นำหน้า แล้วสมาธิก็ตามมา ถ้าสมาธิยังไม่แน่วแน่ สติก็เป็นตัวเด่นและอาจต้องทำงานหนักหน่อย แต่พอสมาธิแน่ว
แน่ สมาธิก็จะเป็นตัวเด่นแทน สติก็แค่คอยกำกับ คอยดึงๆ ไว้ อาจเพียงเล็กน้อย แทบไม่ปรากฏแต่ความจริงคือ
ทำงานอยู่ตลอดเวลาไม่ได้หายไปไหน สมาธิจึงเป็นบาทหรือเป็นฐานของงานใช้กำลังจิตหรืองานใช้กำลังปัญญานั้นๆ 
ดังนั้น ในการฝึกสมาธิ จึงต้องเริ่มด้วยการฝึกสติ เอาสติมากำหนดอารมณ์ให้เป็นอารมณ์กรรมฐานก่อนนั้นเอง 

องค์ประกอบที่ 7 ซึ่งเป็นข้อสุดท้าย คือ อุเบกขา  อุเบกขา แปลว่า ความวางเฉย ถ้าเราเห็นอะไร 
รับรู้อะไรแล้วเราวางเฉยเสีย บางทีมันเป็นการวางเฉยภายนอก แต่ใจไม่เฉยจริง อย่างนี้ไม่ถูกต้อง และไม่ถือว่าเป็น
อุเบกขา  ความวางเฉยในที่นี้  หมายถึง ความเรียบสงบของจิตที่เป็นกลางๆ ไม่เอนเอียงไปข้างนี้ เป็นความเฉยอย่าง
รู้ทัน ผู้เขียนเปรียบจิตที่เป็นอุเบกขานี้ว่า เป็นจิตที่ทุกอย่างเข้าที่ดีแล้ว ใจของเราจึงวางเฉยดูมันไป อุเบกขาไม่ใช่ไม่
รับรู้อะไร ไม่ใช่เฉยเมยไม่รู้เรื่อง หากแต่รับรู้อย่างผู้มีปัญญา 

ต่อจากนั้นท่านได้สรุปว่าทั ้งหมดนี้คือ ตัวองค์ธรรม 7 ประการ ซึ ่งธรรมทั้ง 7 ประการนี ้ ไม่
จำเป็นต้องเอามาครบ แม้เพียงอย่างเดียวถ้ามีสักข้อก็ช่วยให้จิตใจสบาย    

4) บูรณาการองค์ประกอบให้เกิดสุขภาพองค์รวม ในหัวข้อที่ 4 พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.     
ปยุตฺโต) ได้นำเสนอให้องค์ธรรมทั้ง ๗ ที่ทำงานอย่างครบถ้วน ซึ่งเรียกว่า โพชฌงค์ ที่จะให้เกิดการตรัสรู้ ทำให้เป็น
ผู้ตื่น ผู้สดใสเบิกบาน โดยที่องค์ธรรมทั้ง 7 นี้ทำงานร่วมกันอย่างครบถ้วนบริบูรณ์ ดังนี้ 

เริ่มต้นด้วยข้อที่ 1 คือ สติ อาจจะดึงสิ่งที่เราเกี่ยวข้องเฉพาะหน้าไว้ให้อยู่กับจิต หรือให้จิตอยู่กับ
สิ่งที่พิจารณาหรืออาจจะดึงสิ่งที่ห่างไกลเข้ามา ข้อที่ 2 ก็คือธรรมวิจัย คือการเลือกเฟ้นธรรมที่ได้ร่ำเรียนมา
ไตร่ตรองดู ข้อที่ 3 คือ วิริยะ การทำให้จิตมีกำลัง เป็นสิ่งที่ทำให้เกิดปิติ และปัสสัทธิตามมา และเมื่อจิตมีทางไป
ในทางที่ถูกต้อง คือมีสมาธิ จิตก็จะไม่ห่วงไม่กังวล จะเฝ้าดูเฉยวางที่เป็นกลางอยู่นี้ คือจิตที่มีอุเบกขา (โพชฌงค์ 
พุทธวิธีเสริมสุขภาพ, 2559: หน้า 18) 

นอกจากนี้ท่านได้สรุปว่า จุดเริ่มต้นที่สำคัญคือ ต้องมีสติ ให้มันส่งต่อไปตามลำดับ เป็นธรรม
ต่อเนื่องกัน ๗ ประการ ถ้าทำได้เช่นนี้ก็เป็นประโยชน์ช่วยให้บรรลุถึงจุดหมาย ไม่ว่าจะเป็นผู้ปฏิบัติธรรมเพ่ือ
ความหลุดพ้น หรือใช้ในชีวิตประจำวัน เป็นต้น (โพชฌงค์ พุทธวิธีเสริมสุขภาพ, 2559: หน้า 23) 

จุดเด่น:  จุดเด่นในเรื่องนี้คือ 
จุดเด่น:  จุดเด่นในเรื่องนี้คือ จากวิกฤตการณ์ที่มีคนเจ็บป่วยเป็นจำนวน และดูเหมือน

โรคภัยไข้เจ็บหลายๆ โรค ในทางการแพทย์สมัยใหม่ก็ยังไม่สามารถให้การรักษา หรือบรรเทาความเจ็บปวดที่มีให้



 วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์   106 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 3 No. 1 (January - April  2022) 

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

เจือจางลงได้ ประกอบประชาชนส่วนใหญ่ของประเทศมีฐานะยากจน ทำให้ไม่สามารถเข้าถึงการรักษาที่ มี
ค่าใช้จ่ายแพงได้ หากแต่เมืองไทยเป็นเมืองพุทธ พุทธศาสนาจึงเป็นที่ยึดเหนี่ยวจิตใจของประชาชน การสวดมนต์
ด้วยบทโพชฌงคปริตรจึงเป็นอีกทางเลือกหนึ่ง ในการหาทางออกให้ความทุกข์กาย ทุกข์ใจ อันเนื่องมาจากความ
เจ็บป่วย ที่ถือเป็นการลงทุนในระยะสั้น โดยไม่มีค่าใช้จ่ายใดๆ ซึ่งสอดคล้องกับหนังสือโพชฌงค์ พุทธวิธีเสริม
สุขภาพของพระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) 

ในเนื้อหาดังกล่าวท่านได้ยกตัวอย่าง พระพุทธเจ้าและพระอริยสาวก ที่ใช้พุทธมนต์ในบท
โพชฌงคปริตรในการบรรเทาอาการเจ็บป่วย ซึ่งล้วนแต่เป็นกลุ่มตัวอย่างที่มีความน่าเชื่อถือ ทั้งยังมีหลักฐานใน
คัมภีร์พระไตรปิฎก และในพระธรรมบท  

อีกประการหนึ่งคือหนังสือเล่มนี้พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) ท่านได้บอกถึงวิธีการ
รักษาอาการเจ็บป่วยด้วยองค์ธรรมที่จะไปรักษาว่า แม้ระดับองค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงประชวร ท่านยังเจริญ
พุทธมนต์โพชฌงคปริตรอันประกอบไปด้วยองค์ธรรม 7 ประการคือ องค์ท่ี 1 คือ สติ องค์ท่ี 2 คือ ธัมมวิจยะ องค์
ที่ 3 คือ วิริยะ องค์ท่ี 4 คือ ปีติ องค์ท่ี 5 คือ ปัสสัทธิ องค์ท่ี 6 คือ สมาธิ และองค์ท่ี 7 คือ อุเบกขา เป็นต้น 

นอกจากนี้ท่านได้นำเสนอแบบบูรณาการ ให้เป็นเรื่องของกายภาพได้ และนำเสนอว่า 
องค์ธรรมทั้ง 7 ประการ เราเป็นเพียงปุถุชน บุคคลธรรมดา หากเราจะรักษาสุขภาพ เราอาจทำไม่ได้ทั ้ง 7 
ประการ แต่ทำได้เพียงองค์ธรรมแค่ 2 - 3 ประการ เช่น เรามีสติ คอยเหนี่ยวนำใจ และมีปิติ ความอ่ิมเอมใจ ให้มี
มากๆ เพ่ือเป็นอาหารทางใจ ก็สามารถรักษาหรือบรรเทาความเจ็บป่วยทางกาย และทางใจได้ 

อย่างไรก็ตาม แม้หนังสือเล่มนี้จะเป็นหนังสือขนาดเล็ก มีเนื้อหาไม่ถึง 30 หน้า หากแต่ว่า
อัดแน่นไปด้วยเนื้อหา ความรู้ และข้อคิดต่างๆ มากมาย ให้ผู้อ่านได้พิจารณาไปในทุกบรรทัด ทุกวรรคตอนอย่าง
เห็นภาพที่ชัดเจน ทั้งนี้ผู้เขียนมีการใช้ภาษาที่เข้าใจง่าย อธิบายความหมายและใจความสำคัญของโพชฌงค์อย่าง
ชัดเจนว่าคือองค์แห่งการตรัสรู้ ถึงแม้ผู้ที่ไม่มีความรู้หรือพื้นฐานทางพระพุทธศาสนามาอ่าน ก็สามารถเข้าถึงตัว
หลักธรรมได้อย่างง่ายดาย และสามารถนำไปปรับประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวัน เหมาะสำหรับการอ่านในทุกเพศ 
ทุกวัย และประเด็นที่น่าสนใจที่สุดในเรื่องนี้คือ ผู้เขียนมีการบูรณาการบทสวดโพชฌงค์เข้ากับศาสตร์สมัยใหม่คือ 
พุทธวิธีเสริมสุขภาพ โดยมองว่า จิตใจที่มีความสุขก็จะช่วยให้ผ่อนคลายห่างหายจากโรค หรืออย่างน้อยก็บรรเทา
ทุกขเวทนาที่เกิดจากโรคนั้นลงได้ เพราะจิตเป็นนาย กายเป็นบ่าว นอกจากนี้หนังสือดังกล่าวยังมีการพิมพ์เป็น
สองภาษา ซึ่งอีกภาษาหนึ่งคือ ภาษาอังกฤษ สลับกับภาษาไทยหน้าต่อหน้า ทำให้ผู้อ่านได้รู้ศัพท์เทคนิคทาง
พระพุทธศาสนา และยังเป็นการฝึกทักษะภาษาอังกฤษอีกด้วย 

จุดด้อย: จุดอ่อนของหนังสือเล่มนี้สามารถแบ่งเป็นประเด็นต่างๆ ได้ 3 ประเด็นคือ  
ประเด็นแรก เป็นเรื่องของความเชื่อ แต่คนในยุคปัจจุบันเชื่อแต่ในสิ่งที่เห็นผลได้ภายในทัน

ตา อยากให้หายจากโรคอย่าง และมีความชอบอะไรแบบฉาบฉวย ซึ่งหากเจริญพุทธมนต์โพชฌงคปริตรแล้วยัง
ไม่หายจากความเจ็บป่วย ก็อาจส่งผลกระทบต่อความเชื่อของคนในระดับปัจเจกบุคคลได้  

ประเด็นที่สอง การที่พระพุทธเจ้า และพระมหาสาวกมาเป็นกลุ่มตัวอย่างนั้นเนื่องด้วยเวลาที่
นานกว่า 2600 กว่าปี นับแต่พระพุทธองค์และพระมหาสาวกปรินิพพานและอาจทำให้เกิดข้อเปรียบเทียบได้ว่า 



 วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์   107 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 3 No. 1 (January - April  2022) 

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

พระสัมมาสัมพุทธเจ้า และพระมหาสาวก ที่กล่าวมานั้นท่านเป็นผู้ละแล้วซึ่งอุปกิเลสทั้งปวง เราเป็นเพียงปุถุชน
ธรรมดา ที่ยังคงเวียน ว่าย ตาย เกิดในสังสารวัฏ จะไปเทียบชั้นกับบรมครูได้อย่างไร แต่หากมีกลุ่มตัวอย่างที่มี
ความเจ็บป่วยในปัจจุบัน จะทำให้หนังสือเล่มนี้มีความเป็นวิทยาศาสตร์ คือ ความรู้เชิงประจักษ์ที่เกิดจากโดย
กระบวนการทางวิทยาศาสตร์ (สุทธิมาศ อภิรักษ์วณิชย์, กระบวนการทางวิทยาศาสตร์, 2552. [ออนไลน์] วันที ่8 
พ.ค.2554. แหล่งที่มา:https://sites. google.com/site/bellewannida/home/krabwnkar-thang-withyasastr-science-

process-skill. วันสืบค้น 2 ก.ย. 2561. อันประกอบด้วย  1) การกำหนดปัญหา 2) การตั้งสมมติฐาน 3) การ
ตรวจสอบสมมติฐาน 4) การแปรผล และ 5) สรุปผลการทดลอง มีความน่าเชื่อถือ สามารถตรวจสอบได้ และ
เป็นที่ยอมรับโดยทั่วไป หรืออาจมีการยกตัวอย่างกลุ่มบุคคลธรรมดาที่ยังคงอยู่ในมีโลกียสุขว่าเจริญ พุทธมนต์
โพชฌงคปริตรและหายจากอาการเจ็บป่วย ก็อาจจะทำให้หนังสือเล่มนี้เผยแผ่ไปได้อย่างรวดเร็วไปสู่ผู้ป่วยและ
ญาติที่กำลังประสบกับความทุกข์ได้ใช้เป็นแนวทางปฏิบัติ 

ประเด็นที่สาม คือจากหัวข้อบูรณาการองค์ประกอบให้เกิดสุขภาพองค์รวม ของผู้เขียนยังขาด
การการบูรณาการที่ทำให้ผู้อ่านสามารถเห็นภาพของสุขภาพองค์รวมที่ชัดเจน จะมีก็เพียงแต่การเขียนถึงในเรื่อง
ของการสวดที่มีแค่องค์ธรรมหากแต่ยังไม่ได้เชื ่อมโยง เช่น คนป่วยที่ มีเพียงเครื่องมือทางการแพทย์ของ
โรงพยาบาล แต่ไม่รู ้บทสวดมนต์เลย จะมีช่องทางใดได้บ้างที ่จะให้คนที่เขาเจ็บป่วยในเวลานั ้นได้เจริญ      
โพชฌงคปริตร และสามารถเข้าถึงองค์ธรรมดังกล่าวได้ แม้ว่าสามารถสวดบทโพชฌงคปริตรได้ หากแต่ไม่
เข้าใจถึงความหมายที่ลึกซึ้งขององค์ธรรม ก็คงไม่ต่างอะไรกับการท่องจำของนกแก้วนกขุนทอง จึงนับว่ายัง
เป็นเรื่องยากของบุคคลที่เจ็บป่วยในช่วงเวลาที่ท่านได้ปรารภไว้ในหนังสือเล่มนี้ 

แม้มีการพูดถึงพุทธวิธีเสริมสุขภาพ แต่ยังไม่ได้พูดถึงประเด็นนี้อย่างละเอียดเท่าไหร่นัก และดู
เหมือนจะเน้นสิ่งที่หลักธรรมเพียงด้านเดียว ยังไม่ครอบคลุมถึงประเด็นที่จะส่งเสริมสุขภาพอย่างละเอียดลึกซึ้ง
เท่าที่ควร หรืออาจมีการยกตัวอย่างมา ก็เป็นเพียงธรรมบทที่อยู่ในคัมภีร์พระไตรปิฎก ซึ่งเรื่องราวดังกล่าว ก็อยู่
ในสมัยพุทธกาล ยังขาดการยกตัวอย่างที่ให้เห็นภาพชัดเจน โดยเฉพาะเหตุการณ์ที่เป็นกรณีศึกษาที่เกิดขึ้นใน
ปัจจุบัน ความคิดดังกล่าวจึงเหมือนการทำให้คนเกิดสัทธาจริต (สมเด็จพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถร) คัมภีร์วิ
สุทธิมรรค ภาคสมาธิ ปริเฉทที่ 3 กัมมัฏฐานคหณนิเทศ, 2546: หน้า 338-339) เมื่อมีศรัทธามากๆ เพียงอย่าง
เดียว ปัญญาในการคิดวิเคราะห์หาเหตุผลอย่างแยบคายก็จะลดลง จึงทำให้เป็นผู้ที่มีความงมงาย ขาดการคิด
วิเคราะห์หาเหตุผลที่ถูกที่ควร 
3. แนวคิดที่เห็นด้วย 

ผู้วิจารณ์เห็นด้วยกับหลักธรรมเรื่องโพชฌงค์ ทั้ง 7 ประการ คือ สติ ธัมมวิจยะ วิริยะ ปีติ ปัสสัทธิ 
สมาธิ และอุเบกขา ซึ่งเป็นธรรมนิยามที่มีอยู่แล้ว แม้องค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า ท่านจะไม่ได้ตรัสรู้ก็ตาม 
หากแต่พระองค์ท่านเป็นเพียงผู้มาค้นพบ มีหลักฐานในคัมภีร์เชิงประจักษ์นามธรรมให้คนรุ่นใหม่พิสูจน์ว่า เป็น
หรือไม่เป็นแบบนั้น ทั้งนี้ ธนิต อยู่โพธิ์ ได้กล่าวไว้ในหนังสืออานุภาพพระปริตต์ว่า “การเปล่งเสียงสวดโพชฌงค
ปริตรด้วยจิตเลื่อมใสศรัทธาอย่างแท้จริงของผู้สวดเชื่อกันว่า เป็นโอสถวิเศษ และเมื่อตั้งสวดโพชฌงคปริตรนั้น
ย่อมแสดงถึงความเมตตารักใคร่มีไมตรีจิตมิตรภาพ ต้องการให้ผู้ที่กำลังได้รับทุกข์หายจากความเจ็บป่วย พลัง



 วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์   108 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 3 No. 1 (January - April  2022) 

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ความรักก็จะเกิดการสั่นสะเทือนว่าด้วยกฎการสั่นสะเทือนเช่นเดียวกัน” (ธนิต อยู่โพธิ์, อานุภาพพระปริตต์, 
2544: หน้า 19) ซึ ่งสอดคล้องกับแนวคิดของประยงค์ สุวรรณบุบผา กล่าวว่า “ดร.นิสสังกะ สรรเสริญ
พระพุทธเจ้าว่าพระองค์เป็นพระองค์แรกที่มีชื่อเสียงในประวัติศาสตร์ของมนุษยชาติเมื่อพระองค์ทรงเอาวิธี
บำบัด ความเจ็บป่วยทางกายและจิต (Physical and mental illness) มาสั่งสอน เพ่ืออนุเคราะห์ชาวโลก ชีวิต
ที่เป็นสุขสมบูรณ์จะไม่ประสบความสำเร็จ หากบุคคลไม่กำจัดรากเหง้าของความทุกข์ (The root cause of 
suffering) ทั้งปวง ความเจ็บป่วยไม่ว่าจะเป็นทางกายหรือทางใจ (จิต) ก่อให้เกิดความทุกข์ทั้งสิ้น พระธรรม
คำสั่งสอนของพระองค์จึงเป็นคำสั่งสอนที่ประเสริฐ มีประโยชน์ในการแก้ไขปัญญา ชีวิตของมนุษยชาติทุกเพศ 
ทุกวัย ทุกชาติ ชั้นวรรณะ” (จิตบำบัดแนวพุทธศาสน์, 2546: หน้า 26) 

ผู้วิจารณ์จึงมีความเห็นด้วยในประเด็นดังกล่าวว่า การสวดมนต์ในบทโพชฌงค์ จะเป็นวิธีในการ
ส่งเสริมสุขภาพให้กายและจิตเรา ทุเลาเบาบางจากโรคภัยไข้เจ็บ ดังที ่ศศิธร เขมาภิรัตน์ ได้กล่าวว่า 
“พระพุทธศาสนาและการแพทย์อายุรเวทของอินเดีย เป็นรากฐานของการแพทย์แผนไทยพระพุทธศาสนาแบ่ง
โรคออกเป็น 2 ประเภท คือ โรคทางกายและโรคทางใจ การแก้ปัญหาสุขภาพและความเจ็บป่วยมี 2 แนวทางคือ 
การป้องกันและการรักษา การป้องกันพุทธองค์ทรงใช้หลักปฏิบัติในการดูแลรักษาสุขภาพทั้งกายและใจอย่าง
สม่ำเสมอเป็นประจำ การรักษา พระพุทธศาสนารักษาโรคทางกาย 3 วิธี ได้แก่ การรักษาทางการแพทย์ การใช้
ธรรมบำบัด การรักษาด้วยพุทธานุภาพ การรักษาโรคทางใจมี 3 วิธี คือการพิจารณาหาเหตุผล คุณ โทษ การ
เจริญวิปัสสนากรรมฐาน และการคบกัลยาณมิตร” (ศศิธร เขมาภิรัตน์, “การศึกษาเปรียบเทียบพุทธวิธีในการ
ดูแลสุขภาพแบบองค์รวมกับแพทย์แผนไทย, 2548: หน้า 46-48)  

 การดูแลสุขภาพให้สมบูรณ์ทั้งกาย และจิต โดยการสวดมนต์บทโพชฌงค์ ควบคู่ไปกับการเจริญสติ
จึงเป็นอีกหนึ่งวิธีที่สามารถทำได้ในทุกท่ี ทุกเวลา และไม่มีค่าใช้จ่ายใดๆ ทั้งสิ้นที่สามารถทดลองแล้ว เห็นผลได้
จริงไม่มากก็น้อย 
4. ประเด็นที่ไม่เห็นด้วย 

ผู้วิจารณ์มองว่า การนำโพชฌงค์มาใช้เป็นบทสวดในการบรรเทาความเจ็บปวดของผู้ป่วยเพื่อให้มี
อาการทุเลาเบาบางลงอย่างที่บางคนนิยมใช้ แต่ก็ไม่น่าจะเป็นวิธีการแก้ปัญหาคือความทุกข์ตรงเลยเสียทีเดยีว 
เนื่องจาก “โพชฌงค์หมายถึงธรรมที่เป็นองค์ของผู้ตรัสรู้หรือเป็นองค์แห่งการตรัสรู้ คือองค์ประกอบของญาณ
ปัญญาที่หยั่งรู้ในอริยสัจสี่ จะต้องปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานเท่านั้นจึงจะมีความเข้าใจอย่างประจักษ์ในสภาวะ
และเข้าใจอริยสัจสี่อย่างลึกซึ้ง เพราะโพชฌงค์หรือองค์แห่งการบรรลุธรรมนี้จัดเป็นคุณสมบัติของอริยบุคคล” ดู
รายละเอียดในพระกัมมัฏฐานาจารย์ (พระปัณฑิตาภิวงศ์, รู้แจ้งในชาตินี้, 2553: หน้า 18-19) 

อนึ่ง โพชฌงค์ท้ัง 7 เป็นฐานที่ตั้งที่เกิดของสติสำหรับผู้ที่เจริญวิปัสสนากรรมฐาน คือ เมื่อกำหนดรู้
โพชฌงค์ท่ีมีอยู่หรือไม่มีอยู่ เหตุเกิดและเหตุเพิ่มพูน นอกจากนี้ โพชฌงค์ท้ัง 7 ยังเป็นธรรมที่ปรากฏในโลกเมื่อ
มีพระพุทธเจ้าเสด็จอุบัติขึ้นเท่านั้น เปรียบได้กับรัตนะ 7 คือ จักรแก้ว ช้างแก้ว ม้าแก้ว แก้วมณีรัตน์  นางแก้ว 
คหบดีแก้ว และขุนคลังแก้วของพระเจ้าจักรพรรดิ ดูรายละเอียดใน พระโสภณมหาเถระ (มหาสีสยาดอ), มหา
สติปัฏฐานสูตร ทางสู่พระนิพพาน,  ตรวจชำระโดย (พระคันธสาราภิวงศ์, 2549: หน้า 338-339) ดังนั้น ผู้



 วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์   109 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 3 No. 1 (January - April  2022) 

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

วิจารณ์จึงเห็นว่า หนังสือเรื่อง “โพชฌงค์ พุทธวิธีเสริมสุขภาพ” ยังไม่ใช่วิธีการเสริมสุขภาพที่จะไปแก้ปัญหา
ความทุกข์แบบเบ็ดเสร็จเสียทีเดียว 
5. บทสรุป  

หนังสือเรื่อง “โพชฌงค์ พุทธวิธีเสริมสุขภาพ” ที่เขียนโดยพระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) มี
เนื้อหาจำนวน 30 หน้า ในเนื้อหามีหลักธรรมสำคัญที่เรียกว่า โพชฌงค์ เป็นองค์แห่งการตรัสรู้มี 7 ได้แก่ สติ 
ธัมมวิจยะ วิริยะ ปีติ ปัสสัทธิ สมาธิ และ อุเบกขา โดยท่านได้นำเสนอโพชฌงค์เป็นพุทธมนต์สำหรับสวด
สาธยาย เพื่อให้ผู้ป่วยได้สดับรับฟังแล้วหายจากอาการเจ็บป่วย จึงเรียกว่า “โพชฌงคปริตร” นอกจากนี้ท่าน
ได้สะท้อนให้เห็นองค์ธรรมของโพชฌงค์ที่สามารถบูรณาการกับการส่งเสริมสุขภาพ แต่ผู ้วิจารณ์ได้เสนอ
มุมมองทั้งจุดแข็ง จุดอ่อน แนวคิดที่เห็นด้วย และประเด็นที่ไม่เห็นด้วย เพราะโพชฌงค์หมายถึงธรรมที่เป็น
องค์ของผู้ตรัสรู้หรือเป็นองค์แห่งการตรัสรู้ คือเป็นญาณปัญญาที่หยั่งรู้อริยสัจสี่อย่างประจักษ์และลึกซึ้ง อีกทั้ง
จัดเป็นคุณสมบัติของอริยบุคคล เป็นฐานที่ตั้งที่เกิดของสติสำหรับผู้ที่เจริญวิปัสสนากรรมฐาน และโพชฌงค์ทั้ง
จะปรากฏในโลกนี้ได้ก็ต่อเมื่อมีพระพุทธเจ้าเสด็จอุบัติขึ้นเท่านั้น 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์   110 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 3 No. 1 (January - April  2022) 

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

เอกสารอ้างอิง  
1. หนังสือ 
ประยงค์  สุวรรณบุบผา, (2546). จิตบำบัดแนวพุทธศาสน์. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหามกุฏราช วิทยาลัย: 

หน้า 26. 
พระกัมมัฏฐานาจารย์  พระปัณฑิตาภิวงศ.์ (2553). รู้แจ้งในชาตินี้ 2. พิมพ์ครั้งที่ 11. กรุงเทพมหานคร:  

บริษัท เอส โอ ฟูล พริ้นติ้ง เซอร์วิส จำกัด: หน้า 18-19. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตโต), (2559). โพชฌงค์ พุทธวิธีเสริมสุขภาพ. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์เจริญด ี

มั่นคงการพิมพ์: หน้า 23. 
สมเด็จพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถร)  แปลและเรียบเรียง. (2546). คัมภีร์วิสุทธิมรรค ภาคสมาธิ ปริเฉทที่  

3 กัมมัฏฐานคหณนิเทศ. พิมพ์ครั้งที่ 4. กรุงเทพมหานคร: บริษัท ประยูรวงศ์พริ้นท์ติ้ง จำกัด:  
หน้า 338-339. 

2. วิทยานิพนธ์ 
ศศิธร  เขมาภิรัตน์. (2548). การศึกษาเปรียบเทียบพุทธวิธีในการดูแลสุขภาพแบบองค์รวมกับแพทย์แผนไทย.  

วิทยานิพนธ์พุทธศาตรมหาบัณฑิต.  บัณฑิตวิทยาลัย: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: หน้า 46-48.  
3. สื่ออิเล็กทรอนิกส์ 
สุทธิมาศ  อภิรักษ์วณิชย์ . (2552). [ออนไลน์ วันที ่8 พ.ค.2554]. กระบวนการทางวิทยาศาสตร์ . จากhttps:// 

sites.google.com/site/bellewannida/home/krabwnkar-thang-withyasastr-science  
process skill. [สืบค้นเมื่อวันที่ 2 กันยายน 2561] 

 
 


