
 วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์   65 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 3 (October-December 2021)  

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

บทความวิชาการ 

วิเคราะห์ความสมัพันธ์ของเพศกับกรรมในพระพุทธศาสนา 
Analyze the relationship of gender and Karmma in Buddhism 

 
ดร.พงษธรณ์  พิลึก 

Dr. Pongsatorn  Pilouk 

นักวิชาการอิสระ 
Independent  scholar 

บริษัท เพ็นทินั่ม ดี จำกัด 
Pentinum D Co., Ltd. 

amnuaysilpa@gmail.com 

 

 
 

บทคัดย่อ 
บทความนี้มุ ่งวิเคราะห์ ความสัมพันธ์ของเพศกับกรรมในพระพุทธศาสนา การศึกษาพบว่ามีปัจจัย 2 

ประการที่เป็นเหตุผลร่วมกันส่งผลต่อความเป็นเพศหญิง หรือความเป็นเพศชาย รวมถึง ไม่ใช่หญิงและไม่ใช่ชาย 
และบุคคลสองเพศ โดยปัจจัยที่ 1 คือ กรรม หมายถึงการกระทำซึ่งมี 2 ประเภททีส่่งผลต่อการได้เพศคือ กรรมดีหรื
อกุศลกรรม และกรรมชั่วหรืออกุศลกรรม การกระทำชั่วซึ่งส่งผลอย่างชัดเจนต่อการกำหนดการได้เพศในชาติหน้า
คือการกระทำผิดศีลข้อ 3 อันเป็นการล่วงละเมิดนอกใจหรือการคบชู้ภรรยา หรือสามีของผู้อื่น หรือความมักมากใน
กาม และปัจจัยประการที่ 2 คือ การตั้งจิตอธิษฐาน หรือการตั้งความปรารถนา ซึ่งอาจเกิดจากความเบื่อหน่ายต่อ
เพศเดิมของตนหรือความพอใจในเพศเดิมของตนในชาติปัจจุบัน ความรู้สึกเบื่อหน่ายหรือพอใจนี้เองจะเป็นเหตุให้
เกิดการตั้งความปรารถนาหรือตั้งจิตอธิษฐานที่จะได้เพศตามที่ตนต้องการในชาติหน้า ดังนั้น การจะได้เพศใด ๆ ก็
ตาม การกระทำและการตั้งความปรารถนาในชาตินี้ย่อมจะส่งผลกับการได้เพศในชาติต่อ ๆ ไปในภายหน้า อย่างไรก็
ตาม เมื่อถึงที่สุดแล้ว ความเป็นเพศในพระพุทธศาสนาก็ไม่ได้เป็นอุปสรรคต่อการเข้าถึงความพ้นทุกข์ได้ 

 

 

 

 

 

คำสำคัญ:   เพศ, กรรม, ความสัมพันธ์และพระพุทธศาสนา 

Received:  7   July    2022  Revised:    30  July   2022 
Accepted:     12   August  2022 

 



   วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์    66 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 3 (October-December 2021)  

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Abstract 
This article focuses on analyzing relationship of gender and karma in Buddhism. The study found 

that there are two common rationale factors which are cause to affect being female or being male, including 
non-female and non-male and bisexual. The first factor is karma, which is an act in which there are 2 types 
that affect obtaining gender, good deeds or merit and bad deeds or sin. The evil act which has a clear 
effect on the determination of gender in the next life is the violation of Article 3 precepts, which are 
harassment, infidelity or adultery with other’s wife or husband or incontinence sexuality. And the second 
factor is the mental prayer or desire which may be caused by boredom of one's original gender or 
satisfaction with former gender in the present life. This feeling of being bored or satisfied will cause the 
mental prayer or desire to get the desired gender in the next life. Therefore, gaining any gender, actions 
and desires in this life will affect the gaining of gender in the future life. However, at the end gender in 
Buddhism is not an obstacle to access to the cessation of suffering. 

 
  
Keywords:  gender, sex, karma, relationships and Buddhism    

 
 
 
บทนำ 

การจะได้เกิดเป็นมนุษย์ไม่ว่าจะเป็นเพศชาย หรือ เพศหญิง หรือไม่ใช่เพศชายและไม่ใช่เพศหญิง 
หรือบุคคลสองเพศนั้นจะต้องมีวิบากกรรมอันเกิดขึ้นการกระทำกรรมในอดีตชาติมาเป็นปัจจัยส่งเสริมและ
สนับสนุนอย่างแน่นอน พระพรหมโมลี ได้อธิบายว่า โดยวิบากกรรมนั้นมีทั้งที่เป็นกรรมดีคือกุศลกรรม และ
กรรมชั่วคืออกุศลกรรม พร้อมกับแรงอธิษฐานหรือการตั้งความปรารถนาที่จิตตั้งไว้ เช่นการอธิษฐานจิตในการ
เกิดเป็นพระพุทธเจ้าจะต้องสั่งสมบารมีอย่างอุกฤษฏ์นับชาติภพไม่ถ้วน และต้องประกอบด้วยหลัก 8 ประการ 
เรียกว่า ธรรมสโมธาน คือ ความปรารถนาที่จะเป็นพระพุทธเจ้าซึ่งความสำเร็จได้โดยอาศัยธรรมสโมธานนี้
อย่างเคร่งครัด (พระพรหมโมลี, 2545, หน้า 35) โดยหลักธรรมสโมธานนี้ ได้มีการอธิบายดังปรากฏเนื้อความ
ไว้ในอรรถกถาว่า “เมื่อพระมหาโพธิสัตว์ทั้งหลายผู้ตั้งปณิธานโดยการรวบรวมธรรม 8 ที่พระผู้มีพระภาคเจ้า
ตรัสไว้อย่างนี้ อภินิหารย่อมสำเร็จได้เพราะธรรมสโมธาน 8 คือ (1) ความเป็นมนุษย์ (2) ความสมบูรณ์ด้วย
บุรุษเพศ (3) เหตุจะทำให้สำเร็จได้ในชาตินั้น (4) การได้เห็นพระศาสดา (5) การบรรพชา (6) ความถึงพร้อม
แห่งคุณ (คือสมาบัติ 8 และอภิญญา 5) (7) อธิการคือการทำให้ยิ ่ง (8) ความเป็นผู้มีฉันทะ” (อรรถกถา
พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2560: ข้อ 1 หน้า 15)จะเห็นว่า เนื้อหาที่นำเสนอ 
ความเป็นเพศชายนั้นปรากฏอยู่ในการตั้งความปรารถนาและการกระทำกรรมดีในการได้เป็นพระพุทธเจ้า 

กฎธรรมชาติเกี่ยวกับการกระทำของมนุษย์ คือ กระบวนการให้ผลของการกระทำ  (พระพรหม
คุณาภรณ์, 2546, หน้า 166) ซึ่งพุทธพจน์ที่กล่าวไว้ใน จูฬกัมมวิภังคสูตร ว่าด้วยการจำแนกกรรม สูตรเล็ก  



   วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์    67 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 3 (October-December 2021)  

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

พระสุตตันตปิฎก  โดยใจความสำคัญที่พระผู้มีพระภาคตรัสว่า “มาณพ สัตว์ทั้งหลายมีกรรมเป็นของตน มี
กรรมเป็นทายาท มีกรรมเป็นกำเนิด มีกรรมเป็นเผ่าพันธุ์ มีกรรมเป็นที่พึ่งอาศัย กรรมย่อมจำแนกสัตว์ทั้งหลาย
ให้เลวและดีต่างกัน” (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช, 2539: เล่มที่ 14 ข้อ 289 หน้า 349)  
ดังนั้น กรรม หรือ การกระทำ สามารถส่งผลอย่างไรบ้างต่อผู้กระทำนั้น ถือว่าเป็นประเด็นที่ผู้วิจัยต้องการ
ศึกษา โดยจากเนื้อหาที่ได้ยกขึ้นมาเป็นบทเริ่มต้นนี้ ผู้วิจัยต้องการที่จะนำเสนอแนวคิดเรื่อง เพศที่มีความ
เกี่ยวข้องและสัมพันธ์กับกรรม  

ในพระพุทธศาสนา เพราะในธรรมสโมธาน 8 ประการนั้นมีอยู่หนึ่งข้อที่เกี่ยวข้องกับประเด็นเรื่อง
เพศ นั่นคือ “ความสมบูรณ์ด้วยบุรุษเพศ” จะเห็นได้ว่า การจะได้เกิดมาเป็นเพศชาย เพศหญิง หรือไม่ใช่เพศ
ชายและเพศหญิงนั้น กรรม ตามแนวคิดทางพระพุทธศาสนาถือว่าส่งผลได้เป็นอย่างมาก ดังนั้น ในบทความชิ้น
นี้ผู้วิจัยมุ่งประเด็นที่จะศึกษาดังนี้ 
1. หลักการเรื่องเพศในพระพุทธศาสนา 

เริ่มต้นการอธิบายหลักการเรื่องเพศในพระพุทธศาสนา จำเป็นอย่างยิ่งที่จะต้องเข้าใจพื้นภูมิหลัง
ทางความคิดที่เกี่ยวข้องกับจักรวาลวิทยาของศาสนาพราหมณ์ก่อน เพราะศาสนาพราหมณ์นั้นมีอยู่ก่อนพุทธ
ศาสนาและส่งผลต่อวิธีคิดบางอย่างของพระพุทธศาสนา สมคิด  แสงจันทร์ ได้สรุปไว้ใน “คติเรื่อง ‘เพศ’ (sex) 
ขั้นพื้นฐานในพุทธศาสนานั้นได้รับอิทธิพลจากจักรวาลวิทยาของพราหมณ์อย่างน้อยก็เรื่องคำอธิบายที่มาที่ไป
และของเพศท่ียังมีลักษณะของการจัดลำดับต่ำสูง” (สมคิด, 2015: https://www.tcijthai.com วันที่สืบค้น 8 
มิถุนายน 2562, หน้า https://www.tcijthai.com วันที่สืบค้น 8 มิถุนายน 2562) เห็นได้ว่า ก่อนหน้าที่จะมี
เกิดขึ้นของพระพุทธศาสนาแนวคิดเรื่องการจัดลำดับชั้นต่ำสูงถือว่าเป็นหลักการสำคัญในการดำเนินชีวิตของ
ผู้คนในยุคสมัยนั้น ตัวอย่างที่ชัดเจนในศาสนาพราหมณ์ก็คือ ระบบวรรณะ ที่มีการจัดแบ่งออกเป็น 4 ลำดับ 
โดยอุปมา (Metaphor) ใช้ร่างกายของมนุษย์เป็นพื้นฐานดังนี้ (1) วรรณะพราหมณ์ เกิดจากพระโอษฐ์ หรือ 
ปากของพระพรหม (2) วรรณะกษัตริย์เกิดจากพระอุระหรืออกของพระพรหม (3) แพศย์ เกิดจากพระเพลา 
หรือ ตักของพระพรหม (4) ศูทร เกิดจากพระบาทหรือเท้าของพระพรหม และยังเพิ่มเติมบุคคลที่อยู่นอก
วรรณะที่ไม่มีสถานภาพที่จะต่อรองอย่างใดกับทั้งสี่วรรณะเลย นั่นคือ จัณฑาล อย่างไรก็ตาม แนวคิดเรื่อง
วรรณะ 4 และลักษณะทางเพศนี้ถูกปฏิเสธจากพระพุทธเจ้าด้วยเงื่อนไขว่า แหล่งกำเนิดของมนุษย์แต่ละคนไม่
สามารถนำมาสำหรับใช้ตัดสินการกระทำของแต่ละคนได้เลย ตรงกันข้าม การกระทำต่างหากที่เป็นเครื่อง
กำหนดผลของการกระทำนั้น   

1.1 ความหมายของเพศ   
ก่อนที่จะทำความเข้าใจเกี่ยวกับเพศท่ีเป็นลักษณะทางกายภาพของสิ่งมีชีวิตนั้น จำเป็นอย่างยิ่ง

ที่จะต้องเข้าใจความหมายระดับภาษาที่ได้มีการนิยามไว้ ซึ่งในบทความของ สมคิด  แสงจันทร์ ได้อธิบายไว้
อย่างน่าสนใจว่า “ตามไวยากรณ์ภาษาสันสกฤตและภาษาบาลี (รวมถึงภาษาในตระกูลอินโด-ยูโรเปียน) สรรพ
สิ่งล้วนถูกจำแนกเพศไว้อย่างชัดเจน ไม่เพียงแต่มนุษย์เท่านั้นที่มีเพศ กิริยา อาการ ความคิด ความรู้สึก วัตถุ
สิ่งของ ล้วนมีเพศ (sex) เป็นของตนเอง ‘ชื่อ’หรือ‘นาม’จึงบ่งบอกเพศ (sex) ของสิ่งนั้น ๆ” (สมคิด, 2015: 
https://www.tcijthai.com วันที่สืบค้น 8 มิถุนายน 2562)  คำอธิบายด้วยภาษาความหมายของเพศไม่ได้



   วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์    68 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 3 (October-December 2021)  

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

จำกัดแต่เพียงสิ่งมีชีวิตเท่านั้น แต่ความหมายของเพศระดับภาษายังครอบคลุมทุกสรรพสิ่งไว้ ภายใต้ความหมาย
ของเพศในหัวข้อนี้ผู้เขียนเลือกที่จะอธิบายความหมายของเพศภายใต้กรอบวิธีคิดไว้ 2 ความหมายดังนี้ 

1.1.1 เพศในความหมายของพระพุทธศาสนา 
ภาษาบาลี ถือว่าเป็นภาษาท่ีมีความสำคัญต่อการจารึกคัมภีร์พระพุทธศาสนาเป็นอย่างมาก 

และไม่เพียงเท่านั้นความงดงามและลักษณะเฉพาะในทางภาษาศาสตร์ถือว่าภาษาบาลีเป็นหนึ่งในภาษาของ
โลกที่มีการบัญญัติเพศกำกับ โดยกำหนดให้กับคำแต่ละคำมีเพศอย่างชัดเจน “เพศในทางภาษามี 3 เพศ คือ 
เพศชาย (ปุงลิงค์) เพศหญิง (อิตถีลิงค์) และมิใช่เพศชายมิใช่เพศหญิง (นปุงสกลิงค์) ลักษณะการจัดเพศมีอยู่
สองลักษณะคือจำแนกตามกำเนิด และจำแนกโดยสมมติ เพศตามกำเนิดนั้นมีเพียง 2 เพศ คือเพศชาย กับ 
เพศหญิง มีลักษณะไวยากรณ์ภาษาเข้ามาช่วยในการระบุถึงเพศด้วย เช่น ‘ทารก’ หมายถึง เด็กชาย ‘ทาริกา’ 
หมายถึง เด็กหญิง ‘ภิกษุ’ หมายถึงนักบวชชาย ‘ภิกษุณี’ หมายถึงนักบวชหญิง ขณะที่เพศโดยสมมตินั้นมีสาม
เพศ คือเพศหญิง เพศชาย และสิ่งที่ไม่ใช่ทั้งเพศชายและเพศหญิงจัดอยู่ในกลุ่มนปุงสกลิงค์ (อ่านว่า นะ-ปุง-
สะ-กะ) เช่น บรรพต (ภูเขา) ถูกสมมติให้เป็นเพศชาย นที (แม่น้ำ) ถูกสมมติให้เป็นเพศหญิง ปัณณะ (หนังสือ) 
เป ็นนป ุงสกล ิงค์  (และส ่วนมากนป ุงสกล ิงค ์จะหมายถ ึงว ัตถ ุส ิ ่ งของมากกว ่า ) ”  (สมค ิด , 2015: 
https://www.tcijthai.com วันที่สืบค้น 8 มิถุนายน 2562)  

การอธ ิบายความหมายของคำว ่า เพศ ตามความหมายที ่ปรากฏในพจนาน ุกรม
พระพุทธศาสนาหมายถึง “ลักษณะที่ให้รู้ว่าเป็นหญิงหรือชาย เครื่องหมายว่าเป็นชายหรือหญิง , ลักษณะและ
อาการที่ปรากฏให้เห็นว่า เป็นบุคคลประเภทนี้ เช่น โดยเพศแห่งฤษี เพศบรรพชิต เพศแห่งช่างไม้ เป็นต้น 
ขนบธรรมเน ียม” (พระพรหมคุณาภรณ์ , 2546 , หน้า 165) เห ็นได ้ช ัดว ่า เพศในความหมายของ
พระพุทธศาสนาไม่ใช่มีเพียงเพศในความหมายจำกัดอยู่ที่ ความเป็นชาย และความเป็นหญิงเท่านั้น ซึ่งใน
วิทยานิพนธ์ของเด่นชัย  ประทุมแฝง เรื่อง กระบวนการสร้างอัตลักษณ์เชิงพุทธของกลุ่มความหลากหลายทาง
เพศในสังคมไทย ได้ให้ความเห็นที่น่าสนใจว่า “เพศไม่เพียงเป็นเครื่องแสดงของความเป็นหญิงหรือความเป็น
ชายเท่านั้น แต่มีการอธิบายความหมายในพระพุทธศาสนาไว้มากกว่าการแสดงความเป็นเพศหญิง หรือ ความ
เป็นเพศชาย นั่นคือ การอธิบายสถานภาพและคุณสมบัติแห่งการดำรงอยู่ของบุคคลนั้น ๆ ว่ามีสถานภาพเป็น
อะไร” (เด่นชัย, กระบวนการสร้างอัตลักษณ์เชิงพุทธของกลุ่มความหลากหลายทางเพศในสังคมไทย , 2561, 
หน้า บทคัดย่อ)  จะเห็นว่า การอธิบายความหมายเกี่ยวกับเรื่องเพศตามกรอบแนวคิดและการให้ความหมาย
ของพระพุทธศาสนา ลักษณะที่มีเพิ่มเติมคือ เพศในความหมายที่เป็นสถานภาพหรือหน้าที่ รวมถึงอาชีพที่
สังคมกำหนดให้  

สรุป พระพุทธศาสนามองเรื่องเพศเช่นเดียวกับแนวคิดอื่น ๆ ที่มีอยู่ก่อนแล้ว คือ เพศตาม
ลักษณะทางกายภาพ คือ เพศชาย เพศหญิง และไม่ใช่เพศชายเพศหญิง (บัณเฑาะก์) และเพศตามความหมาย
หน้าที่ เช่น ช่างไม้ นักบวช เป็นต้น 

 
1.1.2 เพศตามที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนาและหลักวิชาวิทยาศาสตร์ 



   วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์    69 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 3 (October-December 2021)  

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

หัวข้อนี ้ผ ู ้ เข ียนจะนำเสนอเนื ้อหาบางส่วนที ่เก ี ่ยวข้องกับเพศตามที ่ปรากฏในคัมภ ีร์
พระพุทธศาสนาคือ พระไตรปิฎก และเอกสารที่เกี่ยวข้อง และแนวคิดเรื่องเพศตามหลักวิชาวิทยาศาสตร์ โดยมี
เนื้อหาที่เกี่ยวข้องกับการอธิบายเรื่องเพศ ดังนี้ 

1.1.2.1 เพศในพระพุทธศาสนา : เพศที่เกี ่ยวข้องกับข้อกำหนดของการอุปสมบท เนื้อหาที่
เกี่ยวข้องกับเพศตามที่ปรากฏในพระวินัยปิฎก ซึ่งการอธิบายเกี่ยวกับเพศนี้เป็นไปเพื่อการกำหนดหลักการและ
ข้อปฏิบัติสำหรับการอยู่ร่วมกันของคณะสงฆ์ โดยมีสิ่งที่เรียกว่า “ข้อกำหนดในการอุปสมบท” โดยการแบ่งเพศ
ผ่านข้อกำหนดในการอุปสมบท ซึ่งแบ่งออกเป็น 3 ประเภทคือ (1) นักบวชชาย คือ ภิกษุ (2) นักบวชหญิง คือ 
ภิกษุณี (เด่นชัย, กระบวนการสร้างอัตลักษณ์เชิงพุทธของกลุ่มความหลากหลายทางเพศในสังคมไทย วิทยานิพนธ์
พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต, 2561, หน้า 51) และ (3) บัณเฑาะก ์(พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539: เล่มที่ 4 ข้อ 109 หน้า173) บุคคลที่ไม่ได้รับการยอมรับให้ได้รับการอุปสมบทเพราะเพศสภาวะ
และรสนิยมทางเพศที่ไม่จัดเจนอันจะส่งผลให้เกิดความเสียหายต่อคณะสงฆ์เมื่อเข้ามาอยู่ในกลุ่มนักบวชชายหรือ
นักบวชหญิง ดังนั้น ตามมุมมองนี้เพศจึงหมายถึง 

1.1.2.2 เพศในพระพุทธศาสนา : เพศที่เกี ่ยวข้องกับการเกิดขึ ้นของสังคม เนื ้อหาที ่
เกี่ยวข้องกับเพศตามที่ปรากฏในอัคคัญญสูตร ว่าด้วยต้นกำเนิดของโลก  เรื่องสามเณรชื่อวาเสฏฐะและ
สามเณรชื่อภารทวาชะ พระสุตตันตปิฎก การปรากฏการเกิดขึ้นแห่งความเป็นชายและความเป็นหญิง ดังนี้ 
“ความปรากฏแห่งเพศหญิงและเพศชาย วาเสฏฐะและภารทวาชะ เมื่อสัตว์เหล่านั้นบริโภคข้าวสาลี ซึ่งเกิด 
สุกเองในที่ที่ไม่ต้องไถ มีข้าวสาลีนั้นเป็นภักษา มีข้าวสาลีนั้นเป็นอาหาร ได้ดำรงอยู่นานแสนนาน สัตว์
เหล่านั้นจึงมีร่างกายหยาบขึ้น ทั้งผิวพรรณก็ปรากฏแตกต่างกัน และอวัยวะเพศหญิงปรากฏแก่ผู้เป็นหญิง 
อวัยวะเพศชายปรากฏแก่ผู้เป็นชาย” (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: เล่มที่ 
4 ข้อ 109 หน้า173) ความเกิดขึ้นแห่งเพศที่ปรากฏในอัคคัญญสูตรนี้ยังไม่ปรากฏว่าเพศมีความสัมพันธ์กับ
กรรมในลักษณะที่ทำกำหนดให้เป็นเพศชายหรือเพศหญิงอย่างใด เป็นเพียงการนำเสนอว่ากรรมดีหรื
อกรรมชั่วในฐานะของการกระทำ ไม่ใช่ใช้การกระทำมากำหนดความเป็นวรรณะที่มีลักษณะสูงหรือต่ำ  

1.1.2.3 เพศในพระพุทธศาสนา: เพศในระบบอภิธรรม เนื้อหาที่เกี่ยวข้องกับเพศตามท่ีปรากฏใน
พระอภิธรรมปิฎก เป็นการอธิบายความหมายเกี่ยวกับเพศ โดยมีปรากฏในส่วนของ “อุปาทายรูป” คือรูปที่เป็น
ภาวะแห่งเพศ ดังข้อความว่า “รูปที่เรียกว่าอิตถินทรีย์นั้นเป็นไฉน ทรวดทรงหญิง เครื่องหมายรู้ว่าหญิง กิริยา
หญิง อาการหญิง สภาพหญิง ภาวะหญิงของหญิง ปรากฏได้ด้วยเหตุใด รูปทั้งหมดนี้เรียกว่า อิตถินทรีย์ รูปที่
เรียกว่าปุริสินทรีย์นั้นเป็นไฉน ทรวดทรงชาย เครื่องหมายรู้ว่าชาย กิริยาชาย อาการชาย สภาพชาย ภาวะชาย
ของชาย ปรากฏได้ด้วยเหตุใด รูปทั้งหมายนี้เรียกว่า ปุริสินทรีย์” (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, 2539: เล่มที่ 4 ข้อ 109 หน้า173) และอธิบายเพิ่มเติมดังนี้ เพศสตรี หรือ เพศบุรุษ นั้นมีสิ่งปรุง
แต่งให้เป็นร่างกาย ซึ่งแต่ละเพศมี 27 อย่างเท่ากัน ในร่างกายของสตรีก็มีภาวะความเป็นหญิง ส่วนร่างกายของ
บุรุษก็มีภาวะแห่งความเป็นชาย สิ่งที่เป็นสัญลักษณ์บ่งบอกให้รู้ว่าเป็นเพศอะไรนั้น 4 อย่างคือ “1. ลิงค รูปร่าง
สัณฐาน มี แขน ขา ตา เพศ เป็นต้น 2. นิมิตต คือเครื่องหมาย เช่น หนวด เครา เป็นต้น 3. กุตต คือ นิสัย เช่น 



   วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์    70 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 3 (October-December 2021)  

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

การเล่น การกระทำต่าง ๆ 4. อากัปป คือ กิริยา เช่น การเดิน ยืน นั่ง นอน การกิน การพูด เป็นต้น  (พระสัทธัมม
โชติกะ, 2521, หน้า 42-43)  

1.1.2.4 เพศในหลักวิชาวิทยาศาสตร์ หลักวิชาวิทยาศาสตร์ถือว่ามีอิทธิพลและได้รับการยอมรับ
ในสังคมปัจจุบันอย่างมาก ทั้งในแง่ หลักการ วิธีการ และเครื่องมือที่ใช้สำหรับการแสวงหาความรู้ การให้
ความหมายเรื่องเพศในงานของ นฤพนธ์ ด้วงวิเศษ เรื่อง ทบทวนวิธีการสร้างความรู้/ความจริงเรื่องเพศ ไว้ว่า 
วิทยาศาสตร์ส่งผลต่อความเข้าใจเรื่องเพศของเราและได้เข้ามามีอิทธิพลต่อการอธิบายเรื่องเพศใน 3 กรณี คือ (1) 
อธิบายว่าเพศของมนุษย์เป็นสิ่งที่ถูกกำหนดมาตามธรรมชาติ เมื่อนักวิทยาศาสตร์เข้ามาในพรมแดนเรื่องเพศทำ
ให้การอธิบาย“พฤติกรรมทางเพศ”อยู่ภายใต้ทฤษฎีพฤติกรรมศาสตร์ หรือ Behavioral Science เป็นการชี้วัด
ด้วยเรื่องราวทาง“วัตถุ”เพศกลายเป็นสิ่งที่จับต้องได้ เช่น อวัยวะเพศ ระบบประสาท ขนาดสมอง และฮอร์โมน 
(2) เพศของมนุษย์จะถูกแบ่งแยก ถูกจัดประเภท และถูกลำดับชั้นสูงต่ำ การสร้างความแตกต่างระหว่างเพศหญิง
และเพศชาย...มีต้นกำเนิดและพัฒนาการที่แตกต่างกัน เช่น นักชีววิทยาและนักกายวิภาคในศตวรรษที่ 18 โดย
แยกให้เห็นว่า ระบบกล้ามเนื้อ (Musculature) คือที่มาของความเป็นเพศชาย และระบบประสาท (Nervous 
System) เป็นที่มาของเพศหญิง...โครงสร้างทางร่างกายของชายและหญิงมีความเหมือนกัน แต่สิ่งที่ทำให้ชาย
หญิงต่างกันคือ ระบบอุณหภูมิและความชื้นในร่างกาย ความแตกต่างทางกายภาพหรือเพศสรีระจึงเป็นพื้นฐาน
สำคัญที่ทำให้เกิดการสร้างความแตกต่างทางเพศ (3) เพศเป็นสิ่งสากลมีความคงที่และมีเอกภาพ ทั้งสามกรณีนี้
ส่งผลต่อความเข้าใจเรื ่องเพศในวงกว้างภายใต้ศาสตร์ที ่เรียกว่า“เพศศึกษา”(Sexology) (นฤพนธ์, 2015: 
แหล่งที ่มาhttp://www.sac.or.th/databases/anthropology-concepts/article วันที ่ส ืบค้น 8 มิถุนายน 
2015) 

สรุป ความหมายของเพศจากหลักวิชาทั้งสองที่ได้กล่าวถึงนั้น สามารถกล่าวได้ว่าเรื่องเพศแบ่ง
ออกเป็น 3 สถานะดังนี้ (1) เพศ ในความหมายที่เป็นสัญลักษณ์บนร่างกายที่แบ่งความเป็นชาย และความเป็น
หญิงได้อย่างชัดเจน โดยถือว่าเป็นอวัยวะอย่างหนึ่งที่ใช้สำหรับการดำรงอยู่ของเผ่าพันธุ์ (2) เพศ ในความหมายที่
เป็นความปรารถนาทางร่างกาย หรือ รสนิยมทางเพศในการเสพกาม อันเป็นเรื่องความรู้สึกที่เกิดขึ้นในจิตใจของ
คนผู้นั้น (3) เพศ ในความหมายที่สังคมหรือวัฒนธรรมนั้น ๆ กำหนดให้เป็นไป รวมถึงบทบาท สถานภาพและ
หน้าที่ อาชีพ 

1.2 ประเภทของเพศ 
จากความหมายของเพศที่แบ่งออกได้เป็น 3 สถานะ ในหัวข้อนี้จะแบ่งประเภทของเพศ ตาม

ความหมายที่ได้กำหนดไว้ 3 สถานะดังนี้ 
1.2.1 เพศตามลักษณะทางกายภาพ  

เพศตามลักษณะทางกายภาพ ความหมายที่ตรงกันในด้านความคิดเห็นในการแบ่งประเภท
ของเพศ ทั้งมุมมองของพระพุทธศาสนาและหลักวิชาวิทยาศาสตร์ คือ การแบ่งเพศด้วยลักษณะทาง
กายภาพ ทั้งนี้ อวัยวะ 32 อย่างที่ปรากฏบนร่างกายสิ่งที่แยกได้ถึงเพศชาย เพศหญิง หรือบุคคลสองเพศ
นั้น คือ อวัยวะที่บ่งบอกความเป็นชาย และความเป็นหญิง หรือเป็นบุคคลสองเพศ ดังนั้น ถ้าจะกล่าวอย่าง



   วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์    71 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 3 (October-December 2021)  

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ชัดเจน เพศตามลักษณะทางกายภาพแบ่งออกได้เป็น 3 ประเภทคือ เพศชาย เพศหญิง และบุคคลสองเพศ
มีทั้งอวัยวะเพศชายและอวัยวะเพศหญิงในร่างเดียว   

1.2.2 เพศตามรสนิยมทางเพศ  
เพศในความหมายนี้อาจจะกล่าวได้ว่าเป็นเรื่องของกามารมณ์ คือ ความรู้สึกที่เกิดขึ้นกับจิตใจใน

การสมสู่หรือพูดด้วยภาษาสมัยใหม่คือ การมีเพศสัมพันธ์ หรือ Sex ดังนั้น เพศในความหมายนี้เป็นการยากมากที่
จะตัดสินลงไปให้ชัดเจนว่ามีกี่ประเภท อย่างไรก็ตาม สามารถแบ่งประเภทด้วยหลักทั่วไปได้ดังนี้ 

(1) ตามหลักธรรมชาติโดยอาศัยการมีเพศสัมพันธ์โดยเป็นการสืบต่อเผ่าพันธุ์ คือ เพศสัมพันธ์
ระหว่างเพศชายและเพศหญิง  

(2) ตามอารมณ์ที่เกิดขึ้นโดยผ่านความรู้สึกชอบ เช่น ร่างกายเป็นชายแต่ จิตใจเป็นหญิง (กะเทย
หรือบัณเฑาะก์) หรือ ร่างกายเป็นหญิงแต่จิตใจเป็นชาย (ดี้ หรือ บัณเฑาะก์) 

1.2.3 เพศตามความหมายทางสังคม  
เพศตามความหมายทางสังคม มีลักษณะที่สอดคล้องกันระหว่างแนวคิดทางพระพุทธศาสนาและ

หลักวิชาวิทยาศาสตร์สังคม หรือพูดด้วยภาษาของหลักวิชาวิทยาศาสตร์สังคมคือ เพศภาวะ (Gender) ดังนั้น 
เพศ ตามความหมายนี้สังคมจึงเป็นผู้กำหนดขึ้นมา จะเห็นได้ว่า เมื่อสังคมกำหนดขึ้นมาความเป็นเพศจึงมีลักษณะ
ลื่นไหลไปตามบริบทของสังคมในขณะนั้น ซึ่งสามารถแยกประเภทของเพศในทั้งสองหัวข้อที่ผ่านมาได้ ดังนี้ (1) 
เพศตามหลักธรรมชาติ หมายถึง เพศโดยอาศัยการมีเพศสัมพันธ์เป็นการสืบต่อเผ่าพันธุ์และดำรงเผ่าพันธุ์ของ
มนุษย์ไว้ คือ เพศชาย และ เพศหญิง ที่จะต้องสร้างให้เกิดลูกขึ้นมา (2) เพศตามอารมณ์ที ่เกิดขึ้นโดยผ่าน
ความรู้สึกชอบ หมายถึง ร่างกายเป็นเพศชายแต่จิตใจเป็นหญิงจึงชอบเพศชายด้วยกัน หรือ ร่างกายเป็นเพศหญิง
แต่จิตใจเป็นชายจึงชอบเพศผู้หญิงด้วยกัน หรือ บุคคลที่ชอบทั้งผู้ชายและผู้หญิง (กะเทย เกย์ ตุ๊ด ทอม และ ดี้) 
(3) เพศตามจารีตประเพณี หมายถึง เพศที่ถูกกำหนดโดยสังคม เช่น ภิกษุ ภิกษุณี ผู้ประกอบพิธีกรรมตามหมู่บ้าน
ต้องเป็นเพศชาย หรือ หมอตำแยต้องเป็นเพศหญิง (4) เพศตามภาษา มีหน้าที่เหมือนกันแต่ต่างกันตรงการใช้คำ
เท่านั้น เช่น พ่อค้า แม่ค้า หรือ พ่อบ้าน แม่บ้าน   

จากเนื้อหาเกี่ยวกับการอธิบายเรื่องเพศตามความหมายของหลักวิชาวิทยาศาสตร์ สังคมศาสตร์ 
รวมถึงพระพุทธศาสนา วิเคราะห์ได้ว่า มีการให้ความหมายในลักษณะที่เหมือนกันระหว่างวิทยาศาสตร์และ
พระพุทธศาสนาคือ ลักษณะทางกายภาพที่ปรากฏคือ อวัยวะเพศที่แสดงความเป็นเพศชาย และ เพศหญิง หรือ
อาจจะมีบ้างคือ ในคนคนเดียวมีอวัยวะเพศทั้งสองอย่างแต่พบได้น้อยมาก และระหว่างสังคมศาสตร์และ
พระพุทธศาสนา คือ ความเป็นเพศชาย และ เพศหญิงถูกกำหนดด้วยค่านิยมทางสังคมผู้ประกอบพิธีกรรมจะต้อง
เป็นเพศชาย หรือ หมอตำแยจะต้องเป็นเพศหญิง และการกำหนดด้วยหน้าที่ทางสังคม 

2.1 ความหมายของกรรม 
กรรม ความหมายโดยตรงคือ การกระทำ และ กรรม คือกฎธรรมชาติอย่างหนึ ่ง ทั ้งนี้  

พระพุทธศาสนาแบ่งกฎธรรมชาติ หรือ นิยาม ออกเป็น 5 อย่าง ประกอบด้วย (1) อุตุนิยาม (2) พีชนิยาม (3) 
จิตตนิยาม (4) กรรมนิยาม (5) ธรรมนิยาม ซึ่งหนึ่งในห้าของกฎธรรมชาติคือ “กรรมนิยาม อันหมายถึง กฎ
ธรรมชาติเกี่ยวกับการกระทำของมนุษย์ คือ กระบวนการให้ผลของการกระทำ” (พระพรหมคุณาภรณ์, 2546, 



   วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์    72 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 3 (October-December 2021)  

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

หน้า 166) และ “กฎแห่งกรรมนี้จัดเป็นแก่นที่สำคัญที่สุดของพุทธศาสนา และเป็นส่วนหนึ่งของกฎเหตุและผล 
ซึ่งเป็นกฎแห่งสากลจักรวาลที่ว่าด้วยเรื่องเหตุและผล ... จีรวรรณ  ชินะโชติ กล่าวโดยสรุปว่า กฎแห่งกรรมเป็น
กฎธรรมชาติเป็นกฎที่แสดงความเกี่ยวเนื่องกันของสิ่งที่เกิดขึ้นเป็นไปโดยธรรมชาติ” (จีรวรรณ, 2523, หน้า 3) 
คำว่า กรรม ในพระพุทธศาสนานั้นจะต้องประกอบด้วยเจตนาจึงเรียกว่ากรรม ดังพุทธพจน์ที่ว่า “ภิกษุทั้งหลาย 
เพราะอาศัยเหตุนี ้ว ่า เรากล่าวเจตนาว่าเป็นตัวกรรม บุคคล คิดแล้ว จึงกระทำกรรมด้วยกาย วาจา ใจ” 
(พระไตรปิฎก ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: เล่มที่ 20 ข้อที่ 4 หน้า 6) และในบทความจักเรศ  อิฐ
รัตน์ เรื่องกรรมที่ทำตามหน้าที่มีวิบากหรือไม่  ได้สรุปความหมายของ “กรรมก็คือการกระทำที่สามารถให้ค่าทาง
จริยธรรมได้ และคนทั่วไปสามารถที่จะรู้สึกด้วยสามัญสำนึกว่าเรื่องนี้เราถามได้ว่า ถูก หรือ ผิด” (จักเรศ, 2550, 
หน้า 9) จากคำอธิบายความหมายที่ได้ยกมาแสดงนี้ สามารถสรุปได้ว่า กรรม หมายถึง กฎความเป็นเหตุและผลท่ี
มีอยู่ในธรรมชาติที่เกี่ยวข้องกับการกระทำของมนุษย์โดยตรง และในงานวิจัยของ ปรีชา  คุณาวุฒิ ให้คำอธิบาย
เกี่ยวกับเรื่องนี้ไว้อย่างน่าสนใจว่า “ตามหลักของพระพุทธศาสนา การมีอยู่เป็นอยู่ของมนุษย์จะต้องถูกกำหนด
ด้วยกรรมของตนเอง ไม่ว่าเขาจะกระทำกรรมอย่างใดก็ตาม กรรมที่เขากระทำมันจะสั่งสมอยู่ในชีวิตของเขา ถ้า
กรรมนั้นยังไม่ให้ผลแก่เขาในชาตินี้ ก็เป็นที่แน่นอนว่ากรรมนั้นมันจะต้องส่งผลแก่เขาในชาติต่อไป..” (พุทธ
ปรัชญาเรื่องกรรมและการให้ผลของกรรม, 2521, หน้า 28) ซึ่งในงานวิจัยดังกล่าวนี้สอดคล้องกับความสัมพันธ์
ของกรรมกับเพศที่ผู้เขียนต้องการศึกษา  

2.2 ประเภทของกรรม 
คำอธิบายเกี่ยวกับการแบ่งประเภทของกรรมมีปรากฏอย่างชัดเจนในสังขิตตสูตร  ว่าด้วยกรรม

และวิบากแห่งกรรมโดยย่อ อังคุตตรนิกาย จตุกกนิบาต ซึ่งมีเนื้อหาดังนี้ “พระผู้มีพระภาคตรัสว่า ภิกษุทั้งหลาย 
กรรม 4 ประการนี้เราทำ ให้แจ้งด้วยปัญญาอันยิ่งเองแล้ว จึงประกาศให้ผู้อ่ืนรู้ตาม กรรม 4 ประการ 1 อะไรบ้าง 
คือ 1. กรรมดำมีวิบากดำ 2. กรรมขาวมีวิบากขาว 3. กรรมทั้งดำและขาวมีวิบากทั้งดำและขาว 4. กรรมทั้งไม่ดำ
และไม่ขาว มีวิบากทั้งไม่ดำและไม่ขาว เป็นไปเพื่อ ความสิ้นกรรม ภิกษุทั้งหลาย กรรม 4 ประการนี้แลเราทำให้
แจ้งด้วยปัญญาอันยิ่งเองแล้วจึงประกาศให้ผู ้อื ่นรู ้ตาม” (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539: เล่มที่ 20 ข้อ 4 หน้า 6) 

การแบ่งกรรมทั้ง 4 ประเภทนี้จะใช้การกระทำเป็นเครื่องมือสำหรับจัดแบ่ง ซึ่งกระทำจำแนกออกได้
ตามทวารหรือทางที่ทำกรรม หรือ ทางแสดงออกของกรรม สามารถจัดออกเป็น 3 ทางของการแสดงออก ดังที่
ปรากฏในทุติยขตสูตร ว่าด้วยเหตุให้ตนถูกกำจัด สูตรที่ 2 ซึ่งมีเนื้อความดังนี้ “ภิกษุทั้งหลาย คนพาลผู้ไม่เฉียบ
แหลม เป็นอสัตบุรุษ ประกอบด้วยธรรม 3 ประการ ย่อมบริหารตนให้ถูกกำจัด ถูกทำลาย มีความเสียหาย ถูกผู้รู้
ติเตียน และประสพสิ่งที่ไม่ใช่บุญเป็นอันมาก ธรรม 3 ประการ อะไรบ้าง คือ 1. กายทุจริต 2. วจีทุจริต 3. มโน
ทุจริต คนพาลผู้ไม่เฉียบแหลม เป็นอสัตบุรุษ ประกอบด้วยธรรม 3 ประการนี้แล ย่อมบริหารตนให้ถูกกำจัด ถูก
ทำลาย มีความเสียหาย ถูกผู้รู้ติเตียน และประสพสิ่งที่ไม่ใช่บุญเป็นอันมาก บัณฑิตผู้เฉียบแหลม เป็นสัตบุรุษ 
ประกอบด้วยธรรม 3 ประการ ย่อมบริหารตนไม่ให้ถูกกำจัด ไม่ให้ถูกทำลาย ไม่มีความเสียหาย ไม่ถูกผู้รู้ติเตียน 
และประสพบุญเป็นอันมาก ธรรม 3 ประการ อะไรบ้าง คือ 1. กายสุจริต 2. วจีสุจริต 3. มโนสุจริต ภิกษุทั้งหลาย 



   วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์    73 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 3 (October-December 2021)  

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

บัณฑิตผู้เฉียบแหลม เป็นสัตบุรุษ ประกอบด้วยธรรม 3 ประการนี้แล ย่อมบริหารตนไม่ให้ถูกกำจัด ไม่ให้ถูก
ทำลาย ไม่มีความเสียหาย ไม่ถูกผู้รู้ติเตียน และประสพบุญเป็นอันมาก” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: 
เล่มที่ 20 ข้อที่ 4 หน้า 6) พุทธพจน์ทั้งสองแหล่งที่มานี้ สามารถกล่าวได้ว่า กรรมมี 4 ประเภท โดยจำแนกทาง
แสดงออกของกรรมออกได้เป็น 3 ทางคือ ทางกาย ทางวาจา และทางใจ ทั้งนี้ การแสดงออกทั้งสามทางจะต้อง
ประกอบด้วยสองประเภทหลัก ๆ คือ กุศลกรรม และ อกุศลกรรม ที่มีมูลรากมาเป็นเครื่องกำกับและกำหนดว่า 
กุศลกรรม คือ การกระทำที่ดี (ความดี) จะต้องประกอบด้วยมูลรากฝ่ายดี 3 ตัวคือ อโลภะ อโทสะ และอโมหะ ซึ่ง
ในทางตรงกันข้าม อกุศลกรรม หรือ การกระทำที่ไม่ดี (ความชั่ว) จะต้องประกอบด้วยมูลรากฝ่ายชั่ว 3 ตัว คือ 
โลภะ โทสะ และโมหะ 

2.3 การให้ผลของกรรม 
จากความหมายของคำว่า กรรม แปลว่า การกระทำ ซึ่งการจะกระทำได้นั้นก็ต้องผู้กระทำ (เหตุ) 

ดำเนินการกระทำที่เป็น (ผล) คือการกระทำ เช่น นาย ก ให้เงินกับคนขอทาน ดังนั้น นาย ก (เหตุ) คนขอทานได้
เงิน (ผล) นี่เป็นตัวอย่างแบบง่าย ๆ ที่แสดงให้เห็น อย่างไรก็ตาม การให้ผลของกรรมในพระพุทธศาสนามีลักษณะ
ที่ซับซ้อนและเป็นเรื่องที่ไม่สามารถเข้าใจง่ายตามตัวอย่างที่แสดงมา ซึ่งเป็นเรื่องเหนือวิสัยของชาวโลกที่จะคิด
และทำความเข้าใจได้อย่างชัดแจ้ง นอกเสียจากพระพุทธเจ้าเท่านั้น ซึ่งเรื่องดังกล่าวแสดงไว้ใน อจินเตยยสูตร ว่า
ด้วยอจินไตย อังคุตตรนิกาย จตุกกนิบาต โดยมีใจความดังนี้ ภิกษุท้ังหลาย อจินไตย 4 ประการนี้บุคคลไม่ควรคิด 
ประการนี้บุคคลไม่ควรคิด ใครคิดพึงมีส่วนแห่งความเป็นบ้า ความเดือดร้อน อจินไตย 4 ประการ อะไรบ้าง คือ  

1. พุทธวิสัยของพระพุทธเจ้าทั้งหลาย  
2. ฌานวิสัยของผู้ได้ฌาน  
3. วิบากแห่งกรรม  
4. ความคิดเรื่องโลก (พระไตรปิฎก ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: เล่มที่ 20 ข้อที่ 

4 หน้า 6) 
ภิกษุทั้งหลาย อจินไตย 4 ประการนี้บุคคลไม่ควรคิด ใครคิดพึงมีส่วนแห่งความเป็นบ้า ความ

เดือดร้อน” จากเรื่องที่ไม่ควรคิด 4 ประการนี้ วิบากแห่งกรรมหรือเป็นหนึ่งในสิ่งที่ไม่ควรนำมาคิด อย่างไรก็ตาม 
ในวิทยานิพนธ์ของ จีรวรรณ  ชินะโชติ ได้สรุปเกี่ยวกับเรื่องกรรมโดยสรุปว่า “กล่าวถึงเรื่องกรรมตามที่ปรากฏ
ในพุทธภาษิต โดยได้นำมารวบรวมเข้าเป็นหมวดหมู่ เรียกว่า กรรม 12 ซึ่งจัดแบ่งออกเป็น 3 ประเภท คือกรรม
ตามเวลาของการให้ผลกรรมที่ว่าโดยหน้าที่ และกรรมที่ว่าโดยอาการหนักเบาแห่งการให้ผล” (จีรวรรณ, 2523, 
หน้า 23) การให้ผลของกรรมนั้น มีปรากฏเป็นพุทธพจน์ที่แสดงตัวอย่างไว้ ในฐานสูตร ว่าด้วยฐานะที่ควร
พิจารณาเนืองๆ อังคุตตรนิกาย ปัญจก-ฉักกนิบาต พระสุตตันตปิฎก ดังนี้ “ท่านพระโคดม อะไรหนอ เป็นเหตุ
เป็นปัจจัยให้สัตว์ที่เกิดเป็นมนุษย์ปรากฏเป็นคนเลวและคนดี คือ มนุษย์ทั้งหลายย่อมปรากฏว่ามีอายุสั้น มีอายุ
ยืน มีโรคมาก มีโรคน้อย มีผิวพรรณทราม มีผิวพรรณดี มีอำนาจน้อย มีอำนาจมาก มีโภคะน้อย มีโภคะมาก 
เกิดในตระกูลต่ำ เกิดในตระกูลสูง มีปัญญาน้อย มีปัญญามาก ท่านพระโคดม อะไรหนอ เป็นเหตุเป็นปัจจัยให้
มนุษย์ทั้งหลายที่เกิดเป็นมนุษย์ปรากฏเป็นคนเลวและคนดี” พระผู้มีพระภาคตรัสว่า “มาณพ สัตว์ทั้งหลายมี



   วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์    74 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 3 (October-December 2021)  

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

กรรมเป็นของตน มีกรรมเป็นทายาท มีกรรมเป็นกำเนิด มีกรรมเป็นเผ่าพันธุ์ มีกรรมเป็นที่พึ่งอาศัย กรรมย่อม
จำแนกสัตว์ทั้งหลายให้เลวและดีต่างกัน” (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: 
เล่มที่ 22 ข้อ 57 หน้า 99) นี้เป็นเพียงตัวอย่างที่ผู้เขียนได้ยกมานำเสนอ ซึ่งเนื้อหารายละเอียดเกี่ยวกับการ
ให้ผลของกรรมนั้นสามารถศึกษาได้ในพระไตรปิฎก หรือ นักปราชญ์ทางศาสนา เพราะเรื่องกรรมและการให้ผล
ของกรรมถือว่าเป็นหัวใจสำคัญของหลักคำสอนทางพระพุทธศาสนา 

จากการแบ่งกรรมออกเป็น 3 ประเภทนั้น สามารถกล่าวได้ว่าทั้งสามประเภทมีความสัมพันธ์และ
สอดคล้องกันในแง่ของการให้ผล ยกเว้น กรรมไม่ดำไม่ขาวมีวิบากไม่ดำไม่ขาวที่เป็นเพียงกิริยาเท่านั้นเพราะไม่
ประกอบด้วยเจตนาที่เป็นฝ่ายกุศลและฝ่ายอกุศล เช่นเดียวกัน กรรม ถือว่าเป็นเกณฑ์การตัดสินคุณค่าทาง    
จริยศาสตร์คือ ความดี และ ความชั่ว ความควรกระทำและไม่ควรกระทำ ดังนั้น การให้ผลของกรรมย่อมส่งผลต่อ
ผู้กระทำตามกฎเกณฑ์ที่ผู้เขียนได้ยกมาว่าด้วยกรรมทั้ง 3 ประเภท ซึ่งเกี่ยวกับการได้เกิดเป็นเพศชายหรือเพศ
หญิง หรือบัณเฑาะก์ คือ ไม่ใช่เพศชายหรือไม่ใช่เพศหญิงนั้น กรรมย่อมเป็นปัจจัยสำคัญต่อการกำหนดลักษณะ
ของเพศได้เป็นอย่างดี ดังเช่น ธรรมสโมธาน 8 ตามที่ผู้เขียนได้นำเสนอไว้ข้างต้นแล้ว ซึ่งในประเด็นต่อไปผู้เขียน
จะได้วิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างเพศกับกรรมในพระพุทธศาสนาว่ามีลักษณะเป็นอย่างไร 
3. วิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างเพศกับกรรมในพระพุทธศาสนา 

จากหัวข้อที ่ผ ่านมาในการอธิบายเรื ่องเพศ ตามกรอบแนวคิดของพระพุทธศาสนา หลักวิชา
วิทยาศาสตร์ และสังคมศาสตร์ พร้อมกับการอธิบายเรื่องกรรมในพระพุทธศาสนา โดยในหัวข้อนี้ผู้เขียนจะทำการ
วิเคราะห์เกี่ยวกับประเด็นเรื่อง ความสัมพันธ์ระหว่างเพศกับกรรมในพระพุทธศาสนา โดยถือว่าเป็นหัวข้อหลัก
ของบทความเรื่องนี้  

3.1 วิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างพฤติกรรมทางเพศกับกรรม 
หนังสือเรื่อง สตรีในพระพุทธศาสนา ของ มนตรี  สิระโรจนานันท์ (สืบด้วง) ได้อธิบายเกี่ยวกับ

แนวคิดเรื่องสตรีภายใต้บริบทต่าง ๆ ของคำสอนทางพระพุทธศาสนาไว้อย่างน่าสนใจ และมีการนำเสนอประเด็น
ที่เกี่ยวข้องกับมุมมองเรื่องเพศกับกรรมไว้ (มนตรี, 2557, หน้า 30) ซึ่งผู้เขียนจะใช้เนื้อหาที่หนังสือเล่มนี ้ได้
วิเคราะห์ไว้ เพ่ือเป็นแนวทางในการในการอธิบายในบทความเรื่องนี้ พระไตรปิฎกได้อธิบายการเกิดของสัตว์ว่า มี
การเกิดอย่างไม่มีที่สิ้นสุด “ภิกษุทั้งหลาย สงสารนี้มีเบื้องต้นและเบื้องปลายรู้ไม่ได้ ฯลฯ สัตว์ผู้ไม่เคยเป็นมารดา 
สัตว์ผู้ไม่เคยเป็นบิดา ... สัตว์ผู้ไม่เคยเป็นพ่ีชายน้องชาย...สัตว์ผู้ไม่เคยเป็นพ่ีสาวน้องสาว... สัตว์ผู้ไม่เคยเป็นบุตร.”  
ซึ่ง มนตรีฯ ได้สรุปเนื้อหาไว้อย่างน่าสนใจว่า “มนุษย์สามารถสลับสับเปลี่ยนกันในแต่ละฐานะได้ นอกจากสลับ
สถานภาพกันแล้วยังสามารถสลับเปลี่ยนเพศได้ด้วย ถ้าบุคคลนั้นปรารถนาหรือทำผิด เรื่องการเปลี่ยนเพศนี้ มีข้อ
พึงพิจารณาอยู่ว่า ถ้าผู้หญิงจะพึงปรารถนาเปลี่ยนเพศเป็นผู้ชาย จำเป็นต้องทำกรรมดีให้มาก พร้อมทั้งตั้งความ
ปรารถนาที่จะเปลี่ยนเพศ ด้วยความเบื่อหน่ายในเพศเดิมของตน ส่วนผู้ชายถ้าจะเปลี่ยนเป็นเพศหญิงไม่ต้องตั้ง
ความปรารถนาแต่ถ้ากระทำกรรมชั่วล่วงละเมิดภรรยาของผู้อ่ืน เพศจะเปลี่ยนไปจากชายเป็นหญิงในชาติต่อไป” 

ดังนั้น ด้านพฤติกรรมทางเพศ หมายถึง การประพฤติปฏิบัติตนในชาตินี้ที่เป็นทั้งกรรมดี และ กรรม
ชั่ว ของบุคคลหนึ่ง ๆ ที่เกี่ยวข้องกับเรื่องเพศ เช่น ผู้ชาย หรือ ผู้หญิง ที่มักมากในกามารมณ์หรือยินดีพอใจใน



   วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์    75 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 3 (October-December 2021)  

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

กามารมณ์ บางครั้งมีการประพฤติผิดในกาม เช่น การคบชู้ การไม่มีผัวเดียวหรือเมียเดียว เมื่อวิเคราะห์ผ่านเรื่อง
ภพภูมิและสังสารวัฏในพระพุทธศาสนาแล้ว บุคคลที่ประพฤติผิดในกามเหล่านี้ ไม่ว่าจะเป็นชายหรือเป็นหญิง 
ย่อมได้รับผลอันเกิดจากการกระทำนั้น ๆ ดังนั้น ความสัมพันธ์ระหว่างเพศกับกรรมในประเด็นนี้จึงถือว่าเป็นการ
ได้เกิดเป็นเพศชาย หรือ เพศหญิง จึงเป็นผลอันเกิดจากกรรมไม่ดี (กรรมชั่ว) ที่ได้กระทำไว้ในอดีตชาติที่ไม่
สามารถสืบย้อนหลังไปได้ จึงเป็นไปในลักษณะความสัมพันธ์เชิงลบ หรือ วิบากอันเกิดจากการกระทำกรรมชั่ว มี
ตัวอย่างที่ชัดเจน โดยอ้างจากหนังสือ สตรีในพระพุทธศาสนา ซึ่งมนตรีฯ ได้ยกตัวอย่างในพระไตรปิฎก เล่มที่ 26 
เถรีคาถา ซึ่งมีใจความดังนี้ “ชาติก่อน ดิฉันเป็นช่างทองในเมืองเอรกกัจฉะ มีทรัพย์มาก มัวเมาในวัยหนุ่ม ได้เป็น
ชู้กับภรรยาผู้อื่น ดิฉันตายจากชาตินั้น ต้องไปหมกไหม้อยู่ในนรกเป็นเวลานาน ถูกไฟนรกเผาแล้ว ครั้นพ้นจาก
นรกแล้วก็เกิดในท้องนางลิง พอเกิดได้ 7 วัน วานรใหญ่ จ่าฝูงก็กัดอวัยวะสืบพันธุ์ นี้เป็นผลกรรมที่ดิฉันเป็นชู้กับ
ภรรยาผู้อื่น” ซึ่งจากการเกิดเป็นเดรัจฉานแล้ว จากนั้นก็เกิดเป็นมนุษย์ผู้หญิง” จะเห็นได้ว่า พฤติกรรมทางกายที่
เป็นการกระทำอันเกิดจากอกุศลกรรมนั้น วิบากกรรมย่อมส่งผลกับเพศได้ 

3.2 วิเคราะห์ความสัมพันธ์ด้านจิตใจ 
ด้านจิตใจ หมายถึง การตั้งความปรารถนาอันเกิดจากจิตที่ตั้งความประสงค์ไว้ว่าจะเป็นเพศชาย 

หรือ เพศหญิง ซึ่งการตั้งความปรารถนานี้จะต้องประกอบด้วยการกระทำที่ดี (กรรมดี) ดังนั้น ความสัมพันธ์
ระหว่างเพศกับกรรมในพระพุทธศาสนาตามมุมมองด้านจิตใจนี้ จะเป็นความสัมพันธ์เชิงบวก ตัวอย่างที่ชัดเจนใน
การตั้งความปรารถนาคือบุคคลที่เกิดร่วมกับพระพุทธเจ้า ซึ่งปรากฏมีใน สหชาติ 7 โดยมีความเป็นเพศที่ตั้งความ
ปรารถนาไว้ คือ “(1) พระนางยโสธรา ซึ่งเป็นพระชายาของเจ้าชายสิทธัตถะและพระมารดาของพระราหุล (2) 
พระอานนท์ เป็นพระอุปัฏฐากประจำพระองค์ของพระพุทธเจ้า ได้รับยกย่องเป็นเอตทัคคะในหลายด้าน (3) นาย
ฉันนะเป็นอำมาตย์คนสนิท และเป็นสารถีของเจ้าชายสิทธัตถะในวัง ครั้งเสด็จออกบรรพชา  เมื่อมีพระชนม์ได้ 29 
พรรษา นายฉันนะตามเสด็จไปด้วยและนำเครื่องอาภรณ์พร้อมทั้งคำกราบทูลของเจ้าชายสิทธัตถะ  กลับกรุง
กบิลพัสดุ์ (4) อำมาตย์กาฬุทายี เป็นพระสหายสนิทของเจ้าชายสิทธัตถะ เมื่อครั้งยังทรงพระเยาว์พระเจ้าสุทโธท
นะส่งไปทูลเชิญพระศาสดาเพื่อเสด็จมากรุงกบิลพัสดุ์ อำมาตย์กาฬุทายีไปเฝ้าพระศาสดาที่กรุงราชคฤห์ ครั้นได้
ฟังพระธรรมเทศนาบรรลุพระอรหัตตผล อุปสมบทเป็นภิกษุแล้วทูลเชิญพระศาสดาพร้อมด้วยภิกษุสงฆ์เสด็จกรุง
กบิลพัสดุ์ ท่านได้รับยกย่องว่าเป็นเอตทัคคะในบรรดาผู้ทำตระกูลให้เลื ่อมใส”  จะเห็นได้ว่า การตั้งความ
ปรารถนาในด้านที่เป็นกุศลกรรม คือ การทำความดี แล้วตั้งความปรารถนามีส่วนในการกำหนดเพศได้ 
บทสรุป 

ความสัมพันธ์ระหว่าเพศกับกรรมในพระพุทธศาสนาสามารถสรุปได้ดังนี้ การจะได้เกิดเป็นเพศชาย 
เพศหญิง หรือ ไม่ใช่เพศชายหรือเพศหญิง หรือ บุคคลสองเพศ ล้วนเกิดจากองค์ประกอบแห่งการได้เพศที่จะ
เกิดขึ้นในภพชาติต่อ ๆ ไป ประกอบด้วยปัจจัย 2 ประการคือ ปัจจัยประการที่ 1 กรรมหรือการกระทำ ซึ่งกรรม
นั้นยังจะแบ่งออกเป็น 2 ส่วนที่สำคัญคือ (ก) กรรมดีหรืกุศลกรรม (ข) กรรมชั่วหรืออกุศลกรรม โดยเน้นไปที่การ
ละเมิดศีลข้อที่ 3 เป็นหลัก และปัจจัยประการที่ 2 คือ การตั้งจิตอธิษฐานหรือการตั้งความปรารถนาในเพศที่
ตนเองอยากจะเป็น ซึ่งเหตุปัจจัยสองประการนี้จะเป็นเครื่องมือสำคัญในการกำหนดเพศสภาพที่จะปรารถนาไว้ 
อย่างไรก็ตาม ข้อพิสูจน์เรื่องกรรมก็ไม่สามารถที่จะอธิบายให้เห็นกันได้อย่างทันตาเห็นหรือมีกำหนดเวลาที่



   วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์    76 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 2 No. 3 (October-December 2021)  

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ชัดเจนได้ นี่จึงเป็นเพียงการอธิบายความสัมพันธ์ของเพศกับกรรมภายใต้ชุดความรู้ของพระพุทธศาสนาเท่านั้น 
และเมื่อถึงที่สุดแล้ว ความเป็นเพศในพระพุทธศาสนาก็ไม่ได้เป็นอุปสรรคต่อการเข้าถึงความพ้นทุกข์ได้ 

 
 
เอกสารอ้างอิง  
1. หนังสือ 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), (2546). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. กรุงเทพมหานคร 

: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระพรหมโมลี ( วิลาส ญาณวโร), (2545). มุนีนาถทีปนี. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ดอกหญ้า. 
ธัมมาจริยะ พระสัทธัมมโชติกะ. (2521). ปรมัตถโชติกะ ปริเฉทที่ 1-2-6. กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิ 

สัทธัมมโชติกะ. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย. ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, (2539). อรรถกถาภาษาไทย. ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
 กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มนตรี  สิระโรจนานันท ์(2557). สตรีในพระพุทธศาสนา. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 
2. วิทยานิพนธ์ 
จีรวรรณ   ชินะโชติ, (2523). การเปรียบเทียบหลักคำสอนเรื่องกรรมในพุทธศาสนา และศาสนาฮินดู.  
 วิทยานิพนธ์อักษรศาสตรมหาบัณฑิต ภาควิชาปรัชญา. บัณฑิตวิทยาลัย: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
เด่นชัย  ประทุมแฝง (2561). กระบวนการสร้างอัตลักษณ์เชิงพุทธของกลุ่มความหลากหลายทางเพศในสังคมไทย 

วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต กรุงเทพมหานคร:  
บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

ปรีชา  คุณาวุฒิ, (2521). พุทธปรัชญาเรื่องกรรมและการให้ผลของกรรม. วิทยานิพนธ์อักษรศาสตรมหา 
บัณฑิต. ภาควิชาปรัชญา. บัณฑิตวิทยาลัย: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.  

3. วารสาร 
จักเรศ  อิฐรัตน์, (มกราคม - เมษายน 2550). กรรมที่ทำตามหน้าที่มีวิบากหรือไม่. ปีที่ 14 ฉบับที่ 1. หน้า 9. 
 วารสารพุทธศาสน์ศึกษา จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
4. สื่ออิเล็กทรอนิกส์ 
ธรรมะไทย. (2562). [ออนไลน์]. สหชาติ 7 ของพระพุทธเจ้า . [สืบค้นเมื่อวันที่ 8 สิงหาคม 2562]จาก 
 http://www.dhammathai.org. 
นฤพนธ์   ด้วงวิเศษ. (2562). [ออนไลน์]. ทบทวนวิธีการสร้างความรู้/ความจริงเรื่องเพศ. แหล่งที่มาจาก  

http://www.sac.or.th/databases/anthropology-concepts. [วันที่สืบค้น 8 สิงหาคม  
2562] 

สมคิด  แสงจันทร์. (2562). [ออนไลน์]. เพศวิถี (ท่ีรอการ) ศึกษาในพุทธศาสนา: ประกายความคิดเรื่องเพศวิถี 
ในพุทธศาสนากับตัวอย่างพระอรหันต์เพศวิถี.แหล่งที่มาจาก https://www.tcijthai.com.  
 [สืบค้นเมื่อวันที่ 8 สิงหาคม 2562]  

 

http://www.sac.or.th/databases/anthropology-concepts.%20%5bวันที่
https://www.tcijthai.com/

