
 วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์   98 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 3 No. 2 (May-August 2022)  

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

บทความวิชาการ 

การสร้างพลังสติและโยนิโสมนสิการเพ่ือการเป็นผู้รู้ ตื่นและเบิกบาน 
Empowerment of Mindfulness and Analytical Thinking for Awakening 

and Enlightenment  
 

นางสุนันทา   กาญจนมัย  
Mrs. Sunanta   Kanchanamai  

นักวิชาการอิสระ  Independent  scholar    
ข้าราชการบำนาญ กรมสามญัศึกษา กระทรวงศึกษาธิการ 

Pensioner. Department of Education, Ministry of Education 

sunanta54@hotmail.com. 

 

 

 

บทคัดย่อ   
การสร้างพลังสติคือการฝึกจิตให้ระลึก รู้สึกตัวอยู่เสมอๆ ระลึกรู้ในปัจจุบันขณะในชิวิตประจำวัน 

ไม่ให้จิตไหลไปตามอารมณ์ของความโลภ โกรธ หลง ไม่ไหลไปตามกระแสข้อมูลข่าวสารที่เผยแพร่อย่างรวดเร็วทั่ว
ทุกมุมโลก ใช้สติ ไม่หวั่นไหวไปกับอารมณ์ต่างๆได้ง่าย จากนั้นจึงใช้โยนิโสมนสิการคือการคิดพิจารณาแบบแยบ
คายเพื่อให้เกิดปัญญาเพื่อใช้ในการแก้ปัญหาต่างๆ ซึ่งจะทำให้เราสามารถ แยกแยะ วิเคราะห์ข้อมูลข่าวสารและ
ปัญหาต่างๆได้อย่างเข้าใจตามสภาพความเป็นไปของสังคม เราจึงควรฝึกพลังสติและโยนิโสมนสิการเพ่ือให้รู้เท่าทัน
การเปลี่ยนแปลงของโลกที่มีการเปลี่ยนไปเป็นธรรมดา มีการเกิดขึ้น ตั้งอยู่และดับไป ทำให้รู้ความจริงของกายและ
ใจที่จะนำไปสู่การเป็นผู้รู้ ตื่นและเบิกบาน       

 
 

 

 

 

 

 

คำสำคัญ:   การสร้างพลังสติ, โยนิโสมนสิการ, ผู้รู้ตื่นและเบิกบาน 

Received:   7  July    2022  Revised:    9   August   2022 
Accepted:    12   August  2022 

 



   วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  99 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 3 No. 2 (May-August 2022)  

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Abstract.     
Empowerment of mindfulness can be achieved through practicing mindfulness, being conscious 

and self-aware by always being present in the everyday’s lives and not letting negative and impulsive 
emotions such as greed, frustration, outrage and lust heightened by sensationalized news to overwhelm 
and affect the mind and analytical thinking. It is important to practice mindfulness in order to regain 
consciousness and self-awareness as a reminder to refrain from letting emotion from taking over and start 
applying analytical thinking into everyday’s lives. Analytical thinking is the way to objectively evaluate 
information in order to tackle problems that occur around us in today’s society. Therefore, practicing 
mindfulness and applying analytical thinking will help people to realize everything is impermanent: arise, 
sustain, and vanish. Truly realizing the body and mind will lead to awakening and enlightenment. 

 
 

  
Keywords:  Empowerment of Mindfulness,  Analytical Thinking,  Awakening and   Enlightenment.  

 
 
 
บทนำ  

การสร้างพลังสติเป็นเรื่องสำคัญยิ่งท่ีจะต้องฝึกในชีวิตประจำวันอยู่เสมอๆ คนบางคนทั้งชีวิตไม่เคย
มีสติเลยก็มี ทั้งชีวิตไหลไปตามกระแสอารมณ์ท่ีผลักดันไป ยิ่งในปัจจุบันที่การรับรู้ข่าวสารเป็นไปอย่างรวดเร็ว 
การมีสติหยุดคิด ตั้งสติก่อนที่จะให้จิตไหลไปตามกระแส เป็นการช่วยให้จิตมีเวลาพัก  ทำให้จิตสงบไม่ฟุ้งซ่าน
ตามกระแสข้อมูลข่าวสารที่รับมา และใช้การคิดพิจารณาตามหลักโยนิโสมนสิการเป็นการคิดพิจารณาอย่าง
แยบคายในการแก้ปัญหาชีวิตประจำวัน และยังช่วยการจัดระเบียบชีวิตให้เป็นไปตามขั้นตอน เป็นการคิด
พิจารณาถึงเหตุผล ตามความเป็นจริง สาวถึงต้นเหตุของปัญหาและหาทางแก้ไขโดยใช้หลักธรรมของ
พระพุทธเจ้าในการนำไปสู่ชีวิตที่ดีข้ึน มีสติมากขึ้น 

การรับรู้ข่าวสารความเป็นไปของสังคมโลก มีผลประทบต่อชีวิตประจำวันของเราอย่างหลีกเลี่ยง
ไม่ได้ เช่นการแพร่ระบาดของโควิด19 ที่แพร่กระจายอย่างรวดเร็วและมีผลกระทบทั่วโลกทำให้หลายๆ
ประเทศต้องปิดประเทศ ผู้คนเจ็บป่วย ล้มตายเป็นจำนวนมาก เศรษฐกิจเสียหาย หยุดชะงัก ผู้คนไม่มีงานทำ 
ยากจนลง เกิดความอดอยาก ยากแค้น จนเกิดปัญหาสังคมตามมา ซึ่งเป็นไปอย่างรวดเร็วและมีผลกระทบทั่ว
ทุกมุมโลกจนกระทั่งทุกวันนี้  ประเทศไทยเป็นประเทศหนึ่งที่มีผลกระทบและประสบปัญหาเหล่านี้ด้วยอย่าง
หลีกเลี่ยงไม่ได้ เช่นกัน การใช้ชีวิตประจำวันทีเ่ปลี่ยนไป ความเครียดและปัญหาต่างๆของสังคมก็ตามมา การ
สื่อสารถึงกันอย่างรวดเร็วทำให้เรารับรู้เหตุการณ์ต่างๆทั่วมุมโลกทั้งท่ีเป็นจริงและที่เป็นเท็จ จนทำให้เกิดความ



   วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  100 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 3 No. 2 (May-August 2022)  

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

สับสนแยกแยะไม่ออก จิตใจก็ไหลไปตามกระแสข่าวสารและปัญหาต่างๆที่เกิดขึ้น ซึ่งสิ่งเหล่านี้มีผลกระทบต่อ
ชีวิตความเป็นอยู่ในปัจจุบัน บั่นทอนสุขภาพจิต สุขภาพกาย ทำให้วิตกจริต เจ็บป่วยทั้งทางจิตและทางกาย 
( กรมส ุ ขภาพจ ิ ต , เคร ี ยด  ซ ึ ่ ม เศร ้ า  หมดไฟ ป ั ญหาย ุ ค โ คว ิ ค ระบาด  [ออน ไลน ์ ] , 2564 : 
https://dmh.go.th/news/view.asp?id=2409 วันที่สืบค้น 15 ตุลาคม 2564) 

ฉะนั้นการสร้างพลังสติรู้ตัว ระลึกได้เป็นสิ่งสำคัญที่ต้องเตือนจิตตนเองเสมอๆ สติเป็นเครื่องกั้น
ไม่ให้กิเลสเข้ามาครอบงำจิตใจ โยนิโสมนสิการเป็นวิธีคิดท่ีทำให้เกิดปัญญาที่จะเป็นเครื่องตัดกิเลสให้เราได้เห็น
ตามความเป็นจริง (พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์, 2546, หน้า 706)  นำเราไปสู่ความเป็นผู้รู้ตื่น
และเบิกบาน  ดังนั้นจึงเป็นเรื่องท่ีน่าศึกษาหาวิธีสร้างพลังสติในชีวิตประจำวันและรับมือกับปัญหาทั้งภายนอก
และภายในโดยใช้วิธีคิดแบบโยนิโสมนสิการ ให้เห็นตามความเป็นจริงและนำไปสู่ แนวทางการปฏิบัติที ่จะ
นำไปสู่การเป็นผู้รู้ผู้ตื่นและเบิกบานในที่สุด จึงได้มีการศึกษาค้นคว้าดังต่อไปนี้ 
1. สติ ในพระพุทธศาสนา 

คำว่า”สติ” พระพรหมคุณาภรณ์ ได้กล่าวไว้โดยสรุปว่า สำหรับคนทั่วไปนั้นมีความเข้าใจแตกต่าง
จาก “สติ” ในทางพระพุทธศาสนาดังนั้นขอแบ่งสติได้เป็น 2 อย่างคือ สติสามัญ และสติรู้ตัว สติสามัญคือสติ
ทัว่ไปในการดำรงชีวิต เช่น มีการจดจำและการระมัดระวังตัวเป็นปกติเพื่อไม่ให้ขัดต่อระเบียบกติกาของสังคม
เช่นรู้กฏจราจรไม่ฝ่าฝืน รู้กฏหมายไม่ล่วงละเมิด มีสติและสมาธิจดจ่ออยู่ที่การอ่านการเขียนเพื่อให้เกิดความ
เข้าใจ เป็นต้น สติสามัญเป็นการตั้งใจจดจ่ออยู่กับอารมณ์ภายนอก การกระทำภายนอก  สติรู้ตัว คือสติที่ใช้ใน
พระพุทธศาสนาเป็นสติที่เกิดจากการระลึกรู้สึกตัว รู้อารมณ์ภายในใจเราว่า กำลังทำอะไรอยู่ ตื่นรู้ มีสติรู้ตัว
ระลึกได้ นึกขึ้นได้ ไม่หลงไหลไปตามความโลภ โกรธ หลง (พระพรหมคุณาภรณ์, ความหมายของสติ สมาธิ 
ปัญญา (ออนไลน์), 2559, หน้า https://youtu.be/sxpHPvV9ajE?t=20 วันสืบค้น 24 กันยายน 2564)  

ความหมายของสติ  

สติหมายถึง ความระลึกได้ การรู้สึกตัว การนึกข้ึนได้ หรือความรับรู้ หรือการเอาจิตไปรับรู้ ใน
สิ่งที่เกิดขึ้นหรือปรากฎขึ้นในปัจจุบันขณะ หรือความระลึกรู้ในปัจจุบันขณะ ถ้าเรามีจิตไหลไปตามอารมณ์
ตลอดวันโดยไม่ระลึกรู้สึกตัว อย่างนี้เรียกว่าขาดสติ  คนบางคนขาดสติทั้งชีวิตเพราะไม่ระลึกรู้ตัวเลยเพราะไม่
เคยฝึกจิตให้รู้สึกตัวอยู่เสมอในชีวิตประจำวันฉะนั้นการฝึกจิตให้มีสติอยู่เสมอจึงเป็นเรื่องสำคัญ  (พระพรหม
คุณาภรณ์, พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลธรรม, 2546, หน้า 152)  

บทบาทชองสติ 
สภาวะธรรมชาติของสติเป็นเจตสิกที่เกิดพร้อมกับจิตที่เป็นมหากุศล ดังนั้นสติย่อมเกิดในจิตที่เป็น

มหากุศลเท่านั้น คือมีจิตเป็นกุศลในการทำงานทั้งใจ วาจาและทางกาย เรียกว่าสติรู้ตัว ส่วนจิตที่เป็นอกุศลนั้น
เป็นจิตที่มีทั้งความโลภ โกรธ หลง จึงเป็นจิตที่ขาดสติไหลไปตามอารมณ์ปรุงแต่ง คนส่วนใหญ่มักขาดสติโดยไม่
รู้ตัว จะพูดหรือทำอะไรก็จะไหลไปตามพ้ืนฐานอารมณ์ความโลภ โกรธ หลง ไม่มีสติเป็นพ้ืนฐาน เช่น เกิดความไม่
พอใจ โกรธ ก็ไม่รู้ตัวว่ากำลังโกรธ กำลังไม่พอใจก็ไม่รู้ตัวว่าตัวเรากำลังไม่พอใจ เพราะจิตไหลไปตามอารมณ์จน



   วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  101 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 3 No. 2 (May-August 2022)  

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

เคยชิน บางคนตลอดชีวิตไม่เคยมีสติเลย เหมือนคนที่ไม่มีหลักยึดในชืวิต กระแสชิวิตล่องลอยไปตามกระแส
อารมณ์ของความโลภ โกรธ หลง จึงทำให้เกิดปัญหาแก่คนรอบข้างโดยไม่รู้ตัวเพราะความไม่รู้สึกตัวว่า กำลังทำ
อะไรอยู่ เพราะไม่มีสติเป็นตัวยับยั้งไว้ เป็นการใช้ชิวิตอยู่บนความประมาท จึงเกิดปัญหาอยู่เนืองๆเพราะอารมณ์
ของความ โลภ โกรธ หลง พาไป สติจึงเป็นสิ่งสำคัญในการดำรงชีวิต สติทำให้เรารู้จักคิด รู้จักยับยั้งชั่งใจ ทำให้เรา
มองเห็นหนทางที่ถูกต้องสำหรับชีวิต และทำให้เราหาทางออกจากวิกฤตได้ด้วยการตั้งสติ มีเหตุผล พินิจพิจารณา 
ไม่ไหลตามอารมณ์ (พระพรหมคุณาภรณ์ , ความหมายของสติ สมาธิ ปัญญา (ออนไลน์) , 2559, หน้า 
https://youtu.be/sxpHPvV9ajE?t=20 วันสืบค้น 24 กันยายน 2564) 

สติสัมปชัญญะและสติปัญญา 
สติ คือความระลึกรู้ในปัจจุบันขณะ จะเกิดขึ้นก่อนหรือเป็นตัวชักนำให้เกิดความรู้ตัว หรือเกิด

สัมปชัญญะขึ้นด้วย หมายถึงเมื่อทำให้เกิดสติขึ้นจะชักนำให้เกิดความรู้ตัวเกิดขึ้นด้วยเสมอ เพราะเหตุนี้จึงมักพูด
ติดต่อไปด้วยกัน หรือพูดเป็นคำเดียวกันว่า ‘สติสัมปชัญญะ’ คือ เมื่อมีความระลึกรู้ในปัจจุบันขณะจะเกิดความ
รู้ตัวด้วยเสมอ การเอาจิตไปรับรู้ในสิ่งที่เกิดขึ้นหรือปรากฎขึ้นในปัจจุบันขณะนั้น จิตจะมีความจดจ่อและสงบแนว
แน่ด้วย (แม้จะเป็นเพียงชั่วขณะสั้นๆ คือ ขณิกสมาธิ ก็ตาม) สติจึงเป็นตัวชักนำให้เกิดสมาธิขึ้นด้วย สมาธิคือ
ความจดจ่อและสงบแน่วแน่ในสิ่งที่จิตระลึกรู้หรือในสิ่งที่จิตใช้เพ่ง เมื่อมีสติ หรือสติสัมปชัญญะ คือมีความระลึกรู้
ในปัจจุบันขณะและความรู้ตัวอย่างต่อเนื่องบ่อยๆเนืองๆจนละเอียดถี่ถ้วน จะเกิดความสำรวมระวังในการรับรู้ทาง
ทวาร (หรืออายตนะ หรืออินทรีย์) ทั้ง 6 คือ ตา หู จมูก ลิ้น กายและใจ จึงทำให้เกิดศีลเรียกอินทรียสังวรศีล 
นอกจากนี้สติสัมปชัญญะที่ละเอียดต่อเนื่องยังจะทำให้เห็นชีวิตตามความเป็นจริงว่ามีกาย (รูป) และจิต (นาม) 
หรือมีองค์ประกอบห้าอย่าง (ขันธ์ 5 คือ รูป เวทนา สัญญา สังขาร และวิญญาณ) สติจึงเป็นตัวชักนำให้เกิดการ
เห็นความจริงหรือเกิดปัญญาบางทีจ ึงเร ียกติดต่อกันหรือเร ียกเป็นคำเดียวกันว่า ‘สติปัญญา’สติหรือ
สติสัมปชัญญะจึงเป็นตัวชักนำให้เกิด ศีล สมาธิและปัญญา (หรือไตรสิกขา)หรือมรรคมีองค์แปดคือความเห็นที่
ถูกต้อง ความดำริที่ถูกต้อง วาจาที่ถูกต้องการกระทำที่ถูกต้อง การเลี้ยงชีพที่ถูกต้อง ความเพียรที่ถูกต้อง ความ
ระลึกได้ที่ถูกต้องและการมีจิตตั้งมั่นที่ถูกต้อง นั่นเอง (ปาโมชโช, 2561, p. https://www.youtube.com วันที่
สืบค้น 22 กันยายน 2564) 

ตัวอย่างการมีสติรู้ตัวในชีวิตประจำวัน 
เมื่อเดินตามห้างสรรพสินค้า คนที่ขาดสติก็จะเพลินไปตามอารมณ์ของกิเลสที่พาไป เห็นสิ่งของ

สวยๆงามๆต้องตา ต้องใจ อยากได้สิ่งนั้น สิ่งนี้ จับจ่ายจนเพลินโดยมิได้มีสติยั้งคิด ไม่ใช้โยนิโสมนสิการในการ
วิเคราะห์ จนหมดวัน ถึงจะนึกได้ว่าได้ใช้จ่ายเกินตัว อย่างนี้เรียกว่าขาดสติ แต่ถ้าเรา เห็นของสวยๆงามๆเกิด
ความอยากได้ ก็ให้มีสติรู้ตัวว่ากำลังอยากได้ มีสติคอยกำกับใจไว้และใช้โยนิโสมนสิการในการพิจารณาดูว่า สิ่ง
ที่อยากได้นั้นมีความจำเป็นต้องมีหรือไม่ อย่างไร คิดพิจารณาถึงผลที่ได้รับคุ้มค่ากับเงินที่เสียไปหรือไม่ หรือมี
เงินเหลือมากพอที่จะซื้อไว้เผื่อดูเล่นหรือไม่โดยไม่เดือดร้อนใคร คือการพิจารณาอย่างมีสติ ในที่สุด ถ้าเราจะ
ซื้อของสิ่งนั้นก็เป็นไปด้วยเหตุผลที่สมควร มิใช่เป็นไปเพราะอารมณ์พาไปและกลับมาเสียดายภายหลังว่าไม่
ควรซื้อเลย เป็นต้น สติจึงเป็นเครื่องเตือนใจ ไม่ให้หวั่นไหวไปกับอารมณ์ง่ายๆ สติมีไว้เพื่อสั งเกตุกายและใจ 



   วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  102 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 3 No. 2 (May-August 2022)  

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ไม่ให้ไหลตามความโลภ โกรธ หลง  เป็นเครื่องเตือนให้หยุด ระงับความไม่พอใจ ไม่ให้ทำอะไรเกินเลยไปตาม
อารมณ์ ที่ครอบงำจิตใจ  สติเป็นพื้นฐานหลักช่วยยึดจิตใจไว้ในชีวิตประจำวันของเรา 

การสร้างพลังสติด้วยสติปัฏฐาน 4 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) ท่านได้กล่าวถึง การพัฒนาสติต้องพัฒนาด้วยปัญญา ตาม

หลักสติปัฏฐานหรือวิปัสสนากรรมฐานไม่ใช่หลักการที่จำกัดว่าจะต้องปลีกตัวไปปฏิบัติอยู่นอกสังคม ท่านจึง
นำเอาหลักสติปัฏฐานมาปฏิบัติในชีวิตประจำวัน การปฏิบัติธรรม คือการนำเอาหลักธรรมมาปฏิบัติใช้ใน
ชีวิตประจำวันให้เกิดประโยชน์แก่ชีวิตของเรานั่นเอง การปฏิบัติธรรมตามหลักธรรมชาติจะทำให้ได้บรรลุมรรคผล
ด้วยการปฏิบัติตามแนวสติปัฏฐาน 4 (พระธรรมปิฎก, 2555, หน้า 764) สติปัฏฐาน4 ประกอบด้วยคำว่า สติ 
หมายถึง ความระลึกได้ และ ปัฏฐาน หมายถึง ที่ตั้ง ฐาน จึงมีความหมายเป็นที่ตั้งของสติคือ มีสติเป็นฐาน เพ่ือ
เขา้ไปสู่อารมณท์ั้งหลายมี 4 ประการ คอื 

1) .กายานุปัสสนา การพิจารณาเห็นกายในกาย หมายถึงการตั ้งสติกำหนดพิจารณ
ส่วนประกอบต่างๆที่รวมกันเป็นร่างกาย ให้เห็นตามความเป็นจริงว่าเป็นแต่เพียงการรวมตัวของส่วนประกอบ
ต่างๆซ่ึงไมใช่สิ่งที่เที่ยงแท้ยั่งยืน ไมใช่ตัวตน พิจารณาให้เห็นว่าร่างกายนั้นคือ กายสักว่ากาย ไม่ใช่สัตว์ บุคคล 
ตัวตน เราเขา เป็นเพียงแต่ว่ากายเท่านั้น ไม่ควรเข้าไปยึดมั่นถือมั่น ตัวเรา ตัวเขา   

2).เวทนานุปัสสนา การพิจารณาเห็นเวทนาในเวทนา หมายถึงการตั้งสติกำหนดพิจารณา
เวทนาคือความรู้สึกเป็นสุขเป็นทุกข์หรือเฉยๆ เมื่อได้เห็นรูป ได้ยินเสียง ได้ดมกลิ่น ได้ลิ้มรส ได้สัมผัส และ 
ด้วยการได้นึกถึงสิ่งต่างๆ ที่เคยสัมผัสมาแล้วทางประสาทสัมผัสทั้ง 5 คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย โดยพิจารณาให้
เห็นตามความเป็นจริงว่า เป็นแต่เพียงความรู้สึก เป็นสภาวธรรมที่เกิดขึ้นแล้วก็ดับไป ไม่เที่ยง ไมใช่ตัวตน ไม่
ควรเข้าไปยึดมั่นถือมั่น 

3).จิตตานุปัสสนา การพิจารณาเห็นจิตในจิต หมายถึงการตั ้งสติกำหนดพิจารณาจิต คือ 
ความคิดต่างๆ เช่น พิจารณาดู ว่าจิตมีราคะหรือไม่มีราคะ จิตมีโทสะหรือไม่มีโทสะ จิตมีโมหะหรือไม่มีโมหะ 
โดยพิจารณาให้เห็นตามความเป็นจริงว่าเป็นเพียงความคิดเท่านั้น ไม่ใช่สิ่งที่เที่ยงแท้ยั่งยืน ไม่ใช่ตัวตน ถ้า
ความคิดเกิดขึ้นในขณะที่กำลังเดินจงกรมหรือนั่งสมาธิ ความคิดนั้นจะเปน็ไปในทางที่ดีหรือไม่ดีก็ให้กำหนดสติ
วา่ คิดหนอๆ การที่ความคิดเกิดขึ้นก็เพราะจิตจะนึกถึงความบกพร่องของตนเองจึงคิดลักษณะเช่นนี้ควรเตือน
จิตของตนว่า สิ่งที่ล่วงมาแล้วอย่าได้เก็บเอามาคิด สิ่งที่ยังมาไม่ถึงก็อย่าคิด ขอให้ใช้สติกำหนดอยู่กับปจัจุบันให้
ดีที่สุดโดยพิจารณาเห็นจิตเนืองๆ เป็นการพิจารณาให้เห็นว่าจิตสักว่าจิต ไม่ใช่เขาหรือเราเป็นเพียงแต่ว่าจิต
เท่านั้น ไม่ควรเข้ายึดมั่นถือมั่น ให้ตั้งมั่นอยู่ในปัจจุบันธรรมคือเมื่อเห็นก็หยุดอยู่เพียงนี้ คือเพียงสักแต่ว่าเป็น 
ไม่ให้พิจารณาต่อไปว่า สวยหรือไม่สวย ดีหรือไม่ดี จิตจึงมีความแน่วแน่ไม่หวั่นไหวซึ่งจะทำให้จิตมีสมาธิ
เข้มแข็งขึ้น การที่มีจิตแน่วแน่เช่นนี้เรียกว่าได้ถึงซึ่ง จิตตวิสุทธิ คือ จิต หมดจดโดยลำดับ 

4). ธัมมานุปัสสนา เป็นการพิจารณาเห็นธรรมในธรรม หมายถึงการตั้งสติกำหนดพิจารณา
ธรรม คือนิวรณ์ 5 ขันธ์5 อายตนะ12 โพชฌงค์ 7 อริยสัจ4 โดยพิจารณาให้เห็นว่าคืออะไรเป็นอย่างไรมีอยู่ใน



   วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  103 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 3 No. 2 (May-August 2022)  

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ตนหรือไม่ เกิดขึ้นเจริญบริบูรณ์และดับไปได้อย่างไรพิจารณาตามความเป็นจริงของธรรมแต่ละอย่างเช่น 
อริยสัจ 4 คือรู้ชัดในทุกข์ท่ีเกิดว่าจะเกิดจากอะไร มีเหตุอย่างไร และดับได้ด้วยมรรคใด 

สรุปได้ว่าการสร้างพลังตามหลักสติปัฏฐาน 4 เป็นการใช้สติเป็นฐานเข้าไปสู่อารมณ์ทั้งหลาย 
โดยกำหนดว่า ไม่งาม ไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็นอนัตตา และด้วยการทำกิจให้สำเร็จในการละความสำคัญว่างาม 
วา่เที่ยง ว่าเป็นสุข ว่ามีอัตตา ในกาย เวทนา จิต และธรรม ที่เป็นฐานรองรับ เป็นการตั้งสติกำหนดพิจารณาสิ่ง
ทั้งหลายให้รู้เห็นตามความเป็นจริง โดยอิงอาศัย กาย เวทนา จิต และธรรม เมื่อผู้ฝึกตนปฏิบัติดีแล้วจะส่งผล
ให้ถึงความบริสุทธิ์ทำให้หลุดพ้นจากความเศรา้โศกเสียใจ สามารถดับความทุกข์ให้บรรลุนิพพานได้ในที่สุด 
2. โยนิโสมนสิการ 

โยนิโสมนสิการ (พุทธธรรมฉบับปรับขยาย, 2555, หน้า 607) มาจากรากศัพท์สองคำ คือ โยนิโส กับ 
มนสิการ คำว่า โยนิโส มาจากรากศัพท์ว่า โยนิ แปลว่าเหตุต้นของการเกิดปัญญา คำว่า มนสิการแปลว่า การทำ
ในใจ การคิด คำนึง ใส่ใจ พิจารณา เมื่อประกอบรวมกันเข้าเป็น โยนิโสมนสิการ จึงมีความหมายว่าการทำในใจ
โดยแยบคายเป็นการพิจารณาอย่างพินิจพิเคราะห์อย่างแยบคาย ละเอียด ลึกซึ้ง โดยไม่เอาความเชื่อต่างๆมา
ยับยั้งความคิด ทำให้ติดอยู่กับความเชื่อโดยไม่ได้คิด หรือบางทีติดอยู่กับความชอบใจ ความไม่ชอบใจ คิดไปตาม
ความปรุงแต่งที่มาครอบงำ จึงทำให้ไม่คิดตามความเป็นจริงซึ่งเรียกว่า อโยนิโสมนสิการ  

การเจริญปัญญาตามหลักโยนิโสมนสิการคือ การพัฒนาตนเองในด้านคุณธรรม เป็นการขัดเกลากิเลส
และบรรเทาตัณหาไปพร้อมกันเป็นการรู้จักใช้ความคิดอย่างถูกวิธี คิดอย่างมีระบบ มองสิ่งต่างๆทั้งหลายด้วย
ความคิดพิจารณาสืบไปจนถึงต้นเหตุที่ทำให้เกิดขึ้น ไม่มองสิ่งต่างๆอย่างผิวเผิน แล้วประมวลความคิดรอบด้าน
จนกระทั่งสรุปออกมาได้ว่าสิ่งนั้น ควรหรือไม่ ดีหรือไม่ และรู้จักเลือกรับรู้อารมณ์ต่างๆที่มากระทบจากภายนอก 
ขอบเขตและบทบาทของโยนิโสมนสิการมีความหมายกว้างขวาง ครอบคลุมตั้งแต่การนึกคิดอยู่ในแนวศีลธรรม 
หลักความดีงามและหลักความจริงต่างๆ ไปจนถึงการแยกแยะองค์ประกอบสืบสาวเหตุปัจจัยที่ต้องใช้ปัญญาอย่าง
ละเอียดโดยมีศรัทธาเป็นเครื่องหล่อเลี้ยง 

วิธีคิดตามหลักโยนิโสมนสิการ 
โยนิโสมนสิการไม่ใช่ตัวปัญญาแต่เป็นปัจจัยที่ทำให้เกิดปัญญา แบ่งได้เป็น 10 วิธีได้แก ่
1. วิธีคิดแบบสืบสาวหาเหตุปัจจัยจนถึงต้นเหตุ (Inquiry) เป็นพิจารณาให้รู้ถึงสภาวะ ที่ แท้จริง

และหาทางแก้ไข เพราะทุกอย่างมีเหตุปัจจัย เมื่อพบเหตุอย่างหนึ่งก็ต้องมองย้อนไป สาวไปจนถึงต้นเหตุ หรือคิด
แบบสอบสวน ตั้งคำถามว่าทำไมเพราะเหตุใดถึงเกิดสิ่งนั้นสิ่งนี้ มองย้อนกลับไปว่าเป็นเพราะเหตุใด เป็นต้น 

2. วิธีคิดแบบแยกแยะส่วนประกอบ (Analysis) เป็นวิธีคิดแบบวิเคราะห์ แยกแยะองค์ประกอบ
ต่าง ๆ ชัดเจนเช่นรถยนต์ เราแยกแยะส่วนประกอบออกเป็นส่วนๆทำให้รู้ว่าว่าส่วนไหนที่เสียหรือทำงานผิดปกติ 
เป็นต้น ในทางธรรมพิจารณาความไม่มีตัวตนแท้จริงของสิ่งทั้งหลายที่เห็นนั้นเป็นเพี ยงการประชุมกันของ
องค์ประกอบ ด้วยรูปและนามเป็นขันธ์ ๕ ไม่เที่ยงแท้ เป็นอนัตตา 



   วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  104 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 3 No. 2 (May-August 2022)  

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

3. วิธีคิดแบบสามัญลักษณ์ (The Three Characteristic) หรือไตรลักษณ์ เป็นวิธีคิดแบบรู้เท่า
ทันความเป็นธรรมดาและยอมรับความจริงของปรากฏการณ์ธรรมชาติที่เกิดขึ้น จากการปรุงแต่ง มีเหตุปัจจัยให้
เกิดขึ้น ตั้งอยู่ แปรเปลี่ยนและดับไป เป็นของไม่เที่ยง เป็นธรรมดา 

4. วิธีคิดแบบอริยสัจจ์ (The Four Noble Truths) คิดแบบแก้ปัญหา เป็นวิธีคิดตามเหตุผล และ
แก้ที่ต้นเหตุคือเริ่มต้นจากปัญหา หรือทุกข์ ทำความเข้าใจปัญหาหรือความทุกข์นั้น แล้วสืบหาสาเหตุ เตรียม
แก้ไขโดยกำหนดเป้าหมายให้ชัดเจน มีความเป็นไปได้หรือไม่ อย่างไร คิดหาทางกำจัดสาเหตุตามจุดมุ่งหมายที่
กำหนดไว้ 

5. วิธีคิดแบบอรรถธรรมสัมพันธ์ (Principle and Rational) คือการคิดแบบเชื่อมโยงหลักการ
และตามความมุ่งหมายเพ่ือนำไปสู่การปฏิบัติ 

6.  ว ิ ธ ี ค ิ ดแบบเห ็นค ุณโทษและทางออก (Reward and Punishment Approach and 
Avoidance) สิ่งทั้งหลายล้วนแล้วแต่มีคุณและโทษไม่มีสิ่งไหนที่ดีหรือเสียไปทุกอย่าง มองสิ่งต่างๆอย่างเข้าใจใน
หลายแง่มุม เป็นการพิจารณาผลดีและผลเสียไปพร้อม ๆ กัน 

7. วิธีคิดแบบคุณค่าแท้ คุณค่าเทียม (Real Value and Unreal Value) คุณค่าแท้มีผลโดยตรง
ต่อชีวิต คุณค่าเทียมเป็นการสนองตัณหามนุษย์ 

8. วิธีคิดแบบอุบายปลุกเร้าคุณธรรม (Virtue and Stimulation) วิธีคิดแบบเร้ากุศลการคิดดี คิด
สร้างสรรค์ ส่งเสริมชักนำไปในทางที่ดี 

9. วิธีคิดแบบเป็นอยู่ในปัจจุบัน (Present Thought) มีสติอารมณ์เป็นปัจจุบันมีสติสัมปชัญญะอยู่
เสมอ ไม่คิดหวลหาอดีตที่ล่วงลับไปแล้ว หรือเพ้อฝันปรุงแต่งถึงอนาคตที่ไม่เป็นฐานของความเป็นจริงในปัจจุบัน 

10. วิธีคิดแบบวิภัชชวาท (Well-Rounded Thought) เป็นการมองความจริงโดยแยกแยะออก
ให้เห็นแต่ละด้านครบทุกแง่ทุกด้าน ไม่จับเอาด้านใดด้านหนึ่งหรือบางส่วนมาตัดสิน รวมทั้งเข้าใจในภาวะของ
องค์ประกอบต่างๆ ลักษณะต่างๆ เหตุการณ์ต่างๆ ของสิ่งนั้นๆตามความเป็นจริง (พระธรรมปิฎก, 2555, หน้า 
619-676) 

วิธีคิดแบบโยนิโสมนสิการ เป็นวิธีคิดที่สามารถนำมาใช้ในชีวิตประจำวันได้  รู้จักคิดอย่างถูกวิธี 
คิดอย่างมีระบบ และในบางครั้งมีวิธีคิดแบบหลายๆวิธีไปด้วยกัน มีความเกี่ยวพันกัน คิดเป็นกุศล ทำให้พัฒนา
ตนเองได้อย่างมีความสุข 

ประเภทของโยนิโสมนสิการ แบง่ได้เป็น 2 ระดับดังนี ้
1. โยนิโสมนสิการระดับสัจธรรม เป็นโยนิโสมนสิการประเภทพัฒนาปัญญาให้บริสุทธิ์โดยตรงมุ่ง

ให้เกิดความรู้ความเข้าใจตามความเป็นจริง เพ่ือขจัดอวิชชา เป็นฝ่ายวิปัสสนาที่มุ่งสู่โลกุตรสัมมาทิฎฐิ 
2. โยนิโสมนสิการระดับจริยธรรม เป็นโยนิโสมนสิการประเภทสร้างเสริมคุณภาพจิต              

ปลุกเล้าให้เกิดคุณธรรม กุศลธรรมต่างๆเน้นการข่มตัณหา เป็นฝ่ายสมถะที่เสริมสร้างพลังฝ่ายดีมากดทับบัง
ฝ่ายชั่วไว้ให้ผลได้ชั่วคราวและสร้างนิสัย นำไปสู่โลกีย์สัมมาทิฎฐิ (พระธรรมปิฎก, 2555, หน้า 679) 

ตัวอย่างการฝึกสติและโยนิโสมนสิการในสมัยพุทธกาล 



   วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  105 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 3 No. 2 (May-August 2022)  

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตโต) ได้เล่าชาดกเรื่องแรก ซึ่งเป็นการฝึกให้มีสติ ให้เป็นคนรู้จัก
คิด ไม่ให้หลงงมงายเชื่ออะไรง่าย ๆ ดังนี้ 

พระโพธิสัตว์ได้ไปเกิดเป็นพ่อค้าที่เมืองพาราณสี มีกองคารวาน 500 เล่มเกวียน ได้นำคาราวานไป
ค้าขายในเมืองต่าง ๆ ขณะเดียวกันก็ มีกองคาราวานพ่อค้า 500 เล่มเกวียน จะไปค้าขายเช่นเดียวกัน จึงตกลงกัน
ว่า ใครจะไปก่อนหลัง คารวานพ่อค้าคิดว่า เราควรไปก่อนเพราะว่า ถ้าไปก่อนก็สามารถเก็บพืชพันธุ์ตามทาง 
หญ้าสำหรับม้าก็เป็นอาหารได้ น้ำก็ยังใส ไปถึงก็ตั้งราคาก่อนได้ ทางก็ยังดี เราควรไปก่อนดีกว่า พ่อค้าจึงบอกว่า 
เราขอไปก่อน ส่วนพระโพธิสัตว์คิดว่า เราไปที่หลังก็ดี เพราะว่าที่ที่จะไปอาจขรุขระ ถ้าไปหลัง พวกที่ไปก่อนจะ
ทำให้ทางเรียบขึ้น ส่วนพืชผักตามทางนั้น ถ้าเราไปที่หลัง มันก็จะงอกใหม่และอ่อนกว่า เหมาะสำหรับกินพอดี 
พวกไปก่อนทางกันดาน หาน้ำยาก พวกไปก่อนต้องขุด เราไปที่หลังไม่ต้องขุด ใช้ได้เลย พวกไปก่อนไปขายสินค้า 
ก็ต้องไปตกลงราคา เสียเวลา เราไปที่หลัง มีการกำหนดราคาเรียบร้อยแล้ว ทำให้สะดวกขึ้น ไม่เสียเวลา ตกลงใคร
คิดถกู ก็ต้องสังเกตุวิธีคิดของทั้งสองฝ่าย ตกลงกองคาราวานแรกเดินทางก่อน มีการเตรียมน้ำเพราะเป็นที่กันดาร 
และใช้เนื้อที่จำนวนมากบรรจุเสบียงอาหาร น้ำ เอาตุ่มน้ำใหญ่บรรทุกไป  

กล่าวถึงอมนุษย์เห็นกองคาราวานใหญ่มาก็ทำเป็นว่าเป็นคณะย่อยๆ สวนมาทำสภาพให้เห็นว่าได้
ผ่านสภาพฝนมาตัวเปียก ผมเปียก ผ้าเปียก เอาของกินจากที่มีน้ำ มีฝนเยอะเช่น เง้าบัว เป็นต้น แสดงท่าทางร่า
เริง น้ำยังเปียกที่เกวียน ผ่านสวนกันมาและหยุดทักทาย บอกหัวหน้ากองเกวียนว่า เราผ่านมามีน้ำท่าเขียวชอุ่มไป
หมด ฝนก็ตกด้วย  ท่านจึงเห็นเรามีฝนเปียกอยู่ ฉะนั้นท่านเอาน้ำทิ้งได้เลย หัวหน้ากองเกวียนเห็นแล้ว แสดงว่า
ข้างหน้าต้องมีน้ำสมบูรณ์ จึงเทน้ำทิ้งให้หมด จะได้เดินทางง่าย ปรากฏว่าไปเท่าไหร่ก็ไม่เจอน้ำสักที ผลสุดท้าย 
เหนื่อย นอนลงและตายในที่สุด โดนยักษ์ อมนุษย์กินหมด 

ข้างฝ่ายพระโพธสัตว์ เมื่อเวลาผ่านไปครึ่งเดือน ก็ออกเดินทาง บรรทุกน้ำไปเยอะเพราะต้องผ่านถิ่น
กันดารและได้ตกลงกันว่า จะเทน้ำทิ้งให้ขออนุญาติก่อน และพืชพันธุ์ถิ่นที่เราไม่เคยไปจะกินให้ปรึกษากันก่อน ก็
ออกเดินทางไปถึงที่ที ่อมนุษย์มาหลอกอีกเหมือนเดิมว่า ท่านจะเอาน้ำไปทำไมข้างหน้ามีน้ำอยู่มากมาย พระ
โพธิสัตว์ตอบว่าถ้าไม่เห็นน้ำใหม่ ยังไม่ทิ้งน้ำเก่า เดินทางต่อไป ไม่ยอมฟัง ฝ่ายลูกน้องได้เห็นเกวียนที่สวนมา คน
ที่นั่งมาเปียกจึงถามว่า ทำไมขนไปให้เหนื่อย กองเกวียนผ่านมาก็เห็นชัดๆอยู่แล้ว เทน้ำทิ้งเถอะ เมื่อไม่เชื่อจึงให้
ลูกน้องทั้งหมดมาประชุมกัน และตั้งคำถามว่า  1) ทางที่เราไปขึ้นชื่อเรื่องเดินทางแห้งแล้ง มีใครเคยได้ยินไหมว่า 
เป็นแหล่งที่มีฝนตก พรรคพวกตอบว่าไม่เคยได้ยิน 2) ธรรมดาถ้ามีฝนตกจะมีกระแสลมเย็นไปได้ไกลเท่าไหร่กี่
โยชน์ จะมีกระแสลมเย็นประมาณ 3 โยชน์ พวกท่านที่มาในที่นี้มีใครได้รับกระแสลมเย็นมาถึงบ้างไหม ทุกคน
ตอบว่าไม่มี  3) ธรรมดาฝนจะตกเราจะเห็นเมฆบ้างจะเห็นได้ไกล 3 โยชน์ ใครได้เห็นบ้างไหม ทุกคนตอบไม่มี  
และสายฟ้าจะมองเห็นไกล 4 - 5 โยชน์ มีใครได้เห็นไหม ทุกคนตอบ ไม่มี ฟ้าร้องมีใครได้ยินไหม ไม่มี  4.) เกวียน
ที่สวนทางมาและบอกกับเรา มีใครได้รู้จักคนเหล่านั้นไหม  ไม่รู้จัก เมื่อไม่รู้จักอย่าได้ไว้ใจ ให้พวกเราเดินทาง
ต่อไป ใช้หลักการเดิมว่า ไม่เห็นน้ำใหม่ ไม่ทิ้งน้ำเก่า  เดินทางต่อไปเจอกองคาราวานชุดก่อนเหลือแต่กระดูกกับ
กองเกวียนที่ทิ้งไว้ จึงรอดพ้นอมนุษย์และเดินทางไปถึงจุดหมายขายของได้ดังที่ตั้งใจไว้ (พระพรหมคุณาภรณ์, 
โยนิโสมนสิการ (ออนไลน์), 2018, หน้า https://youtu.be/oVGT วันสืบค้น 23 กันยายน 2564.) 



   วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  106 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 3 No. 2 (May-August 2022)  

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

จากเรื่องดังกล่าวจึงสรุปได้ว่า การฝึกสติและโยนิโสมนสิการ  ในสมัยพุทธกาลพระพุทธเจ้าได้มี
แนวทางฝึกให้คนมีสติและรู้จักคิดพิจารณาอย่างแยบคาย ใช้เหตุใช้ผลในการพิจารณา มีสติเป็นตัวตั้งต้น และ
พิจารณาโดยใช้ปัญญา คิดวิเคราะห์รอบด้าน เอาความรู้ประสบการณ์มาใช้อย่างมีสติ ใช้ปัญญาร่วมในการ
แก้ปัญหาที่เกิดขึ้นในปัจจุบัน คำสั่งสอนของพระองค์ยังคงใช้ได้ผลและนำมาเป็นหลักยึดในการปฏิบัติเป็น
อมตะจนกระท่ังทุกวันนี้และใช้ได้ทุกยุคทุกสมัย ไม่เปลี่ยนแปลง ตราบใดที่มนุษย์ยังมีความโลภ โกรธ หลงอยู่ 
3. ผู้รู้ ตื่น และเบิกบาน   

ในการเทศนาของหลวงพ่อปราโมทย์ ปาโมชโช ได้กล่าวถึง ผู้รู้ ผู้ตื่น ผู้เบิกบานไว้ว่า ถ้าจิตของเรามี
สมาธิที่ถูกต้อง เราจะเป็นผู้รู้ รู้เนื้อรู้ตัวอยู่ มีสภาวะรูปธรรม นามธรรม สามารถรู้ได้ จิตเป็นผู้ตื่นคือหลุดออก
จากโลกของความฝันจิตนั้นมีความเบิกบานอยู่ในตัวเอง เรียกว่าพุทโธ แปลว่า ผู้รู้ ผู้ตื่น ผู้เบิกบานคือจิตที่มี
คุณสมบัติที่ดีนั่นเอง ที่เราท่องพุทโธๆ ๆ เพ่ือเตือนตนเองให้ค้นพบจิตของตนเอง จิตที่เป็นผู้รู้ ไม่ใช่ผู้หลงคิด จิต
ผู้คิดเป็นผู้หลับผู้ฝันไม่ใช่ผู้ตื่น จิตผู้คิดอยู่ก็ไม่ใช่ผู้รู้ ผู้รู้กับผู้คิดไม่เหมือนกัน เราพยายามมาฝึกจิตของเราเป็นผู้รู้ 
ผู้ตื่น ผู้เบิกบาน บางคนรู้ตื่น แต่ไม่เบิกบาน เคร่งเครียด ใช้ไม่ได้ หรือมีความสุขแต่ไม่รู้ตัวก็ใช้ไม่ได้ ทำกรรมฐาน
ไว้อย่างหนึ่ง แล้วคอยรู้ทันเวลาจิตมันหลงไป หลงไปคิดแล้วรู้ๆ ถ้าจิตหลงไปคิดแล้วรู้  จิตผู้รู้จะเกิดเองเลย
เพราะจิตผู้รู้กับจิตผู้หลงมันตรงข้ามกัน (ปาโมชโช, 2561, p. https://www.youtube.com/watch?.วันที่สืบค้น 
22 กันยายน 2564) 

จากการสัมภาษณ์พระอาจารย์พระครูชัยพล โสภโณ พระอาจารย์วิปัสสนาธุระ (มจร) วัดมหาธาตุ
ยุวราชรังสฤษฎิ์ ได้กล่าวถึงผู้รู้ ตื่น เบิกบาน ไว้ดังนี้  ผู้รู้คือรู้โลกอย่างแจ่มแจ้งในสัจธรรมที่เกิดตามเหตุตามปัจจัย
มีไตรลักษณ์ว่าไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็นอนัตตา กระทั่งรู้ถึงวิธีการพ้นทุกข์ ผู้ตื่นคือตื่นจากความหลง คิดว่ามีสัตว์ 
บุคคล ตื่นรู้ความจริงว่ารูปนามเป็นเพียงส่วนประกอบของชีวิต รู้ความจริงในทุกข์ สัจ รู้ในเหตุให้เกิดทุกข์ รู้ความ
ดับทุกข์ รู้ข้อปฏิบัติให้ถึงความสิ้นทุกข์ ผู้เบิกบาน เบิกบานด้วยธรรมเหมือนบุคคลที่ตื่นขึ้นใหม่ๆมีความสดชื่นอัน
ปราศจากกิเลสเครื่องเศร้าหมอง มีความสงบเย็นเป็นนิตย์ (พระอาจารย์วิปัสสนาจารย์ สถาบันวิปัสสนาธุระ 
(มจร), 2564: สัมภาษณ์ วันที่ 19 กันยายน 2564, นางสุนันทา กาญจนมัย ผู้สัมภาษณ์)  

ดังนั้นจึงพอสรุปได้ว่า  ผู้รู้หมายถึง ผู้มีสติตั้งมั่นรู้ทันการทำงานของกายและใจผู้ตื่นหมายถึง ผู้รู้ที่
ฝึกฝนปฏิบัติการเจริญสติจนได้สมาธิ จิตตื่นขึ้นจากความหลับไหลทำให้จิตรู้ตื่น ผู้เบิกบานหมายถึงผู้ตื่นที่เจริญ
สมาธิจนจิตเกิดปัญญา เห็นโลกตามความเป็นจริง ไม่หลงในกิเลส และเมื่อปฏิบัติจนเห็นจริงแล้ว ในที่สุดก็
สามารถหลุดพ้นจากกิเลส เป็นอิสระจากสิ่งทั้งปวง จิตก็ไม่เป็นทุกข์อีกต่อไป 

วิธีการเสริมสร้างพลังสติและโยนิโสมนสิการเพื่อการรู้ ตื่นและเบิกบาน โดยการปฏิบัติ ดังนี้ 
1.มีสติในชีวิตประจำวัน ให้มีสติรู้ตัวว่ากำลังทำอะไรอยู่ ไม่หลงไหลตามอารมณ์ที่มากระทบ 

ตามความโลภ โกรธ หลง เตือนสติตนเองอยู่เสมอๆ เอาสติเป็นตัวขวางกั้นไม่ให้กิเลสเข้ามาครอบงำเราได้  
การมีสติจะทำให้เรารู้เท่าทันการกระทำ ความคิด คำพูดและการกระทำของคนอื่นได้ ฉะนั้น จึงควรฝึกให้
ตนเองมีสติอยู่เรื่อยๆ เมื่อลืมตัว หรือหลุดไปก็พยายามให้กลับมารู้สึกตัวใหม่ ทำเช่นนี้เสมอๆจะทำให้เรามีสติ
ได้บ่อยขึ้น รู้ตัวมากขึ้น รู้เท่าทันผู้อื่นมากขึ้น สมาธิดีขึ้นปัญญาเกิดขึ้น ถ้าเราทำงานด้วยความมีสติ งานก็จะ



   วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  107 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 3 No. 2 (May-August 2022)  

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ลุล่วงไปด้วยดี ในชีวิตครอบครัวการมีสติจะทำให้เราหาทางออกและคลี่คลายปัญหาได้โดยไม่ใช้อารมณ์ การมี
สติก็จะทำให้เห็นอะไรหลายๆอย่างได้ชัดเจนขึ้นและอ่านสถานะการณ์ต่างๆได้ดีขึ้น ทำให้เราสามารถแก้ไข
สถานการณ์ต่างๆในคนหมู่มากได้ดีกว่าคนขาดสติ เป็นการช่วยเตือนสติคนเหล่านั้นได้ 

คนมีสติจะมีชีวิตที่มีระบบระเบียบกว่าคนขาดสติ ไม่หลงอารมณ์หรือพลุ ่งพล่าน  ในยาม
เจ็บป่วยคนมีสติจะมีความทุกข์น้อยกว่าเพราะมีสติรู้ตัว จิตจึงไม่ไหลปรุงแต่ง รู้จักแยกกายและจิตออกจากกัน 
ในยามคับขัน ผู้ที่มีสติจะไม่หวาดกลัวและสามารถตั้งรับได้ด้วยใจที่นิ่งและมั่นคง  ในยามชรา ผู้มีสติจะ รู้จัก
ปล่อยวาง ยอมรับความเป็นอนิจจัง ทุกขัง อนัตตาอยู่ด้วยความระลึกรู้ เป็นผู้ที่อ่อนโยน มีเมตตาต่อลูกหลาน 
ไม่เกรี้ยวกราด ไม่หงุดหงิดง่าย ก่อนตายผู้มีสติอยู่เสมอๆจะรู้จักวางใจให้อยู่กับปัจจุบัน ไม่ปล่อยให้ความกลัว
ตายมาครอบงำ ไม่ฟุ้งซ่าน ไม่ทุรนทุรายจิตก่อนตายจึงไม่เศร้าหมอง และมีโอกาสไปสู่ภพภูมิที่ดี 

2. การปฏิบัติธรรมในรูปแบบอย่างสม่ำเสมอ โดยใช้หลักสติปัฏฐาน๔ หรือการฝึกกรรมฐาน
จนถึงขั้นวิปัสสนา เพื่อการรู้ตื่นและเบิกบาน 

การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานเป็นการปฏิบัติกรรมฐานที่ค้นพบโดยพระสัมมาสัมพุทธเจ้า                 
เมื่อ 2500 ปีมาแล้ว วิปัสสนาหมายถึงการดูสิ่งต่างๆตามความเป็นจริง เป็นกระบวนการทำจิตให้บริสุทธิ์โดย
การเฝ้าดูตนเอง เริ่มด้วยการเฝ้าสังเกตุดูลมหายใจตามธรรมชาติ เพื่อทำให้จิตมีสมาธิ เมื่อมีสติตั้งมั่น เราก็จะ
ก้าวไปสู่การเฝ้าสังเกตการเปลี่ยนแปลงตามธรรมชาติของกายและจิต  เห็นกิเลสที่ก่อให้เกิดทุกข์ การดับทุกข์
โดยการเอากิเลสออกไปจากชีวิตและจะเกิดความสงบทั้งกายและใจ คือการปล่อยวางไม่ยึดติด ไม่ว่าจะเป็น
การปล่อยวางจากกิเลส ความทุกข์ ความคาดหวังต่างๆ หรือแม้แต่การไม่ยึดติดกับความสุขวัตถุนิยมหรือ
สิ่งแวดล้อมรอบกายทั้งหลาย และความสบายทั้งกายและใจ ซึ่งทำให้พบสัจจธรรม คือ อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา 
การได้เห็นสภาวะธรรมตามความเป็นจริงด้วยประสบการณ์ของตนเอง เป็นการชำระจิตให้บริสุทธิ์ วิปัสสนา
กรรมฐานจึงเป็นวิธีที่ดีที่สุดในการขจัดความทุกข์ให้หมดไป และสกัดก้ันความทุกข์ใหม่ไม่ให้เข้ามาและสุดท้าย
เพ่ือการหลุดพ้นโดยสิ้นเชิง และบรรลุธรรมสูงสุด 

ประโยชน์ที่ได้จากการปฏิบัติ 
ช่วยให้ผู้ปฏิบัติมีสติในการดำรงชีวิต มีสมาธิ สามารถหยั่งรู้ ตัดกิเลสคือความโลภ โกรธ หลงที่

เป็นสาเหตุให้เกิดทุกข์ และปล่อยวางไม่ให้ลุ่มหลง มัวเมาไปกับสิ่งเร้ารอบกาย รู้ตามความเป็นจริงว่าทุกสิ่งเป็น
อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา และนำไปสู่การรู้ตื่นและเบิกบานอย่างแท้จริง 



   วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  108 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 3 No. 2 (May-August 2022)  

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

          
                                                

                         

                               
                 
       
                 
         
             
                   

                             
                                    
                 
              
       

 
ที่มาของภาพ: จัดทำโดยนางสุนันทา  กาญจนมัย 

บทสรุป 

การสร้างพลังสติและโยนิโสมนสิการ คือการฝึกฝนตนเองให้เกิดความรู ้สึกตัวอยู ่เสมอๆใน
ชีวิตประจำวัน ยิ่งรู ้สึกตัวได้มากเท่าไหร่ การมีสติและการใช้โยนิโสมนสิการในการพิจารณาปัญหาหรือ
เหตุการณ์ต่างๆ ค้นหาเหตุปัจจัยได้กระจ่างขึ้นทำให้เกิดปัญญา เป็นการคิดพิจารณาอย่างแยบ การมีสติ ระลึก
รู้สึกตัวเสมอ ไม่ตื่นตระหนก ไม่ไหลตามกระแสของข่าวสารโดยมิได้กลั่นกรอง ไม่ไหลตามกิเลส ความโลภ 
โกรธ หลง จนทำให้ชีวิตขาดความสุข ขาดหลักยึด สติเป็นหลักยึดและเป็นตัวกั้นไม่ให้กิเลสไหลเข้ามาในจิตใจ 
แต่ยังไม่สามารถแก้ปัญหาได้ถ้ายังไม่เกิดปัญญา โยนิโสมนสิการเป็นเครื่องมือที่ทำให้เ กิดปัญญา เป็นการคิด
พิจารณาอย่างแยบคาย สาวถึงสาเหตุ หาเหตุปัจจัยที่เกิดขึ้น จนเกิดปัญญาในการแก้ไขปัญหาต่างๆได้  การมี
สติและโยนิโสมนสิการทำให้เรามีหลักในการแก้ไขปัญหาได้และพร้อมช่วยเหลือเกื้อกูลกันในสังคม  ในทาง
ธรรม ทำให้เราปล่อยวางไม่มัวเมากับสิ่งรอบกาย ตัดกิเลสจากใจจนเป็นผู้ปล่อยวางได้ 

วิธีการสร้างพลังสติและโยนิโสมนสิการ คือการฝึกสติในชีวิตประจำวันเสมอๆและการปฏิบัติ
วิปัสสนากรรมฐานเป็นประจำ เป็นการสร้างความเข้มแข็งให้กับตนเอง จะช่วยให้เรามีความรู้ความเข้าใจใน
สภาวะธรรมที่เกิดขึ ้น สิ ่งใดเกิด สิ ่งนั ้นดับไปเป็นธรรมดาและเห็นแนวทางเพื ่อการรู ้ตื ่นและเบิกบาน                
มีสติพินิจพิจารณามากขึ้นช่วยให้เรามองปัญหาได้ชัดเจนขึ้น  มีพลังมากพอที่จะรับอารมณ์ภายนอก ทำให้
แก้ปัญหาทางโลกที่มากระทบถึงตัวเราอย่างสุขุม รอบครอบ และป้องกันปัญหาต่างๆจากภายนอกไม่ให้เข้า
มาถึงใจเราได ้ 

ในทางธรรมการฝึกวิปัสสนากรรมฐานโดยใช้หลักสติปัฏฐาน 4 เป็นการพิจารณาจิตภายใน เป็นการ
ฝึกจิตจนเห็นความจริงว่าถ้าเรามีสติอยู่เสมอๆ ความโลภ โกรธ หลง ก็ยากที่จะเข้ามาครอบงำจิตได้ ไม่มีตัวเรา 
ของเรา ไม่มีกิเลสตัณหาที่มาเกาะจิตใจ ถ้าเรารู้ความจริงนี้แล้วว่าทุกอย่างที่เกิดขึ้นเป็น อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา จึง
ปล่อยวางสิ่งทั้งปวง เราจะรู้สึกโล่ง และมีความสุข เป็นทางสู่ ความเป็นผู้รู้ผู้ตื่นผู้เบิกบานอย่างแท้จริง 

 
 



   วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  109 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 3 No. 2 (May-August 2022)  

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

 

เอกสารอ้างอิง 
1.หนังสือ  
พระธรรมปิฎก(ป.อ.ปยุตฺโต). (2555). พุทธธรรมฉบับปรับขยาย. กรุงเทพมหานคร:โรงพิมพ์มหาจุฬาลง 

กรณราชวิทยาลัย. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ประยุทธ ปยุตโต).). (2546). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์, พิมพ์ครั้งที่10 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
2. สื่ออิเล็กทรอนิกส์ 
กรมสุขภาพจิต. เผยแพร่ 1กันยายน 2564. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา https://dmh.go.th/news/view.asp?id=2409 

วันที่สืบค้น 15 ตุลาคม 2564. 
พระพรหมคุณาภรณ์. วันที่เผยแพร่ 7 สิงหาคม 2559. ความหมายของสติ สมาธิ ปัญญา (ออนไลน์) แหล่ง 

ที่มา: https://youtu.be/sxpHPvV9ajE. วันสืบค้น 24 กันยายน 2564. 
หลวงพ่อปราโมท์ ปาโมชโช. วันที่เผยแพร่ 24 กุมภาพันธ์ 2561. [ออนไลน์]. ธรรมเพื่อการพ้นทุกข์:  

วิปัสสนากรรมฐานแบบย่อ. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=t4_0nf5Ldws. 
วันที่สืบค้น 22 กันยายน 2564. 

พระพรหมคุณาภรณ์. วันที่เผยแพร่ 29 พฤศจิกายน 2518. โยนิโสมนสิการ (ออนไลน์) แหล่งที่มา:  
https://youtu.be/oVGTyK8MZXc. วันสืบค้น 23 กันยายน 2564. 

เสรีชน เสรีธรรม. สติต่างกับสัมปชัญญะอย่างไร. วันที่เผยแพร่ 21 พฤศจิกายน 2021 [ออนไลน์]. แหล่งที่มา:  
http://dhamma.serichon.us. วันที่สืบค้น 22 กันยายน  2564. 

3. สัมภาษณ์. 
พระอาจารย์พระครูสมุห์ชัยพล โสภโณ. พระอาจารย์วิปัสสนาจารย์. สถาบันวิปัสสนาธุระ (มจร). สถานที่ วัด

มหาธาตุยุวราชรังสฤษฎ์. สัมภาษณ์.วันที่ 19 กันยายน 2564 .นางสุนันทา กาญจนมัย ผู้ สัมภาษณ์ 
 
 

https://dmh.go.th/news/view.asp?id=2409
https://youtu.be/sxpHPvV9ajE
https://www.youtube.com/watch?v=t4_0nf5Ldws
https://youtu.be/oVGTyK8MZ

