
 วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  128 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 4 No. 1 (January – April  2023)  

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

บทความวิจารณ ์

ทำไมพุทธจงึเป็นศาสนาแห่งความจริง 

Why Buddhism Is True 
 

คเณตร์  เลิศหิรัญวิบูลย์ 
Kanetr  Lerthirunvibul 

 หลักสูตรพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพุทธศาสนา บัณฑติวิทยาลัย 
มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Department of Buddhist Studies Gradual School 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

kanetrl@gmail.com 

 

 
ช ื ่อหน ังส ือ   ทำไมพ ุทธจ ึง เป ็นศาสนาแห ่งความจริง                                                  

.                                                                         (Why Buddhism Is True) 
ผู้เขียน          โรเบิร์ต ไรท์  
สำนักพิมพ์  อมรินทร์ธรรมะ อมรินทร์พริ้นติ้ง แอนด์ พับลิชชิ่ง 
ปีท่ีพิมพ ์      2562 
จำนวนหน้า   309.  

 
 
 

 

บทนำ  
หนังสือเรื ่อง ทำไมพุทธจึงเป็นศาสนาแห่งความจริง ต้นฉบับภาษาอังกฤษใช้ชื ่อว่า Why 

Buddhism Is True พิมพ์และจำหน่ายครั้งแรกเมื่อเดือนสิงหาคม พ.ศ. 2560 โดยสำนักพิมพ์ Simon & 
Schuster แบ่งเป็น 16 บท มีความยาว 336 หน้า หนังสือเล่มนี้มียอดจำหน่ายติดอันดับต้นๆ ของ New 
York Times Bestseller ในหมวดศาสนาและจิตวิทยา โรเบิร์ต ไรท์ เป็นอาจารย์มหาวิทยาลัย เป็น
นักเขียน เป็นผู้เชี่ยวชาญด้านจิตวิทยาและศาสนาที่มีชื่อเสียงชาวอเมริกา มีผลงานที่ได้รับการเสนอชื่อเข้า
ชิงรอบสุดท้ายรางวัลพูลิตเซอร์ (The Pulitzer Prize) เขามีความสนใจทางด้านพุทธศาสนาเป็นพิเศษ จึง
ได้เสาะแสวงหาความรู้ด้านปริยัติและปฏิบัติจากผู้รู้และวิปัสสนาจารย์อยู่เสมอ เขาเป็นผู้ที่เจริญวิปัสสนา
กรรมฐานอยู่เป็นประจำ และเห็นถึงประโยชน์ของวิปัสสนากรรมฐาน จึงมีความประสงค์ที่จะเผยแพร่ถึง
คุณประโยชน์ของความจริงแท้อันลึกซึ้งแห่งพุทธศาสนา และแบ่งปันประสบการณ์สู่สาธารณชนในรูปแบบ



   วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  129 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 4 No. 1  Vol. 4 No. 1 (January – April  2023) 

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ที่สามารถอธิบายได้ตามหลักวิทยาศาสตร์ให้เป็นที่ยอมรับสำหรับคนรุ่นใหม่ที่ไม่เชื่ออะไรง่าย ๆ ซึ่งเป็นที่มา
ของการเขียนหนังสือเล่มนี้ขึ้น 

หนังสือเรื่อง Why Buddhism Is True  ได้ผ่านการแปลเป็นภาษาต่าง ๆ มากมาย และหนึ่งใน
นั้นคือภาษาไทย ซึ่งเป็นผลงานแปลของ ธีร์ ทิพกฤต โดยมีชื่อเรื่องว่า ทำไมพุทธจึงเป็นศาสนาแห่งความ
จริง พิมพ์และจัดจำหน่ายโดยสำนักพิมพ์อมรินทร์ธรรมะ อมรินทร์พริ้นติ้ง แอนด์ พับลิชชิ่ง ในปี พ.ศ. 
2562 แบ่งเป็น 16 บท มีความยาว 309 หน้า 

เนื้อหาโดยย่อ 
           บทที่ 1 เลือกยาเม็ดสีแดง (Taking the Red Pill) 
             ในบทเริ่มต้นกล่าวถึงภาพยนตร์เรื่อง เดอะเมทริกซ์ ซึ่งเป็นเรื่องของชายผู้หนึ่งมีทางเลือกว่าจะ
อยู่ในโลกมายาต่อไป (เลือกยาเม็ดสีน้ำเงิน) หรือตื่นมาเผชิญหน้ากับความจริง (เลือกยาเม็ดสีแดง)  เปรียบ
ให้เห็นว่าสมองของมนุษย์ถูกออกแบบมาเพ่ือลวงให้อยู่ในความมืดมนปราศจากความเป็นจริง 
            บทที่ 2 ความขัดแย้งกนัเองของการปฏิบัติสมาธิ (Paradoxes of Meditation) 
             ความหมายที่ขัดแย้งกันที่ว่า เป็นการดีที่สุดหากคนที่ปฏิบัติสมาธิไม่คิดถึงการทำให้สำเร็จ นั้นคือ
ในขณะที่ปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานเราควรยอมรับถึงความรู้สึกที่เกิดขึ้น ไม่หมกมุ่นกับความสำเร็จและ
เป้าหมาย 
             บทที่ 3 เม่ือไหร่กันท่ีความรู้สึกเป็นเพียงมายา (When Are Feelings Illusions?) 
              ไม่ง่ายเลยที่เราจะแยกความรู้สึกจริง หรือไม่จริง เพราะกลไกในสมองกำลังพยายามล่อลวงเราอยู่ 
ด้วยเหตุที่ความรู้สึกของเราถูกสร้างมาเพ่ือจุดมุ่งหมายของการสืบทอดเผ่าพันธุ์โดยโน้มน้าวให้เราคล้อยตาม 
พร้อมทั้งกีดกันไม่ให้เรารู้สึกและมองเห็นสิ่งที่เกิดขึ้นอย่างเป็นกลาง 
             บทที่ 4 ความสุข ความปีติ และเหตุผลสำคัญของการปฏิบัติสมาธิ (Bliss, Ecstasy, and 
More Important Reasons to Meditate) 
                ผู้เขียนได้อธิบายถึงปัญหาจิตฟุ้งที่ได้เผชิญระหว่างนั่งสมาธิว่าเป็นการทำงานของวงจรควบคุม
อัตโนมัติ การกำหนดจิตให้เป็นสมาธิจะสามารถทำให้วงจรดังกล่าวสงบลงได้ เป้าหมายสูงสุดของการเจริญ
สติภายในกรอบแนวคิดวิปัสสนาแบบดั้งเดิมคือการหยั่งรู้ให้เห็นความจริง (ไตรลักษณ์) 
                บทที่ 5 ที่ว่ากันว่าตัวของคุณเป็นอนัตตา (The Alleged Nonexistence of Your Self) 
                 อธิบายความหมายในอนัตตลักขณสูตร ขันธ์ ๕ และการไม่มีตัวตนตามหลักพุทธศาสนา ชี้ว่า
การพิจารณารับรู้สิ่งต่าง ๆ อย่างใกล้ชิดจะทำให้เราเห็นว่าสิ่งเหล่านั้นมีลักษณะเป็นไปตามหลักของไตร
ลักษณ์ จิตวิทยาสมัยใหม่ก็สนับสนุนมุมมองทางพระพุทธศาสนาในเรื่องดังกล่าว 
                บทที่ 6 เม่ือซีอีโอของคุณหายไปจากหน้าที่ (Your CEO Is MIA) 
                 เนื้อหากล่าวถึงคำสั่งสอนของพระพุทธเจ้าที่ให้ไว้แก่อัคคิเวสสนะว่าสอดคล้องกับความเห็นของ
นักจิตวิทยาเรื่องการไม่มีตัวตนที่รับรู้ (Conscious Self) ควบคุมทุกสิ่งอย่างโดยสมบูรณ์ 



   วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  130 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 4 No. 1  Vol. 4 No. 1 (January – April  2023) 

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

 บทที่ 7 โมดูลของจิตที่บริหารชีวิตของคุณ (The Mental Modules That Run Your 
Life) 

จิตวิทยาสมัยใหม่เชื่อว่าจิตเป็นโมดูลจิตประกอบด้วยโมดูลมากมายซึ่งมีหน้าที่เฉพาะ แนวคิด
ทางพุทธและจิตวิทยาสมัยใหม่บรรจบกันในเรื่องนี้ว่าจิตมนุษย์ไม่มีตัวตนหนึ่งเดียวที่ควบคุมทุกสิ่งอย่าง แต่
จะมีตัวตนมากมายที่ผลัดกันทำหน้าที่ตามสถานการณ์ 

บทที่ 8 ความคิดคิดไปเองได้อย่างไร (How Thoughts Think Themselves) 
แนวความคิดของอาจารย์สอนสมาธิสอดคล้องกับแบบจำลองของจิตใจแบบโมดูลว่าโมดูลนั้น

ไม่สร้างความคิดและการกระทำขึ้นเอง แต่มันเป็นผลมาจากอารมณ์ความรู้สึก (Feeling) ที่เกิดขึ้น 
บทที่ 9 การควบคุมตัวเอง (Self Control) 
ความรู้สึกที่ดีหรือไม่ดีเป็นสิ่งที่การคัดเลือกแบบธรรมชาติใช้กระตุ้นให้มนุษย์ทำหรือห้ามไม่ให้

ทำ เหตุผลของมนุษย์เป็นทาสของราคะ และเหตุผลอย่างเดียวไม่เคยเป็นแรงจูงใจให้เกิดการกระทำโดย
สมัครใจ ดังนั้นก้าวแรกของการควบคุมตัวเองคือการเฝ้าดูความรู้สึกด้วยการเจริญสติ 

บทที่ 10 พบกับภาวะอรูป (Encounters with the Formless) 
คำสอนเรื่องภาวะอรูป หรือความว่างเปล่า หรือสุญญตาที่ได้รับการยอมรับในหมู่นักปราชญ์

ชาวพุทธคือ ไม่ใช่ว่าทุกอย่างไม่มี แต่เป็นแก่นสารต่างหากท่ีไม่มี คนเรามักจะสร้างเรื่องราวบนเรื่องราวของ
เรื่องราว การเจริญสติเป็นเครื่องมือสำรวจเรื่องราวของเราอย่างละเอียด เพื่อที่เราจะแยกความจริงจาก
เรื่องท่ีเราปรุงแต่งได ้

บทที่ 11 ด้านบวกของความว่างเปล่า (The Upside of Emptiness) 
คนเรายัดเยียดแก่นสารปลอมๆ เติมเต็มไปด้วยอารมณ์ให้กับสิ่งต่าง ๆ ในชีวิต หากเรารับรู้ถึง

ความว่างเปล่านั้น เราจะสามารถลดอารมณ์ที่เกิดจากเรื่องราวที่ถูกสร้างขึ้นลงได้ ทำให้ช่วยนำไปสู่ความ
กระจ่างชัดในการมองเห็นโลกในสภาพเป็นจริง 

บทที่ 12 โลกที่ไร้หญ้า (A Weed less World) 
ผู้เขียนสงสัยว่าทำไมจึงเรียกพืชชนิดหนึ่ง (หญ้าเอ็นยืด) ว่าวัชพืช (Weed) และพบว่ามนุษย์

สร้างอคติขึ้นตามความคิดของตัวเองทั้งที่หญ้าเอ็นยืดก็เป็นแค่พืชชนิดหนึ่ง มนุษย์มักให้แก่นสารแก่บุคคล
หรือสิ่งต่าง ๆ จิตใจมนุษย์ถูกออกแบบมาเพ่ือหาเหตุผลเข้าข้างตนเอง มักสร้างเหตุผลโจมตีตำหนิศัตรูคู่แข่ง
แม้ว่าสิ่งที่เขากระทำนั้นเป็นสิ่งที่ถูกต้อง 

บทที่ 13 เมื่อทุกอย่างล้วนเป็นหนึ่ง (Like, Wow, Everything Is One (at Most)) 
ธรรมชาติสร้างความรู ้ส ึกเรื ่องตัวฉัน ของฉันขึ ้นเพ่ือให้เรารักตนเองและพวกพ้องตาม

จุดประสงค์ของการสืบทอดเผ่าพันธุ์ ด้วยราคะ โทสะ และโมหะ ทำให้เห็นผิดว่ามีตัวตนคงอยู่เป็นหนึ่งเดียว 
แม้ว่าในความเป็นจริงสิ่งทั้งหลายเป็นเหตุและปัจจัยซึ่งกันและกัน 

บทที่ 14 นิพพานโดยสังเขป (Nirvana in a Nutshell) 



   วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  131 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 4 No. 1  Vol. 4 No. 1 (January – April  2023) 

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

แนวคิดเรื ่องนิพพานมีความเป็นเอกลักษณ์เฉพาะในปรัชญาพุทธครอบคลุมระหว่างสอง
แนวทาง คือด้านที่เป็นธรรมชาตินิยม ซึ่งเป็นแนวคิดที่เข้ากับหลักการจิตวิทยาหรือปรัชญา และอีกด้าน
หนึ่งคือแนวคิดท่ีเหนือธรรมชาติและพิสดาร ซึ่งน่าจะเหมาะกับแนวทางของศาสนาทั่วไป 

บทที่ 15 การรู้แจ้งทำให้รู้แจ้งจริงหรือ (Is Enlightenment Enlightening?) 
ปัจจุบันวิทยาศาสตร์ให้การรับรองแล้วว่าปัญหาต่าง ๆ ที่ถูกสร้างด้วยตัวเรานั้นมีสาเหตุมาจาก

การคัดเลือกตามธรรมชาติ แต่โชคดีธรรมชาติก็ยังมอบเครื่องมือที่จะแก้ปัญหามาให้ นั่นคือทักษะในการ
สะท้อนความคิดและใช้เหตุผลด้วยวิธีปฏิบัติเจริญวิปัสสนาตามหลักพุทธศาสนา 

บทที่ 16 สมาธิและกฎที่มองไม่เห็น (Meditation and the Unseen Order) 
ศาสนาพุทธเป็นธรรมชาตินิยม เชื่อว่าทุกอย่างเป็นไปตามกฎของธรรมชาติ (กฎที่มองไม่เห็น) การปฏิบัติ
เจริญสติวิปัสสนาทำให้เรามองเห็นโลกตามความเป็นจริง นำไปสู่การมองเห็นสัจธรรม สร้างความดีงามและ
ความเป็นสุข 

บทวิจารณ  

หนังสือเล่มนี้นำเสนอการวิเคราะห์ ถกเถียง วิจารณ์หลักธรรมที่พุทธศาสนานำเสนอผ่านทฤษฎี
จิตวิทยาวิวัฒนาการ ชี้ให้เห็นว่ามายาที่ปิดกั้นมนุษย์คืออะไร ทำงานอย่างไร สิ่งที่ว่าจริงแท้นั้นจริงหรือไม่ 
สิ่งที่ดูไม่ดีนั้นอาจนำไปสู่สิ่งที่ดีในภายหลัง การเจริญวิปัสสนากรรมฐานเป็นวิธีที่ขจัดมายาออกไปจากชวีิต
มนุษย์ ซึ่งเป็นที่มาของชื่อหนังสือว่า ทำไมพุทธจึงเป็นศาสนาแห่งความจริง 
               ผู้วิจารณ์มีประเด็นที่เห็นด้วย 3 ประเด็นและประเด็นตั้งข้อสังเกต 7 ประเด็นดังนี้ 
ประเด็นที่เห็นด้วย 
                ประเด็นที่ 1 ปกและชื่อหนังสือต้นฉบับภาษาอังกฤษ 
                การออกแบบหน้าปกและการตั้งชื่อหนังสือที่สามารถดึงดูดความสนใจของผู้อ่าน แฝงด้วยนัย
ต่าง ๆ มากมาย ชวนติดตามเป็นสิ่งที่สำนักพิมพ์ให้ความสำคัญอย่างยิ่ง สำหรับผู้อ่านนั้นย่อมไม่สามารถ
ตัดสินคุณภาพเนื้อหาของหนังสือได้จากปกเพียงอย่างเดียว แต่ก็ปฏิเสธไม่ได้ว่าปกหนังสื อที่สวยงามและ
ดึงดูดใจเป็นปัจจัยสำคัญสร้างแรงกระตุ้นให้เกิดการซื้อหนังสือเล่มนั้น 
                ผู้วิจารณ์มีความเห็นว่าปกของหนังสือต้นฉบับได้ถูกออกแบบมาโดยผ่านการพิจารณาเป็นอย่าง
ดี มีการจัดวางรูปแบบให้พื้นที่ส่วนใหญ่ของปกเป็นตัวอักษรที่แสดงชื่อผู้เขียนและชื่อหนังสือ เพื่อสร้างให้
เกิดความสนใจ เน้นชื่อของผู้เขียนที่มีชื่อเสียงเป็นที่รู้จักยอมรับในแวดวงจิตวิทยาและศาสนา โดยมีขนาด
อักษรที่ใหญ่เทียบเท่ากับอักษรแสดงชื่อเรื่อง นอกจากนี้การใช้คำว่า True ในชื่อหนังสือเป็นสิ่งที่ท้าทาย 
กระตุ้นความสงสัย และดึงดูดความสนใจของผู้พบเห็นโดยเฉพาะชาวตะวันตกที่ไม่ได้นับถือศาสนาพุทธได้
เป็นอย่างดี ดังที่ผู้เขียนได้เกริ่นชี้แจงไว้ในส่วนต้น A Note to Readers ข้อ 4 ว่าการจะยืนยันความจริงของ
สิ่งใดก็ตามเป็นสิ่งที่ยาก แต่ก็เป็นวัตถุประสงค์ของการเขียนหนังสือเล่มนี้ และเขาจะใช้การอธิบายอย่างเป็น
เหต ุ เป ็ นผลด ้ วยความระม ั ดระว ั งว ่ า  “Buddhism’s diagnosis of the human predicament is 



   วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  132 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 4 No. 1  Vol. 4 No. 1 (January – April  2023) 

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

fundamentally correct, and that its prescription is deeply valid and urgently important.” ( 
Why Buddhism Is True, 2017) 
                 ผู้วิจารณ์ขอแสดงความชื่นชมเรื่องการใช้สีสันของปกหนังสือว่าท่ามกลางหนังสือมากมายใน
ร้านขายหนังสือ การใช้สีหน้าปกที่ดีจะช่วยจับสายตาของผู้พบเห็นได้ หนังสือเล่มนี้ใช้สีที่สอดคล้องกับ
เนื้อหาอย่างเหมาะสมและสะดุดตา สีของชื่อผู้เขียนใช้สีขาวสื่อถึงความบริสุทธิ์ของศาสนา และสีของชื่อเรื่อง
ใช้สีแดงสื่อถึงเม็ดยาสีแดงตามชื่อและเนื้อหาของบทที่ 1 สีพื้นหลังของปกเป็นสีเหลืองสดตัดกับสีของ
ตัวอักษรทำให้ชื่อผู้แต่งและชื่อหนังสือมีความโดดเด่น ดึงดูดสายตาของผู้ที่ได้พบเห็น 
                ประเด็นที่ 2 การใช้หลักเหตุผลที่น่าเชื่อถือและภาษาที่เข้าใจง่าย 
                ผู้เขียนได้นำแนวคิดของ ชาลส์ ดาร์วิน (Charles Darwin) เรื่องทฤษฎีวิวัฒนาการ (Evolution) 
และการเลือกตามธรรมชาติ (Natural Selection) มาอธิบายเรื่องการมองโลกด้วยมายาคติ (อวิชชา) ตาม
หลักธรรมของพุทธศาสนา 
                ผู้วิจารณ์มีความเห็นว่าผู้เขียนสามารถนำทฤษฎีทางวิทยาศาสตร์มาสนับสนุนและอธิบาย
หลักธรรมของพุทธศาสนาอย่างเป็นเหตุเป็นผลที่สอดคล้องกันได้เป็นอย่างดี มีการอ้างอิงแนวคิด ทฤษฎี 
ผลงานวิจัยทางด้านจิตวิทยาที่ได้ตีพิมพ์ในสื่อสิ่งพิมพ์ หนังสือ วารสารด้านวิชาการ และสื่ออิเล็กทรอนิกส์ 
ยกตัวอย่างในบทที่ 6 ที่ผู ้เขียนได้นำเสนอผลงานวิจัยด้านจิตวิทยาสมัยใหม่มาสนับสนุนคำสั่งสอนของ
พระพุทธเจ้าที่ให้ไว้กับอัคคิเวสสนะในจูฬสัจจกสูตรที่ว่า “รูปไม่เที่ยง เวทนาไม่เที่ยง สัญญาไม่เที่ยง สังขาร
ทั้งหลายไม่เที่ยง วิญญาณไม่เที่ยง รูปไม่ใช่อัตตา เวทนาไม่ใช่อัตตา สัญญาไม่ใช่อัตตา สังขารทั้งหลายไม่ใช่
อัตตา วิญญาณไม่ใช่อ ัตตา สังขารทั ้งหลายทั ้งปวงไม่ใช ่อัตตา ธรรมทั ้งหลายทั ้งปวงไม่ใช่อัตตา” 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2557: เล่ม12 ข้อ356 หน้า391) โดยอ้างอิงงาน
ของ Kurzban เรื่อง “เราไม่ใช่ผู้นำสูงสุดที่สามารถควบคุมตัวเราเองได้อย่างสมบูรณ์” ( ทำไมพุทธจึงเป็น
ศาสนาแห่งความจริง, 2562) และแนวคิดเรื่อง Beneffectance ของ Greenwald ที่ว่า “มนุษย์มักจะหลอก
ตัวเองและผู้อื่นว่าตนเองดีกว่าผู้อื่นอยู่เสมอ” (โรเบิร์ต ไรท์, 2562, หน้า 89) 
                ผู้เขียนได้บรรยายถึงประสบการณ์ที่กำลังเจริญวิปัสสนาอยู่ในสถานปฏิบัติธรรมหรืออยู่ระหว่าง
ทำก ิจว ัตรประจำว ันด ้วยภาษาท ี ่ เข ้าใจง ่าย สามารถทำให ้ผ ู ้อ ่ านท ี ่ ไม ่ เคยปฏ ิบ ัต ิคล ้อยตาม  
และสนใจที่จะทดลองปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน เช่น การอธิบายในฉบับแปล บทที่ 16 หน้า 270 - 271 ถึง
ความรู้สึกเบื่อเมื่อได้ยินเสียงฮึมของตู้เย็น แต่เมื่อผู้เขียนทำจิตให้เป็นสมาธิแล้วพิจารณาเสียงฮึม จึงได้พบว่า
เสียงของตู้เย็นประกอบขึ้นจากเสียงอย่างน้อย 3 เสียง ที่มีความถี่และเนื้อเสียงต่างกัน โดยผู้เขียนไม่มี
ความรู้สึกเบื่อแต่อย่างใด เขาอธิบายถึงความรู้สึกนี้ไว้ว่า มันก็เป็นความจริงของวัตถุในแบบที่มันเป็น และแต่
มันยังมีความน่ารื่นรมย์ด้วย 

ประเด็นที่ 3 แนวคิดเรื่องจิตเป็นโมดูล 
ผู้เขียนนำเสนอแนวคิดว่าจิตแบ่งเป็นโมดูล (Module) หรือตัวตนย่อย จิตประกอบด้วยโมดูล

มากมายซึ่งมีหน้าที่เฉพาะ ตามความในฉบับแปล บทที่ 6 หน้า 93 97 และบทที่ 7 หน้า 109 



   วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  133 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 4 No. 1  Vol. 4 No. 1 (January – April  2023) 

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ผู้วิจารณ์เห็นด้วยกับแนวคิดดังกล่าว เพราะแนวคิดนี้สอดคล้องกับหลักในคัมภีร์อภิธรรมที่ว่าจิตแบ่งเป็น 
89 หรือ 121 ประเภท (พุทธศาสนาเถรวาท, 2561 พิมพ์ครั้งที่ 4, หน้า 348) รับรู้อารมณ์ต่าง ๆ กัน โดยมี
เจตสิกที่เกิดและดับไปพร้อมจิตเป็นผู้ปรุงแต่งจิตให้มีสภาพตามประเภทที่ต่าง  ๆ กัน เจตสิกมี 52 ชนิด 
จำแนกได้เป็นเวทนาขันธ์ 1 สัญญาขันธ์ 1 และสังขารขันธ์ 50 ในจิตที่เกิดข้ึนแต่ละขณะจะมีเจตสิกเป็นตัว
ประกอบปรุงแต่งไม่น้อยกว่า 7 ชนิด (ผัสสเจตสิก เวทนาเจตสิก สัญญาเจตสิก เจตนาเจตสิก เอกัคคตา
เจตสิก ชีวิตินทรีย์เจตสิก และมนสิการเจตสิก) มากบ้างน้อยบ้างตามประเภทของจิตแต่ละประเภท (พระ
อภิธรรมใครว่ายาก, 2563, หน้า 150,153) 

ประเด็นตั้งข้อสังเกต 
ประเด็นที่ 1 โมดูลของจิตที่ทำงานร่วมกัน 
ผู้เขียนเสนอว่าการทำงานของจิตนั้นเป็นโมดูล โมดูลใดจะถูกเลือกมาเป็นโมดูลหลักในการ

ทำงานก็สุดแล้วแต่สถานการณ์ที่เกิดขึ้น เช่น เมื่อมีอันตรายโมดูลป้องกันตัวเองจะถูกเลือกมาเป็นโมดูล
หลัก ในขณะที่โมดูลอ่ืนก็ยังทำงานอยู่เบื้องหลัง  

ผู้วิจารณ์ตั้งข้อสังเกตว่าจิตไม่ได้ทำงานร่วมกันตามทฤษฎีโมดูล ในคาถาธรรมบทพระไตรปฎิก
เรื่องพระสังฆรักขิตเถระพระพุทธเจ้าได้ทรงตรัสสั่งสอนพระสังฆรักขิตเถระไว้ดังนี้ 

     ทูรงฺคมํ เอกจรํ                  อสรีรํ คุหาสยํ  
                เย จิตฺตํ สญฺ เมสฺสนฺติ        โมกฺขนฺติ มารพนฺธนา 

    ชนเหล่าใด จักสำรวมจิต อันไปในที่ไกล เที่ยวไปดวงเดียว ไม่มีสรีระ มีถ้ำเป็นที่อาศัย ชน
เหล่านั้น จะพ้นจากเครื่องผูกแห่งมาร” 

    อนึ่ง จิต 7-8 ดวง ชื่อว่าสามารถเกิดข้ึนเนื่องเป็นช่อโดยความรวมกันในขณะเดียว ย่อมไม่มี, ใน
กาลเป็นที่เกิดขึ้น จิตย่อมเกิดขึ้นทีละดวง ๆ, เมื่อจิตดวงนั้นดับแล้ว, จิตดวงใหม่ก็เกิดขึ้นทีละดวงอีก 
เพราะเหตุนั้น จึงชื่อว่า เอกจรํ” (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , อรรถกาถาภาษาไทย 
ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2557 เล่ม1 หน้า288) 

               จิตจึงมีลักษณะที่เกิดขึ้นทีละดวง (เอกจรํ) แต่ด้วยการเกิดดับอันเกิดในความถี่ที่รวดเร็วมาก 
เกิดดับนับได้ 100,000 โกฏิดวงในชั่วลัดนิ้วมือเดียวและในเชิงนัยของเวลา 1 ขณะรูปเท่ากับ 17 ขณะจิต 
ดังนั้นจึงมักจะมีความเข้าใจไปในลักษณะที่ว่าจิตนั้นเกิดขึ้นได้พร้อมกันทีละหลายดวงและทำงานร่วม กัน
ตามทฤษฎีโมดูล (อภิธรรมสำหรับคนรุ่นใหม่, 2559 พิมพ์ครั้งที่4, หน้า 190) 

ประเด็นที่ 2 ความหมายของคำว่าทุกขังในไตรลักษณ์ 
ผู้เขียนได้ให้นิยามความหมายของคำว่า ทุกขัง ในไตรลักษณ์ตามต้นฉบับ บทที่ 4 หน้าที่ 56 ไว้

ว่า The second mark of existence is dukkha-suffering, un-satisfactoriness. And who among 
us hasn’t suffered and felt unsatisfied? และปรากฏในฉบับแปล บทที่ 4 หน้า 60 ว่า กฎข้อที่สอง 
ทุกขัง ได้แก่ ความทุกข์ ความไม่พอใจ ในบรรดาพวกเราคงไม่มีใครที่ไม่เคยทุกข์และรู้สึกไม่พอใจ 



   วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  134 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 4 No. 1  Vol. 4 No. 1 (January – April  2023) 

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ผู้วิจารณ์มีความเห็นว่า ความหมายของทุกขังในไตรลักษณ์ท่ีผู้เขียนนำเสนอเป็นความหมายใน
ลักษณะที่แคบทำให้ผู้อ่านอาจเข้าใจว่าหมายถึงทุกข์ในอริยสัจ ซึ่งหมายถึงความไม่สบายกายไม่สบายใจ
เท่านั้น ด้วยสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต) ได้ให้นิยามทุกข์ในไตรลักษณ์ไว้ว่า “ทุกข์ในไตร
ลักษณ์ คือลักษณะหรืออาการที่ปัจจัยต่าง ๆ ขัดแย้งกันกดอัดบีบคั้น ทำให้คงทนอยู่ไม่ได้” (พุทธธรรม 
ฉบับปรับขยาย, 2563 พิมพ์ครั้งที่ 54, หน้า 91) อีกทั้งได้แสดงความหมายของ Dukkhata ไว้ว่า “state 
of suffering or being oppressed” ((ป.อ.ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม, 2557 
พิมพ์ครั้งที่ 27, หน้า 89) นอกจากนี้ วัชระ งามจิตรเจริญ ยังได้เขียนไว้ว่า “ทุกข์ในความหมายของความ
คงอยู่ในสภาวะเดิมไม่ได้ เป็นทุกข์ในความหมายกว้างหรือมีขอบเขตครอบคลุมที่สุด เพราะเป็นลักษณะ
ของสิ่งทั้งปวงไม่ว่าจะเป็นสัตว์หรือสิ่งไร้วิญญาณอย่างภูเขาและต้นไม้เป็นต้น และมีขอบเขตเท่ากับความไม่
เที่ยง” และ “ทุกขลักษณะในความหมายนี้จึงเป็นทุกข์ที่มุ่งเอาในคำสอนไตรลักษณ์ ดังที่พระพุทธเจ้าตรัส
ไว้ใน ยทนิจจสูตรว่า ‘สิ่งใดไม่เที่ยง สิ่งนั้นเป็นทุกข์ สิ่งใดเป็นทุกข์ สิ่งนั้นเป็นอนัตตา’” (พุทธศาสนาเถร
วาท, 2561 พิมพ์ครั้งที่ 4, หน้า 73) 

ประเด็นที่ 3 ความสำคัญของศีล 
ผู ้เขียนให้ความเห็นในลักษณะที่ว่า หากสามารถปฏิบัติจนเกิดปัญญา มองเห็นโลกโดย

ปราศจากมายาคติได้ ก็จะทำให้ผู้ปฏิบัติสามารถปล่อยวางเรื่องตัวฉัน ของฉัน  ก่อให้เกิดการพัฒนาตนเอง
ให้มีความสุขและเป็นบุคคลที่ดีขึ ้น ส่งผลให้เกิดความสุขสงบในสังคม เนื้อหา ในหนังสือมุ่งเน้นเพียง
ประโยชน์ของเรื่องสมาธิและปัญญาเท่านั้น มิได้ให้ความสำคัญเรื่องศีลเท่าใดนัก 

ผู้วิจารณ์มีความเห็นว่าด้วยพุทธศาสนาให้ความสำคัญเรื่องศีลในไตรสิกขา คือ ศีล สมาธิ และ
ปัญญา สังคมและบุคคลจะมีความสุขสงบได้นั้นมิใช่ผลที่ได้จากการปฏิบัติวิปัสสนาเพียงประการเดียว แต่
จะต้องเป็นการปฏิบัติตามหลักไตรสิกขา เพราะศีลมีความสำคัญไม่ยิ่งหย่อนไปกว่าสมาธิและปัญญา ดังที่
ปรากฏในพระไตรปิฎกว่า “ศีลชำระปัญญา ปัญญาชำระศีล” (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2557 เล่มที่9 ข้อ317 หน้า122) หากผู้เขียน
เพ่ิมเติมเนื้อหาเรื่องความสำคัญของศีลด้วย ก็จะทำให้เนื้อหาด้านพุทธศาสนาสมบูรณ์แบบมากข้ึน 

ประเด ็นท ี ่  4 การแปลคลาดเคล ื ่ อนของคำ  the speaker of the US House of 
Representatives  

ผู้แปลได้แปลข้อความไว้ใน บทที่ 6 หน้า 98 ว่า “มันไม่ได้เหมือนกับประธานาธิบดีมากเท่ากับ
ที่เป็นโฆษกของสภาผู้แทนสหรัฐฯ ผู้ซึ่งเป็นประธานในการลงคะแนน...” ซึ่งมาจากข้อความในต้นฉบับ 
ห น ้ า  89 ด ั ง นี้  “It’s less like a president than like the speaker of the US House of 
Representatives, who presides over votes…”  

ผู้วิจารณ์มีความเห็นว่า เป็นการแปลศัพท์ที่คลาดเคลื่อน โดยเฉพาะคำว่า โฆษกของสภาผู้แทน
สหรัฐ  เนื่องจากเมื่อค้นหาความหมายของตำแหน่งดังกล่าวในคลังคำศัพท์รัฐสภา ตำแหน่ง the speaker 
of the House of Representatives คือตำแหน่ง ประธานสภาผู้แทนราษฎร มิใช่ โฆษกของสภาผู้แทน 



   วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  135 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 4 No. 1  Vol. 4 No. 1 (January – April  2023) 

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ตามที่ผู ้แปลได้แปลไว้ และหากพิจารณาโดยนัยของประโยคที่ตามมาก็บ่งบอกถึงหน้าที่ของผู้ซึ ่งเป็น
ประธานในการลงคะแนนนั่นก็คือ ประธานสภาผู้แทนราษฎร (Rules of Procedure of the House of 
Representatives, 2008) 

ประเด็นที่ 5 เนื้อหาของต้นฉบับที่ขาดหายไปในฉบับแปล 
ผู้วิจารณ์ได้พบว่าเนื้อหาในต้นฉบับ บทที่ 9 หน้า 133 ที่มีใจความดังนี้ 
The point is just that it makes sense that natural selection would design a 

modular mind this way—that “winning” modules would amass more power when their 
judgment is vindicated.  And note that the form vindication takes, in at least some cases, 
is sensual gratification. If the libidinous module counsels sexual assertion and this leads to 
an orgasm, then its counsel will carry more weight next time. 

Of course, in a modern environment, this dynamic works differently.  A module 
that counsels going to a porn site can lead to sexual gratification, so this counsel will carry 
more weight next time around—even though spending time at porn sites isn’t doing 
anything to enhance your reproductive prospects, and may even have the opposite effect. 
Or a module counsels snorting cocaine and this gives you a self-esteem boost that, back 
in a hunter-gatherer environment, would have been the reward for impressing your peers—
and would have strengthened not a module that urged you to snort cocaine but a module 
that urged you to repeat whatever behavior had impressed your peers. It’s in this way that, 
in a modern environment, gratification can reinforce behaviors quite different from the 
kinds of behaviors it was designed to reinforce. 

ส่วนของหนังสือดังกล่าวได้ขาดหายไปในฉบับแปล หน้า 146 
ผู้วิจารณ์มีความเห็นว่าหากไม่มีเนื้อความข้างต้นก็จะทำให้ผู้อ่านไม่สามารถเข้าใจความหมาย

เรื่องประโยชน์ที่เป็นดาบสองคมของการคัดเลือกตามธรรมชาติในบทนี้ได้อย่างครบถ้วน 
ประเด็นที่ 6 บทของต้นฉบับที่ขาดหายไปในฉบับแปล 
ผู้วิจารณ์พบว่าหัวข้อ Notes ของต้นฉบับ หน้า 283-300 (จำนวน 18 หน้า) ซึ่งเป็นการอธิบาย

เกร็ดรายละเอียดเนื้อหาในบทต่าง ๆ ได้ขาดหายไป 
ผู้วิจารณ์มีความเห็นว่าหัวข้อนี้เป็นหนึ่งในสาระสำคัญของหนังสือ การที่ผู้เขียนได้รวบรวมเกร็ด

รายละเอียดไว้และจัดให้อยู่ในส่วนท้าย เพราะมีเนื้อหาที่ต้องใช้พื้นที่มากเกินกว่าที่จะจัดอยู่ในเชิงอรรถได้ 
การที่หัวข้อ Notes ขาดหายไป เป็นการลดทอนความน่าติดตามและความน่าเชื่อถือของเนื้อหาหลักในบท 
อีกท้ังขาดประเด็นที่ผู้เขียนต้องการสื่อสารไป 

ประเด็นที่ 7 ไม่มีบรรณานุกรมในฉบับแปล 



   วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  136 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 4 No. 1  Vol. 4 No. 1 (January – April  2023) 

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ผู้วิจารณ์ไม่พบบท Bibliography ของต้นฉบับ หน้า 303-310 (จำนวน 8 หน้า) ซึ่งควรจะเป็น
ส่วนบรรณานุกรมในฉบับแปล  

ผู้วิจารณ์มีความเห็นว่า ส่วนบรรณานุกรมขาดหายไปเป็นการลดทอนความน่าเชื่อถือของ
หนังสือลง เนื ่องจากผู ้แต่งได้ใช้ผลงานวิจัยต่าง ๆ ทั ้งด้านวิทยาศาสตร์และจิตวิทยามาอ้างอิงเป็น
องค์ประกอบสำคัญในการสนับสนุนว่าทำไมพุทธจึงเป็นศาสนาแห่งความจริง อีกทั้งยังเป็นอุปสรรคต่อ
ผู้อ่านหากมีความต้องการศึกษารายละเอียดของงานวิจัยที่ปรากฏในหนังสือต่อไป 

ประโยชน์ของหนังสือ 
ผู้เขียนได้นำพาให้ผู้อ่านเข้าใจหลักพุทธศาสนาผ่านแนวคิดทางจิตวิทยาและประสาทวิทยา

ประกอบกับการบรรยายถึงประสบการณ์ส่วนตัวจากการที่ได้ปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน เพื่อแสดงให้ผู้อ่าน
ได้เห็นว่าเหตุใดการเจริญวิปัสสนากรรมฐานนั้นเป็นพ้ืนฐานของการพัฒนาชีวิตในทางศาสนาพุทธ จึงถือได้
ว่าหนังสือเล่มนี้เป็นหนังสือที่นำทฤษฎีทางจิตวิทยาและประสาทวิทยามาสนับสนุนและอธิบายหลักการอัน
เป็นหัวใจของพระพุทธศาสนาซึ่งนำไปปฏิบัติได้จริง หนังสือเล่มนี้ชี้ให้เห็นทางออกของความหลงผิดของ
มนุษย์ ช่วยให้มนุษย์รอดพ้นจากการล่อลวงของตัวเองอันเป็นผลของการคัดเลือกตามธรรมชาติ 

บทสรุป 
หนังสือเล่มนี้เป็นหนังสือเชิงวิชาการที่ให้ความรู้เชิงจิตวิทยาและพุทธศาสนา แต่งโดยผู้เขยีนที่

มีชื่อเสียงเป็นที่ยอมรับ หนังสืออธิบายถึงวิวัฒนาการของสมองมนุษย์และการสร้างภาพมายาเพ่ือประโยชน์
ในการดำรงคงอยู่ของเผ่าพันธุ์ ตามทฤษฎีวิวัฒนาการและการคัดเลือกตามธรรมชาติ แต่ก็ก่อเกิดความทุกข์
และปัญหามากมายไม่จบสิ้น ผู้เขียนได้แสดงถึงประโยชน์ของการพัฒนาตนเองด้วยการเจริญวิปัสสนา
กรรมฐานตามหลักเหตุผลเชิงวิทยาศาสตร์ที่อ้างอิงได้ ซึ่งเป็นทางออกให้เราเห็นโลกอย่างเป็นจริงและมี
ความสุข พ้นความทุกข์ได้ หนังสือนี้เหมาะสำหรับผู้ซึ่งต้องการศึกษาพุทธศาสนาในลักษณะที่อธิบายได้ตาม
หลักวิทยาศาสตร์ นักปฏิบัติแนวพุทธทั่วไป โดยเฉพาะชาวตะวันตกที่ไม่เชื่อและนับถือศาสนาพุทธ 

เอกสารอ้างอิง  
1. หนังสือ 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย. ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช- 

วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, (2557). อรรถกถาภาษาไทย. ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช 

วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
วัชระ  งามจิตรเจริญ. (2563). สมการความว่าง. พิมพ์ครั้งที่ ๓. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัย 

ธรรมศาสตร์. 
ระวี ภาวิไล, ศ.กิตติคุณ ดร. อภิธรรมสำหรับคนรุ่นใหม่. พิมพ์ครั้งที่ 4. กรุงเทพมหานคร: บจก. พิมพ์สวย,    

2559. 
โรเบิร์ต ไรท์. ทำไมพุทธจึงเป็นศาสนาแห่งความจริง . แปลโดย ธีร์ ทิพกฤต. กรุงเทพมหานคร: 

สำนักพิมพ์อมรินทร์ธรรมะ, 2562. 



   วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  137 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 4 No. 1  Vol. 4 No. 1 (January – April  2023) 

 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

วัชระ งามจิตรเจริญ. พุทธศาสนาเถรวาท. พิมพ์ครั้งที่ 4. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัย 
ธรรมศาสตร์, 2561. 

วิศิษฐ์ ชัยสุวรรณ. พระอภิธรรมใครว่ายาก . กรุงเทพมหานคร: บมจ. อมรินทร์พริ ้นติ ้ง แอนด์  
พับลิชชิ่ง, 2563. 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 27. 
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 2557. 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย. พิมพ์ครั้งที่ 54. กรุงเทพมหานคร: 
สำนักพิมพ์ผลิธัมม์, 2563. 

2. วารสาร 
Somsak Kiatsuranon, (2008). Rules of Procedure of the House of Representatives 

B.E.2551 (2008) ฉบ ั บท ี ่  125. หน ้ า  1-2. Published in the Government Gazette, 
announcement and general work Issue. 

3. หนังสือภาษาต่างประเทศ  
Robert Wright. Why Buddhism Is True. New York: Simon & Schuster, 2017. 

 
 


