
 วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  40 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 4 No. 1 (January – April  2023)  

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

บทความวิชาการ 
Academic Articles 

รู้เท่าทันอาสวะ ด้วยจติธรรม  
Realizing the taints with the Dhamma mind  

วิริยะ    รักษ์ศรี 
Viriya    Raksri  

ผู้จัดการโรงงาน  ห้างหุ้นส่วนจำกัด ลีลาแหอวน  
Factory manager  Leela Fishing Net Limited Partnership. 

Mojiro777@gmail.com 
 

 
 

บทคัดย่อ  
การนำจิตธรรม อันได้แก่ สติ และปัญญา มาใช้ให้รู้เท่าทันและสกัดกั้นความทุกข์ที่เกิดจากอาสวะหรือ ความ

เคยชินแห่งทุกข์ของคนเรา จากไม่รู้ตัว ให้รู้ตัวว่ากิเลสที่เกิดขึ้นนั้นเกิดจากการสะสมของอาสวะเพราะไม่ได้มีการนำจิต
ธรรมมาใช้ก่อนหน้านี้ และให้นำความรู้เรื่องการละอาสวะ มาคิดทบทวนความทุกข์ท่ีเกิดในขณะนั้นให้ความทุกข์เบาลง 
ซึ่งการละอาสวะนั้นมี ๖ วิธี ได้แก่ อาสวะที่ต้องละด้วยการสังวร อาสวะที่ต้องละด้วยการใช้สอย อาสวะที่ต้องละด้วย
การอดกลั้น อาสวะที่ต้องละด้วยการเว้น อาสวะที่ต้องละด้วยการบรรเทา และอาสวะที่ต้องละด้วยการเจริญ จากนั้นก็
ใช้ขันติธรรมในการอดทนเพื่อละอาสวะนี้ หรือฝืนกับความเคยชินที่สะสมมานาน และฝึกอย่างสม่ำเสมอเมื่อเจอความ
ทุกข์นั้น ๆ จนความเคยชินที่จะทุกข์นั้นลดลง และเปลี่ยนเป็นความเคยชินที่จะไม่ทุกข์แทน แต่ต้องมีสติ เป็นตัวเริ่มต้น 
และมีขันติหรือความอดกลั้นไว้ปฏิบัติ และฝืนกับอาสวะที่สะสมมา เมื่ออาสวะไม่ได้เกิดการสะสมเพิ่ม ก็จะลดน้อยลง 
และเมื่อลดน้อยลง ก็จะทำให้กิเลสที่ได้รับในขณะนั้น ๆ น้อยลง และเกิดความทุกข์น้อยลง ตามลำดับ เป็นวงจรต่อไป 
 
 
 

คำสำคัญ:     รู้เท่าทัน;     อาสวะ;     จิตธรรม     
 
 
 

Abstract    
Applying the Dhamma mind that is mindfulness (sati), and wisdom (paññā) is the method to 

realize and prevent suffering caused by the taints (āsava) and habituated suffering. One will become aware 
that mental defilements (kilesa) arise from the accumulation of the taints because the Dhamma mind has 
never been applied. Reviewing present suffering through the knowledge about abandoning the taints alleviates 

Received:  March 2, 2023  Revised:  March  24, 2023 
Accepted:  April  9, 2023 

 



   วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  41 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 4 No. 1 (January – April  2023)  

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

suffering. There are six ways to abandon the taints: abandoning by restraint, abandoning by using, abandoning 
by enduring, abandoning by avoiding, abandoning by getting rid of, and abandoning by developing. Then, one 
applies forbearance (khanti dhamma) to abandon these taints and withstand the old familiar habits. One must 
practice regularly when facing with suffering until habituated suffering becomes less and transforms to 
habituated non-suffering. However, this begins with mindfulness, and one must practice forbearance and has 
resistance to the accumulated taints. When more taints are not added, they become less. Once they become 
less, mental defilements which are received at that moment will also become less. Hence, there is lesser 
suffering. The cycle proceeds in this way. 

 
  
Keywords:     Realize;    Taints;      Dhamma mind. 

 
 
 

บทนำ 
ปัจจุบันนี้โลกเรายิ่งเจริญด้านวัตถุขึ้นมากเท่าไหร่ ก็จะมีกิเลสตัณหามากขี้นเท่านั้น โดยเฉพาะกิเลสที่

เกิดจากการใช้งานสื่อสังคมออนไลน์ และมีหลายคนที่ยังไม่เข้าใจว่า ความสุขทั้งหลายที่เกิดจากวัตถุเหล่านี้ จริง ๆ 
แล้วล้วนไม่ใช่ความสุขที่แท้จริง เมื่อคนเราไม่รู้ก็มักจะขวนขวายหรือทำอะไรไปโดยให้กิเลสนำพา เมื่อทุกข์ขึ้นมาก็จะ
หาทางออกด้วยวิธีที่ผิด เช่นทำให้ตัวเองรู้สึกดีขึ้น หาความสุขทางโลกอย่างอื่นมาทดแทน ให้มีความสุขทางโลกมาก
ขึ้น เพราะมีความสุขทางโลกเข้ามาแทรกแซง ทำให้เราลืมความทุกข์ไปชั่วขณะ แต่สิ่งเลวร้ายที่ได้กลับมาคือความ
ทุกข์ไม่ได้หายไปไหนเลย แต่จะสะสมจนเกิดอาสวะ ขึ้นเรื่อย ๆ ทุกครั้งเมื่อมีกิเลสหรือสิ่งใด ๆ เข้ามากระทบ เพราะ
จิตไม่ได้เกิดการพัฒนาในทางธรรม ไม่ได้ถูกแทรกด้วยจิตธรรม จึงไม่ได้มีการปรับหรือแก้มันที่ต้นเหตุแห่งทุกข์ที่
แท้จริงตามหลักของอริยสัจ 4 เป็นต้น แต่ถ้าเราเข้าใจเรื่องหลักธรรมการละอาสวะแล้ว และเมื่อนั้นมีกิเลสหรือความ
ทุกข์เข้ามา ถ้าเรามีสติ และปัญญาคอยยับยั้งให้เราพิจารณาหลักธรรมก่อน ก็จะช่วยให้ความกิเลสและความทุกข์นั้น
เบาบางลงได้ เพราะมันถูกกรองเอาไว้ก่อนด้วยจิตธรรมของเรา สังขารความคิดในทางทุกข์ก็จะหยุดหรือชะลอการ
ทำงานลง เมื่อทำบ่อยครั้งขึ้นก็จะเกิดความเคยชิน จากที่เจอปัญหาแล้วทุกข์ จิตก็จะเคยชินที่จะไม่ทุกข์แล้ว จะ
เปลี่ยนเป็นความเคยชินในด้านดีแทน เช่น รู้สึกไม่ทุกข์ รู้สึกปล่อยวาง รู้สึกว่าง เป็นต้น แต่ก็ต้องอาศัยขันติหรือความ
อดทนอย่างมาก เพราะเราต้องพึงทำบ่อยครั้งจนกว่าจะเห็นผล และรู้สึกได้ด้วยตัวเราเอง ซึ่งถ้าไม่มีความอดทนแล้ว 
เราก็จะปฏิบัติต่อไม่ได้ ก็จะมีแค่ความรู้ เพราะตัวธรรมะที่แท้จริงย่อมเกิดขึ้นได้จากการปฏิบัติเท่านั้น 

ดังนั้น บทความนี้จะช่วยให้ผู้อ่านเข้าใจเรื่องอาสวะมากขึ้น และยังก่อให้เกิดความรู้ที่สามารถพัฒนาไปสู่
การบรรลุธรรมขั้นสูงได้ เพราะระดับอริยบุคคลก็ยังต้องมีการละอาสวะเช่นกัน ดั่งที่มีชื่อเรียกพระอรหันต์ว่า พระ
ขีณาสพ ซึ่งแปลว่า ผู้สิ้นอาสวะแล้ว (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539, เล่มที่ 11, ข้อ 
357: หน้า 402-403) และบทความนี้ยังเป็นประโยชน์ทั้งต่อปุถุชนทั่วไป ที่กำลังมีความทุกข์ หรือมีความเคยชินแห่ง
ทุกข์ จากสภาวะปัจจุบันที่เต็มไปด้วยกิเลสในทุก ๆ ทาง ได้เห็นความสำคัญของสติ ปัญญาและขันติมากขึ้นอีกด้วย  



   วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  42 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 4 No. 1 (January – April  2023)  

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ความหมายของจิตธรรม 
คำว่า จิตธรรม ที่ผู้เขียนนำมาใช้นั้น หมายถึง การรับรู้ในหลักธรรมที่สามารถนำมาใช้ในเป้าหมาย

ต่าง ๆ ซึ่งจิตธรรมของแต่ละคน หรือแต่ละโอกาส อาจจะไม่เหมือนกัน แต่ก็ต้องอยู่บนรากฐานของการนำศีลธรรม
หรือหลักธรรมทางพุทธศาสนามาใช้ หลักธรรมที่สามารถทำให้รู้เท่าทันอาสวะได้ ได้แก่ สติ ปัญญา และขันติ  
เนื่องมาจากอาสวะ หรืออาสวะกิเลสนี้เปรียบเสมือนขั้วลบ จิตธรรมตัวที่เป็น สติและปัญญา นี่เองก็จะเป็นขั้วบวก 
ที่คอยจับ หรือยับยั้งไม่ให้อาสวะมันทำงานอย่างต่อเนื่อง หรือเรียกว่าไปตัดวงจรของปฏิจจสมุปบาท ได้ทันการ 
ทำให้ความทุกข์ที่จะเกิดขึ้นนั้นชะงักและเบาบางลง และต้องอาศัยจิตธรรมตัวที่เป็น ขันติ มาใช้ด้วย เพ่ือให้ยับยั้ง
อาสวะกิเลสที่เกิดขึ้นได้นานมากขึ้น เพราะต้องอาศัยความอดทนอย่างมากในการที่จะฝืนกับอาสวะนี้ และถ้า
ยับยั้งได้บ่อยครั้ง ก็จะเกิดการสะสมของอาสวะที่น้อยลงเรื่อย ๆ  จนสลายได้  ในที่สุด ยกตัวอย่างเช่น ถ้าเราเป็น
โรคเบาหวาน และเราเห็นของหวาน ของทานน่าอร่อย อันดับแรกเราต้องมีสติ และปัญญาท่ีเรารับรู้มาว่าสิ่งนี้มันมี
ผลกับโรคเบาหวานของเราก่อน เพ่ือให้เราไม่ลืมตัว เนื่องจากอาสวะหรือความเคยชินนี้ มันทำให้เราอยากกินของ
หวานอยู่เป็นนิจ จากนั้นเราก็ต้องใช้จิตธรรมตัวที่เป็น ขันติ นี้มาใช้เพื่ออดทนไม่ให้เราทานเข้าไปและเกิดความ
ทุกข์จากโรค หรืออดทนจากความเคยชินที่เราชอบทานหวาน เป็นต้น 

สติในพระพุทธศาสนา 
สต ิตามที่ปรากฏในพระพุทธศาสนามีอยู่ในหลายหลักธรรม ขอยกตัวอย่างดังนี้ 
1. สติในสติปัฏฐาน 4 และอานาปานสติ  พระสุตตันตปิฎก มัชฌิมนิกาย อุปริปัณณาสก อานาปานัสส

ติสูตร (พระไตรปิฎก ภาษาไทยฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย., 2539, เล่มที่ 14 ข้อ 287-288: หน้า 187) ว่า
ด้วยวิธีเจริญอานาปานสติ โดยการมีสติหายใจเข้า มีสติหายใจออก เป็นต้น และย่อมทำสติปัฏฐาน 4 ให้บริบูรณ ์ 

2. สติในโพชฌงค์ 7 ธรรมแห่งการตรัสรู้ ความระลึกได้ สำนึกพร้อมอยู่ ใจอยู่กับกิจ จิตอยู่กับเรื่อง คือ 
สติสัมโพชฌงค์ ธรรมเป็นองค์แห่งการตรัสรู้คือความระลึก พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), (พจนานุกรมพุทธ
ศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม, 2546, หน้า 205-206) 

3. สติในมรรคมีองค์ 8 แนวทางอันประเสริฐ 8 ประการ ได้แก่ สัมมาสติ หรือ ความระลึกชอบ พุทธ
พจน์  ในพระอภิธรรมปิฎก วิภังค์ (พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับมหาจุฬาลงกรณราช วิทยาลัย, 2539,เล่มที่ 35 ข้อ 
486-487; หน้า 371-372) กล่าวว่า สัมมาสติ คือ พิจารณาเห็นธรรมในธรรมอยู่ มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ 
พึงกำจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลกได้ เป็นต้น 

4. สติสัมปชัญญะในเบญจธรรม พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) , (พจนุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับ
ประมวลธรรม, 2546, หน้า 175-176) ธรรมอันดีงามห้าอย่าง ระลึกได้และรู้ตัวอยู่เสมอ กล่าวคือ ฝึกตนให้เป็นคน
รู้จักยั้งคิด รู้สึกตัวเสมอว่า สิ่งใดควรทำ และไม่ควรทำ ระวังมิให้เป็นคนมัวเมาประมาท  

5. สติในสังวร 5 ความสำรวม ความระวังปิดกั้นบาปอกุศล ความสำรวมด้วยสติ คือ สำรวมอินทรีย์ มี
จักษ ุ(พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม, 2546, หน้า 178)  

สติ และปัญญาในมุมมองของพุทธทาสภิกขุ เรื่อง สติ ปัญญา สัมปชัญญะ ต่างกันอย่างไร? 



   วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  43 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 4 No. 1 (January – April  2023)  

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ท่านพุทธทาสภิกขุ ได้กล่าวไว้ว่า   สติ ตัวโดด ๆ  มันไม่สามารถนำมาใช้ได้ จำเป็นต้องมีปัญญาด้วย 
ทีนี้ปัญญา มันก็คือความรู้ หรือสิ่งที่เรารวบรวมไว้ สะสมไว้ ประมวลไว้ มันอยู่นิ่ง ๆ ของมัน เปรียบเสมือนว่าเราใส่
ยุ้งฉางเอาไว้ ทุกคนก็จะมียุ้งฉางของตัวเองที่เกิดจากการสะสมความรู้ไว้ที่มาจากการเห็นก็ดี  อ่านก็ดี ฟังก็ดี หรือ
อะไรสักอย่างหนึ่งที่เราใช้เหตุผลในการคิด การประมวล และผ่านจิตมาสะสมเอาไว้ด้วยเช่นกัน ซึ่งตัวปัญญานี่เอง 
ถ้ามันถูกดึงไปใช้ในตอนฉุกเฉิน หรือเมื่อเกิดกิเลสขึ้น ไม่ว่าจะทางตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ อะไรแบบนี้เราก็เรียกว่า 
สติ ซึ่งมันแปลว่าระลึกได้ นั้นเอง หรือเอาปัญญา หรือความรู้ที่เราสะสมไว้ในยุ้งฉาง ออกมาใช้ให้ทันท่วงที ในกรณี
นั้น ๆ  ทำให้เรารู้สึกตัวได้ ระลึกขึ้นได้ นี่คือปัญญาในรูปแบบของสติที่ระลึกได้  

ดังนั้น จึงแสดงให้เห็นว่า สติ ไม่สามารถทำงานเดี่ยว ๆ ได้ ต้องทำงานร่วมกับปัญญาเสมอ เมื่อ
ต้องการสกัดกั้นกิเลสหรือความทุกข์ เพราะถ้าไม่มีปัญญา แล้วสติจะเอาอะไรไปทบทวน จะมีสติได้อย่างไร จะระลึก
อะไรได้ ที่เราระลึกได้ เราระลึกซึ่งความเป็นจริง ความรู้ ความถูกต้อง หรือระลึกถึงอริยสัจ 4 ในการดับทุกข์ ดับ
กิเลส หรือระลึกถึงเรื่องของการละอาสวะนั่นเอง เพราะสิ่งที่เราเคยเข้าใจไว้แล้วนั้นหรือความระลึกได้แล้วนั่นแหละ
จำเป็นมาก ถ้าเราระลึกไม่ได้มันก็เปรียบเสมือเป็นหมันหมด  เหมือนว่าเราเป็นนักเรียน เราตั้งใจเรียน เราบันทึก
และสะสมความรู้ไว้ตลอดทั้งปีที่เรียน ทำให้ความรู้มีมาก แต่ถึงเวลาสอบไล่จริง ๆ  เราระลึกมันไม่ได้ ความรู้
เหล่านั้นมันก็เลยเหมือนเป็นหมันหมด เพราะเอามาทำอะไรไม่ได้ ดังนั้นจะให้ปัญญาเหล่านี้มันสำเร็จประโยชน์ได้ ก็
คือคราวที่มันระลึกได้ นึกได้ทันเวลาทันท่วงที พระพุทธทาสภิกขุ (ออนไลน์) (สติ ปัญญา สัมปชัญญะ ต่างกัน
อย่างไร?, 2565,แหล่งที่มา] https://www.bia.or.th, (วันที่สืบค้น วันที่ 8 ตุลาคม 2565) 

ขันติในพุทธศาสนา 
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต)  ได้ให้ความหมายของ ขันติไว้อย่างครอบคลุมใน 3 ประเด็นสำคัญ 

ดังนี้ 
1. ขันติ หมายถึง ความอดทน, ตั้งหนาทำหนาที่การงานด้วยความขยันหมั่นเพียร เข้มแข็ง ทนทาน 

ไมห่วั่นไหว มั่นในจุดหมาย ไม่ทอถอย 
2. ขันติ หมายถึง ความอดทน, ความทนทานของจิตใจ สามารถใชสติปัญญาควบคุมตนใหอยู่ใน

อำนาจ เหตุผล และแนวทางความประพฤติหรือการปฏิบัติที่ตั้งไวเพ่ือจุดหมายอันชอบ ไม่ลุอำนาจกิเลส 
3. ขันติ หมายถึง ความอดทน ความอดทน คือ อดทนตองานที่ตรากตรำ ถึงจะลําบากกายนา

เหนื่อยหนายเพียงไร ก็ ไม่ท้อถอย ถึงจะถูกยั่วถูกหยันด้วยคําเสียดสีถากถางอย่างใด ก็ไมห่มดกําลังใจ ไม่ยอมละทิ้ง 
กรณีย์ที่บําเพ็ญโดยชอบธรรม (พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม, 2546, หน้า 114,239,241)  

ขันติ มีความสำคัญอย่างมาก ในเรื่องของการละอาสวะ เพราะต้องใช้ขันติ เพ่ืออดทนความอดกลั้น 
ต่อความหนาว ความรอน ความหิวกระหาย ซึ่งเกิดจากกฎเกณฑของธรรมชาติ ที่ไม่สามารถจะหลีกเลี่ยงได้ ตลอด
จนตองอดทนต่อความรูสึกรําคาญหงุดหงิด อันเกิดจากการรบกวนของสัตวเลื้อยคลานนานาชนิด ต้องใช้ขันติเพ่ือ
อดทนตอทุกขเวทนาทั้งหลาย สะกดขมอารมณและความรูสึกที่ไม่ดีเอาไว เมื่อเจอถ้อยคําเสียดแทงที่ผู้อื่นว คําด่าว
าดูหมิ่นเหยียดหยาม หรือวาจาทั้งหลายที่ก่อใหเกิดความ ไม่พอใจ เพราะหากเราขาดขันติ หรือความอดทน ไม่มี
ความอดกลั้นแลว ก็จะใหความทุกขเพิ่มพูนมากขึ้น แต่เมื่ออดกลั้นต่อของอาสวะเหลานี้ได้ ความทุกขก็จะเบาบาง



   วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  44 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 4 No. 1 (January – April  2023)  

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

และจางไป ถึงแม้พระพุทธเจาตรัสสอนวิธีใชขันติ สำหรับปองกันอาสวะแกพระภิกษุ และผู้มีความรู้ทางธรรม
ระดับสูงทั้งหลาย  แต่ทุกคนก็สามารถนำขันติมาใช้ เพื่อให้ได้รับผลที่ดีขึ้นจากการอดทนอดกลั้นต่อความทุกข์
ทั้งหลายเช่นกัน 

ความหมายของอาสวะ 
อาสวะ หรือ อาสวะกิเลส หมายถึง กิเลสที่หมักหมมหรือดองอยู่ในสันดาน  ไหลซึมซ่านไปย้อมจิตเมื่อ

ประสบอารมณ์ต่าง  ๆ  ซึ่งอาสวะแต่ละชนิดมีรายละเอียดดังนี้ 
1. กามาสวะ หมายถึง ความพอใจในกาม ความกำหนัดในกาม ความเพลิดเพลินในกาม ตัณหาใน

กาม สิเนหาในกาม ความเร่าร้อนเพราะกาม ความลุ่มหลงในกาม ความหมกมุ่นในกาม ในกามทั้งหลาย 
2. ภวาสวะ  หมายถึง ความพอใจในภพ ความกำหนัดในภพ ความเพลิดเพลินในภพ ตัณหาในภพ

สิเนหาในภพ ความเร่าร้อนเพราะภพ ความลุ่มหลงในภพ ความหมกมุ่นในภพ ในภพทั้งหลาย 
3. ทิฏฐาสวะ หมายถึง ความเห็นว่า โลกเที่ยง โลกไม่เที่ยง โลกมีที่สุด โลกไม่มีที่สุด ชีวะกับสรีระเป็น

อย่างเดียวกัน ชีวะกับสรีระเป็นคนละอย่างกัน หลังจากตายแล้ว ตถาคตเกิดอีก หลังจากตายแล้ว ตถาคตไม่เกิดอีก 
หลังจากตายแล้ว ตถาคตเกิดอีกและไม่เกิดอีก หลังจากตายแล้ว ตถาคตเกิดอีกก็มิใช่ จะว่าไม่เกิดอีกก็มิใช่ ดังนี้ 
ทิฏฐิ ความเห็นผิดป่าชัฏคือทิฏฐิ กันดารคือทิฏฐิ ความเห็นเป็นข้าศึกต่อสัมมาทิฏฐิ ความผันแปรแห่งทิฏฐิ สังโยชน์
คือทิฏฐิ ความยึดถือ ความยึดมั่น ความตั้งมั่น ความถือผิด ทางชั่ว ทางผิด ภาวะที่ผิด ลัทธิที่เป็นบ่อเกิดแห่งความ
พินาศ ความยึดถือโดยวิปลาส 

4. อวิชชาสวะ  หมายถึง  ความไม่รู้ในทุกข์ ความไม่รู้ในทุกขสมุทัย ความไม่รู้ในทุกขนิโรธ ความไม่
รู้ในทุกขนิโรธคามินีปฏิปทา ความไม่รู้ในส่วนอดีต ความไม่รู้ในส่วนอนาคต ความไม่รู้ในส่วนอดีตและอนาคต ความ
ไม่รู้ในปฏิจจสมุปบาทว่า เพราะธรรมนี้เป็นปัจจัยธรรมนี้จึงมี ความไม่รู้ ความไม่เห็น ความไม่ตรัสรู้ ความไม่รู้โดย
สมควร ความไม่รู้ตามเป็นจริง ความไม่แทงตลอด ความไม่ถือเอาโดยถูกต้อง ความไม่หยั่งลงโดยรอบคอบ ความไม่
พินิจ ความไม่พิจารณา ความไม่ทำให้ประจักษ์ ความทรามปัญญา ความโง่เขลา ความไม่รู้ชัด ความหลง ความหลุ่ม
หลง ความหลงใหลอวิชชา โอฆะคืออวิชชา โยคะคืออวิชชา อนุสัยคืออวิชชา ปริยุฏฐานคืออวิชชา ลิ่มคืออวิชชา 
อกุศลมูลคือโมหะ พระอภิธรรมปิฎก ธรรมสังคณี ( พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 
2539, เล่มที่ 34 ข้อ 1102 -1106; หน้า 281-282)  

อาสวะในมุมมองของพุทธทาสภิกขุ เรื่อง ขบวนการของกิเลส 
พุทธทาสภิกขุได้กล่าวไว้ว่า กิเลส มันมีเรื่องของการต่อเนื่องกันจนเป็นรูปแบบของขบวนการ คือ มี

กิเลสในรูปแบบธรรมดา ของ ราคะ โทสะ โมหะ เป็นต้น กิเลสนี้ คือ ราคะ โทสะ โมหะ เกิดขึ้นแล้วมันก็จะเกิด
ความเคยชินสะสมทิ้งไว้อยู่ในสันดาน เรียกว่า อนุสัย บางคนแปลคำว่า อนุสัย คือ กิเลสที่นอนเนื่องอยู่ในสันดาน 
แต่จริง ๆ แล้ว มันเป็นความเคยชินของกิเลสที่สะสมไว้ เตรียมรอที่จะเกิดกิเลสอีกครั้งต่อไป ไม่ได้เป็นกิเลสที่นอน
เนื่องอยู่ในสันดานตลอด แต่มันเป็นของที่แสดงผลออกมาได้ มีเกิดและดับได้ และตัวความเคยชินสะสมมของกิเลส
นี้ เมื่อได้รับสิ่งแวดล้อมหรือเหตการณ์ที่เหมาะสมมันก็เกิดขึ้นมาโดยง่าย และรุนแรงกว่าเดิม เพราะมันสะสมไว้มาก 
และท่านพุทธทาสภิกขุได้อธิบายอีกว่า ถ้าเกิดกิเลสครั้งหนึ่งเสร็จแล้ว ก็จะสะสมความเคยชินแห่งกิเลสไว้หน่วยหนึ่ง 



   วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  45 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 4 No. 1 (January – April  2023)  

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ๆ  ทุกครั้งไป เมื่อเราเกิดกิเลสนี้กี่ครั้งเข้าไป เป็นจำนวนกี่หน่วย มันก็สะสมความเคยชินที่จะเกิดกิเลสนั้นไว้ใน
สันดานเท่านั้นหน่วย เป็นกิเลสประเภทที่เคยชินสำหรับจะเกิดต่อไปข้างหน้า ทีนี้ก็มีกิเลสที่มีชื่อว่าอาสวะนี้แหละ 
คือกิเลสที่จะไหลกลับออกมา และเกิดผลให้เราทุกข์ เมื่อสะสมไว้ในฐานะเป็นอนุสัยมากเข้าๆ มันก็มีอาการดันที่จะ
ไหลออกนั้นมากเข้า ๆ  เหมือนกัน  เปรียบเหมือนโอ่งมีรูรั่ว พอใส่น้ำลงไป ยิ่งใส่ให้มากเท่าไร มันก็ยิ่งมีอาการจะดัน
ออกทางรูรั่วอย่างแรงมากขึ้นเท่านั้น กิเลสที่จะไหลกลับออกมานี้เรียกว่า อาสวะ มีมากเท่าอนุสัย อนุสัยมากเท่าไร 
อาสวะก็มากเท่านั้น หรือสะสมกิเลสไว้มากเท่าใด พอออมากเป็นอาสวะ ก็ทุกข์ได้ง่าย และทุกข์ได้มากกว่าเดิม
เท่านั้น นี้คือขบวนการของกิเลสท่ีมันเกี่ยวเนื่องกันอย่างนี้   พุทธทาสภิกขุ. [ออนไลน์]. ขบวนการของกิเลส. แหล่ง
สืบค้นจาก https://www.facebook.com/ AjahnBuddhadasa. (สืบค้นเมื่อวันที่ 8 ตุลาคม 2565) 

การละอาสวะในพระไตรปิฎก 
การละอาสวะ มี 6 ข้อ ซึ่งมีเนื้อความจาก พระสุตตันตปิฎก มัชฌิมนิกาย มูลปัณณาสก์ สัพพาสว

สูตร (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539, เล่มที่ 12 ข้อ 22 หน้า 22) และจาก อาสว
สูตร (พระไตรปิฎกภาษาไทย   ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539, เล่มที่ 22 ข้อ 58 หน้า 547-548) ดังนี้ 

1. อาสวะที่ต้องละด้วยการสังวร  
    อาสวะที่ต้องละด้วยการสังวร คือการสำรวมทั้งกายและใจ ไม่ให้กิเลสเข้ามาทางอาตายนะทั้ง 6 

ได้ทันจนก่อเกิดเป็นอาสวะขึ้น ซึ่งมีเนื้อความจากพระไตรปิฎกดังนี้ 
ภิกษุในธรรมวินัยนี้พิจารณาโดยแยบคาย เป็นผู้สำรวมด้วยการสังวรในจักขุนทรีย์อยู่ ซึ่งเมื่อเธอ

ไม่สำรวมอยู่ อาสวะและความเร่าร้อนที่ก่อความคับแค้นก็จะพึงเกิดขึ้น เมื่อเธอสำรวมอยู่ อาสวะและความเร่าร้อน
ที่ก่อความคับแค้น ย่อมไม่มีแก่เธอด้วยอาการอย่างนี้ ภิกษุพิจารณาโดยแยบคายแล้ว เป็นผู้สำรวมด้วยการสังวร
ในโสตินทรีย์อยู่ฯลฯ ภิกษุพิจารณาโดยแยบคายแล้ว เป็นผู้สำรวมด้วยการสังวรในฆานินทรีย์อยู่ ฯลฯ ภิกษุพิจารณา
โดยแยบคายแล้ว เป็นผู้สำรวมด้วยการสังวรในชิวหินทรีย์อยู่ ฯลฯ ภิกษุพิจารณาโดยแยบคายแล้ว เป็นผู้สำรวมด้วย
การสังวรในกายินทรีย์อยู่ ฯลฯ ภิกษุพิจารณาโดยแยบคายแล้ว เป็นผู้สำรวมด้วยการสังวรในมนินทรีย์อยู่ ซึ่งเมื่อเธอ
ไม่สำรวมอยู่ อาสวะและความเร่าร้อนที่ก่อความคับแค้น ก็จะพึงเกิดขึ้น เมื่อเธอสำรวมอยู่ อาสวะและความเร่าร้อน
ที่ก่อความคับแค้น ย่อมไม่มีแก่เธอด้วยอาการอย่างนี้ ภิกษุทั้งหลาย เหล่านี้เรียกว่า อาสวะที่ต้องละด้วยการสังวร 
พระสุตตันตปิฎก มัชฌิมนิกาย มูลปัณณาสก์ (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539, 
เล่มที่ 12 ข้อ 22 หน้า 22)   จากข้อความในพระสูตรที่ยกมา แสดงให้เห็นว่า ให้สำรวมระวัง สำรวมตา สำรวมหู 
สำรวมจมูก สำรวมลิ้น สำรวมกาย สำรวมใจ และการสำรวมที่ว่านี้ก็คือการนำสติ ปัญญา หรือจิตธรรมของผู้เขียน มา
ใช้สกัดกั้น กิเลสที่จะเกิดจากอาตยนะทั้ง 6 นี้ได้ทันท่วงนี้ก่อน หรือตัดวงจรของสังจารที่จะคิด ที่จะปรุงแต่งต่อตั้งแต่
เริ่มต้นนี้นั่นเอง  

2. อาสวะที่ต้องละด้วยการใช้สอย  อาสวะที่ต้องละด้วยการใช้สอย คือ การใช้สติและปัญญา
พิจารณาการกระทำกับสิ่งที่จะเป็นอยู่เสมอเพื่อไม่ให้เกิดความเอร็ดอร่อยต่อสิ่งนั้นๆ จนเกิดเป็นอาสวะขึ้น ซึ่งมี
เนื้อความจากพระไตรปิฎกดังนี้ 



   วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  46 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 4 No. 1 (January – April  2023)  

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ภิกษุในธรรมวินัยนี้พิจารณาโดยแยบคายแล้วใช้สอยจีวรเพียงเพื่อป้องกันความหนาว ความร้อน 
เหลือบ ยุง ลม แดด และสัมผัสแห่งสัตว์เลื้อยคลาน เพียงเพื่อปกปิดอวัยวะที่ก่อให้เกิดความละอาย ภิกษุพิจารณา
โดยแยบคายแล้วฉันบิณฑบาตไม่ใช่เพื่อเล่น ไม่ใช่เพื่อความมัวเมา ไม่ใช่เพื่อประดับ ไม่ใช่เพื่อตกแต่ง แต่เพียงเพ่ือ
กายนี้ดำรงอยู่ได้ เพ่ือให้ชีวิตินทรีย์เป็นไป เพ่ือบำบัดความหิว เพ่ืออนุเคราะห์พรหมจรรย์ ด้วยคิดเห็นว่า'โดยอุบาย
นี้ เราจักกำจัดเวทนาเก่าเสียได้ และจักไม่ให้เวทนาใหม่เกิดขึ้น ความดำรงอยู่แห่งชีวิต ความไม่มีโทษ และการอยู่
โดยผาสุกจักมีแก่เรา' แล้วจึงบริโภคอาหาร 

ภิกษุพิจารณาโดยแยบคายแล้วใช้สอยเสนาสนะเพียงเพื่อป้องกันความหนาวความร้อน เหลือบ ยุง 
ลม แดด และสัมผัสแห่งสัตว์เลื้อยคลาน เพียงเพ่ือบรรเทาอันตรายที่เกิดจากฤดู และเพ่ือความยินดีในการหลีกเร้น 

ภิกษุพิจารณาโดยแยบคายแล้วใช้สอยคิลานปัจจัยเภสัชบริขาร เพียงเพื่อบรรเทาเวทนาที่เกิดจาก
อาพาธต่าง ๆ  ที่เกิดขึ้นแล้ว และเพื่อไม่มีความเบียดเบียนเป็นที่สุด ซึ่งเมื่อเธอไม่ใช้สอยอยู่ อาสวะและความเร่า
ร้อนที่ก่อความคับแค้น ก็จะพึงเกิดขึ้น เมื่อเธอใช้สอยอยู่ อาสวะและความเร่าร้อนที่ก่อความคับแค้น ย่อมไม่มีแก่
เธอด้วยอาการอย่างนี้ ภิกษุท้ังหลาย เหล่านี้เรียกว่า อาสวะที่ต้องละด้วยการใช้สอย พระสุตตันตปิฎก มัชฌิมนิกาย 
มูลปัณณาสก ์(พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539, เล่มที่ 12 ข้อ 23 หน้า 22-23) 

ข้อความดังกล่าว แสดงให้เห็นว่า เรายังคงต้องมีสติ และปัญญา พิจารณาในการกระทำของเราอยู่
เสมอ เนื่องจากเราจำเป็นต้องพึ่งปัจจัย 4 เช่น อาหาร และเครื่องนุ่มห่ม เป็นต้น ให้เราใช้สติ และปัญญาว่าเราใช้
เพื่อเครื่องนุ่มห่มเพื่อปิดบังร่างกาย ไม่ให้เกิดความหนาว ไม่ให้โป๊ หรือเพื่อป้องกันแมลง และสัตว์ต่าง ๆ  เท่านั้น 
อย่าใส่ให้รู้สึกสวยงามจนเกิดอาสวะกิเลสขึ้น เรื่องของอาหารก็เช่นกัน เราต้องระลึกไว้เสมอว่า เรากินอาหารเพ่ือ
ความอยู่รอด เพื่อไม่ให้เกิดความหิว เพื่อไม่ให้เกิดการเจ็บป่วย อย่ากินให้เกิดความเอร็ดอร่อยจนเป็นอาสวะกิเลส
ขึ้น และเนื่องจากปัจจัย 4 เป็นสิ่งที่อยู่กับเราตลอดเวลา ดังนั้นจึงสามารถเกิดอาสวะสะสมได้โดยง่าย เราจึงต้อง
หมั่นกินและใช้อย่างมีสติที่สุด 

3. อาสวะที่ต้องละด้วยการอดกลั้น   อาสวะที่ต้องละด้วยการอดกลั้น คือ อดกลั้นต่อสิ่งจะเป็นที่เรา
ต้องพบเจออย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ ต้องอาศัยความอดทนอดกลั้นเพื่อไม่ให้เกิดความรู้สึกเจ็บ รู้สึกรำคาญ จนก่อเกิด
เป็นอาสวะขึ้นได้ ซึ่งมีเนื้อความจากพระไตรปิฎกดังนี้ 

ภิกษุในธรรมวินัยนี้พิจารณาโดยแยบคายแล้ว เป็นผู้อดทนต่อความหนาว ความร้อนความหิว ความ
กระหาย เหลือบ ยุง ลม แดด และสัมผัสแห่งสัตว์เลื้อยคลาน เป็นผู้อดกลั้นต่อถ้อยคำหยาบ คำส่อเสียด เป็นผู้อด
กลั้นต่อเวทนาทั้งหลายอันมีในร่างกาย เป็นทุกข์ กล้าแข็ง เผ็ดร้อน ไม่น่ายินดี ไม่น่าพอใจพรากชีวิตได้ ซึ่งเมื่อเธอไม่
อดกลั้นอยู่ อาสวะและความเร่าร้อนที่ก่อความคับแค้น ก็จะพึงเกิดข้ึน เมื่อเธออดกลั้นอยู่ อาสวะและความเร่าร้อน
ที่ก่อความคับแค้น ย่อมไม่มีแก่เธอด้วยอาการอย่างนี้ ภิกษุท้ังหลาย เหล่านี้เรียกว่า อาสวะที่ต้องละด้วยการอดกลั้น 
พระสุตตันตปิฎก มัชฌิมนิกาย มูลปัณณาสก์ (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539, 
เล่มที่ 12 ข้อ 24 หน้ 24)   

ข้อความจากพระสูตรที่ยกมา แสดงให้เห็นว่าสิ่งแวดล้อมเป็นสิ่งที่เราเลี่ยงหรือปฏิเสธไม่ได้  เช่น
อากาศหนาว อากาศร้อน หรือยุง ไร มากัดหรือเกาะตามตัว ซึ่งสิ่งเหล่านี้ต้องใช้ขันติ หรือความอดทน ไม่เช่นนั้น



   วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  47 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 4 No. 1 (January – April  2023)  

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

แล้ว ถ้าเราไปเจ็บ ไปรำคาญ จนเป็นนิสัย หรือเป็นอาสวะขึ้น เมื่อไหร่เราเจออากาศร้อน เราก็จะทุกข์มาก เพราะ
เราไม่มีความอดทน ต้องหาพัดลมหรือเปิดแอร์ตลอดเวลา แม้แต่โดนยุงกัด เราก็ต้องตบ เมื่อตบก็มาเกิดความทุกข์
ในใจว่าบาปภายหลังอีก หรือว่าต้องหายามาทา เมื่อไหร่เราไม่มียาทา เราก็ทุกข์มากอีก แม้กระทั่งในปัจจุบัน เราอยู่
ในสังคมที่มีผู้คนมากมาย บางคนพูดถูกหูเราบ้าง ไม่ถูกหูเราบ้าง กระทบกระเทือนใจบ้าง ถ้าเราไม่มีความอดกลั้น 
ไปจับเอาสิ่งเหล่านี้มาเป็นความทุกข์ ความแค้น การทะเลาะเบาะแว้ง จนเป็นนิสัย ก็จะเกิดความทุกข์ที่มากมาย
ตลอดไปทุก ๆ วัน อย่างหลีกหนีไม่ได้ สะสมจนเป็นอาสวะที่หนาแน่นขึ้นไปอีก ดังนั้นจึงความใช้การละด้วยความ
อดกลั้น ให้อดทน ปล่อยวางและปล่อยผ่าน สิ่งเหล่านี้ไปให้ได้ 

4. อาสวะที่ต้องละด้วยการเว้น  อาสวะที่ต้องละด้วยการเว้น คือ การละเว้นจากสิ่งไม่จำเป็นที่เรา
สามารถหลีกเลี่ยงได้เพ่ือไม่ให้เกิดหรือลดอาสวะขึ้น ซึ่งมีเนื้อความจากพระไตรปิฎกดังนี้ 

ภิกษุในธรรมวินัยนี้พิจารณาโดยแยบคายแล้วเว้นช้างดุร้าย เว้นม้าดุร้าย เว้นโคดุร้าย เว้นสุนัขดุร้าย 
เว้นงู หลัก ตอ สถานที่มีหนาม หลุม เหว บ่อน้ำครำ บ่อโสโครก และพิจารณาโดยแยบคายแล้วเว้นสถานที่ที่ไม่ควร
นั่ง สถานที่ไม่ควรเที่ยวไป และมิตรชั่วที่เพ่ือนพรหมจารีทั้งหลายลงความเห็นว่าเป็นฐานะท่ีเป็นบาปเสีย ซึ่งเมื่อเธอ
ไม่เว้นอยู่ อาสวะและความเร่าร้อนที่ก่อความคับแค้น ก็จะพึงเกิดขึ้น เมื่อเธอเว้นอยู่ อาสวะและความเร่าร้อนที่ก่อ
ความคับแค้น ย่อมไม่มีแก่เธอด้วยอาการอย่างนี้  ภิกษุทั้งหลาย เหล่านี้เรียกว่าอาสวะที่ต้องละด้วยการเว้น พระ
สุตตันตปิฎก มัชฌิมนิกาย มูลปัณณาสก์ (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539, เล่มที่ 
12 ข้อ 25: 24) จากพระพุทธพจน์ที่ยกมา แสดงให้เห็นว่า บางอย่างไม่ควรเข้าไปเกี่ยวข้องเพราะอันตราย อย่างใน
สมัยโบราณ เช่น ช้างร้าย ม้าร้าย หรือสัตว์ดุร้ายอะไรต่าง ๆ  คนโบราณก็มักจะใช้กัน แต่เนื่องจากสัตว์เหล่านี้เราไม่
สามารถควบคุมได้ จึงอาจทำให้เกิดอันตราย เราจึงมีสติไม่ควรเข้าไปข้องเกี่ยวจนเป็นนิสัย เช่นกับปัจจุบัน เราก็ไม่
ควรไปข้องเกี่ยวกับคนไม่ดี หรือสถานที่ไม่ดี เช่น ที่อโคจรต่าง ๆ  เช่น ผับ บาร์ บ่อน เพราะถ้าเราเข้าไปข้องเกี่ยว
จนติดเป็นนิสัย หรือเกิดอาสวะหรือไปเสพสุขกับคนไม่ดีเหล่านี้หรือสถานที่ไม่ดีเหล่านี้แล้ว สักวันเราจะต้องเกิด
อันตรายหรือความทุกข์จากสิ่งเหล่านี้อย่างแน่นอนที่สุด จึงควรละด้วยการละเว้นไปเลย เพราะไม่ใช่สิ่งจำเป็นที่เรา
หลีกเลี่ยงไม่ได ้

5. อาสวะที่ต้องละด้วยการบรรเทา 
   อาสวะที่ต้องละด้วยการบรรเทา คือ การใช้สติ และปัญญา หรือจิตธรรมของผู้เขียน ข่มใจตัวเองอยู่

เสมอ เมื่อมีอกุศลวิตก เกิดขึ้นในใจ ซึ่งมีเนื้อความจากพระไตรปิฎกดังนี้ 
ภิกษุในธรรมวินัยนี้พิจารณาโดยแยบคายแล้วไม่รับกามวิตกที่เกิดขึ้น ละบรรเทา ทำให้สิ้นสุด และ

ทำให้ถึงความเกิดขึ้นไม่ได้อีกต่อไป พิจารณาโดยแยบคายแล้วไม่รับพยาบาทวิตกท่ีเกิดขึ้น ฯลฯ ไม่รับวิหิงสาวิตกที่
เกิดขึ้น ฯลฯ ไม่รับบาปอกุศลธรรม ที่เกิดขึ้นแล้วเกิดข้ึนอีก ละ บรรเทา ทำให้สิ้นสุด และทำให้ถึงความเกิดขึ้นไม่ได้
อีกต่อไป ซึ่งเมื่อเธอไม่บรรเทาอยู่ อาสวะและความเร่าร้อนที่ก่อความคับแค้น ก็จะพึงเกิดขึ้น เมื่อเธอบรรเทาอยู่ อา
สวะและความเร่าร้อนที่ก่อความคับแค้น ย่อมไม่มีแก่เธอด้วยอาการอย่างนี้ ภิกษุท้ังหลาย เหล่านี้เรียกว่า อาสวะที่
ต้องละด้วยการบรรเทา พระสุตตันตปิฎก มัชฌิมนิกาย มูลปัณณาสก์ (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, 2539, เล่มที่ 12 ข้อ 26 : 25) 



   วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  48 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 4 No. 1 (January – April  2023)  

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

จากข้อความที่ยกมานี้ แสดงให้เห็นว่า กิเลสตัวนี้เป็นเรื่องที่มันเกิดขึ้นไปแล้ว แต่มันยัง ค้างคาอยู่ใน
ใจ เช่นความฟุ้งซ่านต่าง ๆ หรือความเกลียดชังต่าง ๆ ก็จะต้องหาทางแก้ไขกำจัดที่ท่านบอกไว้ก็มีกามวิตก ความตริ
ตรึกในทางกาม ความอยากได้โน่นได้นี่ คิดขึ้นมาแล้ว มันบังคับบีบจิตใจของเราทำให้มีความทุกข์ได้ อาจจะทำให้ไป
ทำสิ่งที่ไม่ดีไม่งามขึ้น หรือว่า พยาบาทวิตก ความตริตรึกในการขัดเคือง ไม่ชอบใจในการที่จะไปทำร้ายเขาคิดร้าย
เขา อันนี้ขัดเคืองขัดใจใครเอามาคิดปรุงแต่ง ก็ต้องรู้จักบรรเทาแก้ไข มิเช่นนั้นจิตใจของตัวเองก็เป็นทุกข์เป็น
เดือดร้อน และอาจจะทำให้ไปทำสิ่งที่ไม่ดี  และอันสุดท้ายก็วิหิงสาวิตก ความตริตรึกในการที่จะไปเบียดเบียนข่ม
เหงรังแกผู้อื่น ทั้ง 3 ประการนี้ท่านเรียกว่า อกุศลวิตก  อกุศลวิตกนี้เกิดขึ้นในใจคนได้เสมอ เมื่อเกิดขึ้นแล้วท่านก็
ให้บรรเทาเสียกำจัดเสียด้วยการที่ว่าเลิกเสีย ไปตริตรึกสิ่งที่ดีงามแทน เช่น ไปตริตรึกในทางเนกขัมมวิตกในการที่จะ
เสียสละในการที่จะเป็นอพยาบาทวิตก  ตริตรึกในทางที่จะมีเมตตา ที่จะช่วยเหลือกันใน อวิหิงสาวิตก  อย่างนี้ นี่ก็
เรียกว่าเป็นการบรรเทาแก้ไขอาสวะ โดยใช้สติและปัญญา รู้ตัวอยู่ตลอดเวลา เมื่อมีสิ่งเหล่านี้เกิดขึ้นในใจ 

6. อาสวะที่ต้องละด้วยการเจริญ 
   อาสวะที่ต้องละด้วยการเจริญ คือ การละอาสวะด้วยการเจริญโพชฌงค์ 7 ซึ่งมีเนื้อความจาก

พระไตรปิฎกดังนี้ 
ภิกษุในธรรมวินัยนี้พิจารณาโดยแยบคายแล้ว เจริญสติสัมโพชฌงค์ ที่อาศัยวิเวก (ความสงัด) อาศัย

วิราคะ(ความคลายกำหนัด) อาศัยนิโรธ(ความดับ) น้อมไปในการสละ พิจารณาโดยแยบคายแล้ว เจริญธัมม
วิจยสัมโพชฌงค์ ฯลฯ เจริญวิริยสัมโพชฌงค์ ฯลฯ เจริญปีติสัมโพชฌงค์ ฯลฯ เจริญปัสสัทธิสัมโพชฌงค์ ฯลฯ เจริญ
สมาธิสัมโพชฌงค์ ฯลฯ เจริญอุเบกขาสัมโพชฌงค์ที่อาศัยวิเวก อาศัยวิราคะ อาศัยนิโรธ น้อมไปในการสละ ซึ่งเมื่อ
ไม่เจริญอยู่ อาสวะและความเร่าร้อนที่ก่อความคับแค้น ก็จะพึงเกิดขึ้น เมื่อเธอเจริญอยู่ อาสวะและความเร่าร้อนที่
ก่อความคับแค้น ย่อมไม่มีแก่เธอด้วยอาการอย่างนี้ ภิกษุทั้งหลาย เหล่านี้เรียกว่า อาสวะที่ต้องละด้วยการเจริญ 
พระสุตตันตปิฎก มัชฌิมนิกาย มูลปัณณาสก์ (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539, 
เล่มที่ 12 ข้อ 27: 25-26) 

จากข้อความที่ยกมา แสดงให้เห็นว่า เป็นการกำจัดอาสวะด้วยการเจริญอบรมหรือภาวนา เช่น 
อบรมเจริญโพชฌงค์ขึ้นในใจของตนเอง  ซึ่งโพชฌงค์ 7 นี้คือองค์ของการตรัสรู้ โดยมีสติเป็นต้น และใช้ปัญญาคิด
ไตร่ตรองธรรม 7 ประการนี้ เพราะเมื่อจิตใจเจริญขึ้นจนตรัสรู้ได้แล้ว อาสวะกิเลสก็จะหมดไปโดยสิ้นเชิง หรือเป็น
วิธีการละอาสวะ โดยมุ่งบรรลุนิพพานนั่นเอง เพราะถ้านิพพานแล้ว อาสวะกิเลสก็จะไม่สามารถเกิดขึ้นได้อีก 

การรู้เท่าทันอาสวะด้วยจิตธรรม 
ทฤษฎีกบต้ม กับการรู้เท่าทัน 
ทฤษฎีกบต้ม หรือทฤษฎีความเคยชิน คือทฤษฎีที่นักวิชาการาวไอริชผู้หนึ่งชื่อ Tichyand Sherman 

(Tichyand Sherman (ทฤษฎีกบต้ม ออนไลน์ [แหล่งที่มา] https://www.novabizz.com, (วันที่สืบค้น 7 ตุลาคม 
2565.) ได้เสนอแนวคิดทฤษฎีโดยการทดลองนำกบมาต้มในอ่างน้ำ 2 อ่าง เพื่อศึกษาการเปรียบเทียบปฏิกิริยา
ตอบสนองของกบ โดย อ่างน้ำที่ชาวไอริชนำมาใช้ทดลองนั้น ใส่น้ำต่างกัน ใบแรกเป็นอ่างน้ำร้อนจัด ใบที่สองเป็น
อ่างน้ำที่อุ ่นสบาย ๆ และทำให้ค่อย ๆ อุ่นขึ้นจนเดือด ได้ทดลองนำกบมา 2 ตัว ตัวแรกใส่ในอ่างน้ำที่ร้อนจัด 



   วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  49 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 4 No. 1 (January – April  2023)  

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ส่วนตัวที่สองใส่ในอ่างน้ำอุ่น ที่ทำให้อุ่นขึ้นจนเดือด โดยผู้ทดลองต้องการศึกษาว่า กบตัวไหนจะตายก่อน หรือตัว
ไหนจะรอดชีวิต 

ผลการทดลองปรากฏว่า กบที่ใส่ในอ่างแรก คือ อ่างน้ำเดือด ปรากฏว่ากบรอดชีวิต แต่กบที่ใส่ใน
อ่างน้ำอุ่นที่ค่อย ๆ ร้อนขึ้นกลับตาย ที่เป็นเช่นนี้เพราะเหตุใด เหตุผลคือกบในอ่างน้ำเดือดจะรู้ว่าน้ำร้อน จึงรีบ
กระโดดออกมาหลังสัมผัสน้ำเดือดทันที แต่กบที่อยู่ในน้ำอุ่นจะรู้ สึกสบาย แม้ว่าน้ำจะค่อย ๆ อุ่นขึ้นก็ไม่ยอม
กระโดดออกมา ยังคงอยู่ในอ่างน้ำจนกระทั่งน้ำเดือดจึงตาย 

ด้วยสัญชาติญาณของการเอาตัวรอด กบจะรอดได้ต้องไวต่อความเปลี่ยนแปลงโดยเร็ว เรื่องต้มกบ 
หรือ กบต้ม เป็นการทดลองที่บ่งบอกให้เราต้องรู้จัก ปรับตัวต่อความเปลี่ยนแปลงโดยเร็ว บ่อยครั้งที่เรามักจะเฉื่อย
ชาต่อความเปลี่ยนแปลงใด ๆ ที่เกิดขึ้น ซึ่งมักจะค่อย ๆ เปลี่ยนแปลงทีละเล็กละน้อย แต่มันก็เป็นสัญญาณเตือนให้
ระวัง จงอย่าตายใจในสิ่งที่เปลี่ยนแปลง หรือให้รู้เท่าทันมันเสียก่อนนั่นเอง 

การรู้เท่าทันอาสวะด้วยจิตธรรม ที่สอดคล้องกับทฤษฎีกบต้ม ในมุมมองของผู้เขียน 
ผู้เขียนเปรียบกบที่โดนน้ำที่ร้อนจัดนั้น ได้นำจิตธรรมมาใช้ นั่นคือ สติ และปัญญา คือรับรู้ได้ว่าสิ่งนี้คือ

ทุกข์ และพิจารณาหลักธรรมต่าง ๆ จนเข้าใจวิธีดับทุกข์นั้น จึงโดดออกตั้งแต่แรก เพื่อหยุดความทุกข์นั้นที่ต้นเหตุ
ได้ทันการ ก่อนที่จะลุกลามไปกว่านี้ หรือสะสมจนเกิดเป็นอาสวะขึ้น หรือเปรียบได้ว่าเป็นการรู้เท่าทันอาสวะนั้นเอง 

ส่วนกบที่โดนน้ำอุ่นนั้น เปรียบเหมือนไม่มีจิตธรรม หรือไม่มีสติ และปัญญารับรู้ว่าสิ่งนี้คือทุกข์ และ
ไม่รู้วิธีดับทุกข์ เพราะไม่ยอมโดดออก จึงอยู่กับความทุกข์ต่อไปนั้นจนเคยชิน ไม่ได้แก้ปัญหาทางจิต ด้วยวิธีทาง
ธรรม เพียงแต่แก้ปัญหาทางโลก ความทุกข์จึงยังอยู่ เหมือนกับกบที่ยังนอนอยู่ในน้ำอุ่นที่ค่อย ๆ สะสมความร้อน 
และตายในที่สุด นั่นก็คือความเคยชินที่จะทุกข์ และตายเพราะความทุกข์ หรือแก้ไขไม่ได้แล้วในที่สุดเช่นกัน 

ดังนั้น จึงเห็นได้ว่าจิตธรรม อันได้แก่ สติ และปัญญา เป็นสิ่งที่สำคัญมาก ๆ ที่จะช่วยดึงเราออกมาจาก
ความเคยชิน ช่วยทำให้เรารู้ตัวว่าควรปฏิบัติตนอย่างไรให้ถูกต้องที่สุด ในทางที่จะดับทุกข์ที่แท้จริง เพื่อความสุข
ทางธรรม หรือเพ่ือไปสู่การบรรลุธรรม 

วิเคราะห์รูปแบบการรู้เท่าทันอาสวะ ด้วยจิตธรรม 
จากการศึกษาเรื่องอาสวะทั้งจากพระไตรปิฎกและท่านพุทธทาสภิกขุ ผู้เขียนนำมาแสดงเป็นรูปแบบได้ 

2 ลักษณะ คือ 1. การเกิดอาสวะก่อนนำจิตธรรมมาใช้ และ 2. การเกิดอาสวะหลังจากนำจิตธรรมมาใช้ ตามลำดับ
แผนภาพต่อไปนี้ 



   วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  50 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 4 No. 1 (January – April  2023)  

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

 
ที่มาของแผนภาพ. กระบวนการเกิดอาสวะเมื่อไม่ใช้จิตธรรม โดยนายวิริยะ รักษ์ศรี 
จากแผนภาพแสดงให้เห็นถึงกระบวนการเกิด กิเลส เข้ามาทางตา หู จมูก ปาก กายและใจ เมื่อยังไม่มี

การนำจิตธรรมมาใช้ อาสวะจึงเกิดการสะสมเพิ่มขึ้น ดังนั้นจึงทำให้กิเลส และความทุกข์ เพิ่มขึ้นตามไปด้วย เป็น
วงจร และก็จะเพ่ิมมากขึ้นอีกเรื่อย ๆ จนยากที่จะแก้ไข 

 
ที่มาของแผนภาพ. กระบวนการเกิดอาสวะเมื่อใช้จิตธรรม โดยนายวิริยะ รักษ์ศรี 
จากแผนภาพแสดงให้เห็นถึงกระบวนการเกิดกิเลส เข้ามาทางตา หู จมูก ปาก กายและใจ เมื่อได้มีการ

นำจิตธรรมมาใช้แล้ว โดยสกัดกั้นโดยสติ ปัญญา อันหมายถึงหลักธรรมการละอาสวะทั้ง 6 ข้อ และขันติ อาสวะจึง
เกิดไม่เกิดการสะสม จึงทำให้อาสวะลดลง ดังนั้นจึงทำให้กิเลส และความทุกข์ ลดลงตามไปด้วย เป็นวงจร และก็จะ
ลดลงอีกเรื่อย ๆ จนลดได้ทั้งหมด หรือสิ้นอาสวะแล้ว ก็จะบรรลุนิพพานต่อไป 

การประยุกต์ใช้การรู้เท่าทันอาสวะ ด้วยจิตธรรม ในชีวิตประจำวัน 
เนื่องจากความเจริญทางด้านวัตถุและสภาพสังคมในปัจจุบันนี้ เกี่ยวข้องโดยตรงกับ อิฏฐารมณ์ นั่นก็

คือ อารมณ์หรือสิ่งที่น่าปรารถนาน่าพอใจ ได้แก่ ลาภ ยศ สรรเสริญ สุข ดังนั้นเบื้องต้นนี้ผู้เขียนจึงได้จำแนกความ
ทุกข์ท่ีเกิดจากอาสวะในอิฏฐารมณ์ทีข่ึ้นอยู่กับระดับของความรู้ทางธรรมของผู้นั้น ๆ ซึ่งแบ่งได้ 2 แบบดังนี้ 

1. ความรู้ทางธรรมระดับโลกุตระ อันได้แก่ พระสงฆ์และฆราวาสที่ศึกษาธรรมะมาอย่างลึกซึ้ง ซึ่ง
ความสุขทางนี้ก็จะเป็นความสุขทางธรรม การละอาสวะที่นำมาใช้ ก็ได้แก่ อาสวะที่ต้องละด้วยการสังวร อาสวะที่



   วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  51 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 4 No. 1 (January – April  2023)  

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ต้องละด้วยการใช้สอย อาสวะที่ต้องละด้วยการอดกลั้น อาสวะที่ต้องละด้วยการเว้น อาสวะที่ต้องละด้วยการ
บรรเทา และอาสวะที่ต้องละด้วยการเจริญ ซึ่งจะเห็นได้ว่า ทางระดับโลกุตระ นี้สามารถนำการละอาสวะ ดังที่กล่าว
ไว้ในพระไตรปิฎก มาใช้ได้ทั้งหมดทุกข้อ 

2. ความรู้ทางธรรมระดับโลกิยะ อันได้แก่ ฆราวาสทั่วไปที่ศึกษาธรรมะมาไม่มากพอ และผู้ที่ไม่ได้นับถือ
ศาสนาพุทธก็ตาม ซึ่งความสุขทางนี้ก็จะเป็นความสุขทางโลก เสียส่วนใหญ่ เพราะยังมอวิชชาหรือความไม่รู้อยู่มาก 
ไม่สามารถเข้าใจถึงความไม่มีตัวตน หรืออนัตตาได้ หรือไม่สามารถสังวรความจริงได้นั่นเอง และก็ยังไม่สามารถที่จะ
เดินทางมุ่งสู่นิพพานได้ จึงสามารถนำการอาสวะมาใช้ได้เพียง 4 ข้อได้แก่ อาสวะที่ต้องละด้วยการใช้สอย อาสวะที่
ต้องละด้วยการอดกลั้น อาสวะที่ต้องละด้วยการเว้น และอาสวะที่ต้องละด้วยการบรรเทา 

สื่อออนไลน์กับความทุกข์ที่เพิ่มขึ้น ในภาวะปัจจุบัน 
เนื่องจากในภาวะปัจจุบัน คนส่วนใหญ่ยังไม่มีจิตธรรมที่จะคอยสกัดกั้นกิเลสที่มากพอ และยังมีกิเลสใกล้

ตัวที่เกิดขึ้นได้ง่ายอย่างมากมาย ซึ่งส่วนใหญ่มักมาจากสื่อออนไลน์ชนิดต่าง ๆ  เพราะเป็นทั้งภาพและเสียง ที่อยู่ใกล้
ตัวทั้งจากทีวีและโทรศัพท์มือถือ ผู้เขียนขอยกตัวอย่าง FACEBOOK ซึ่งปัจจุบันคนได้นำมาใช้กันอย่างแพร่หลาย 
และใช้เกือบตลอดเวลา เนื่องจากมือถือเป็นสิ่งที่อยู่ข้างตัว หยิบจับมาใช้งานได้โดยสะดวก จึงเกิดอาสวะกิเลสได้
โดยง่าย เพราะเราเข้าไปยุ่งกับกิเลสหรือความทุกข์นี้อยู่แทบทุกเวลาจนเคยชิน จนสะสมกิเลสอยู่ตลอดเวลา เป็นอา
สวะขึ้น และ FACEBOOK ยังทำให้เกิดความทุกข์แบบ อิฏฐารมณ ์ซึ่งความทุกข์ท่ีเพ่ิมขึ้นจากการใช้ FACEBOOK อัน
ได้แก่ รู ้สึกอิจฉา ที ่เห็นคนอื ่นมี และรู ้สึกอยากได้สิ ่งต่าง ๆ จากที่เห็นในโลกออนไลน์มากขึ ้น เพื ่อมาอวดลง 
FACEBOOK และมีความรู้สึกทุกข์ใจ เมื่อไม่มีคนมาสนใจหรือกดไลค์ เป็นต้น และยังสร้างความเป็นตัวตน หรือ ทวี
ความเป็นอัตตาในตนให้มากขึ้นโดยไม่รู้ตัว อีกทั้งยังทำให้เกิดกิเลสมากขึ้น เนื่องจากแค่เปิดมือถือก็เห็นได้แล้ว และ
สามารถหยิบดูได้ตลอดเวลา กิเลส จากกาม เมื่อมีคนโพสรูป หรือคลิป เซ็กซี่ กิเลสจากการเห็นคนโพสกินของอร่อย 
กิเลสจากเห็นสถานที่สวย ๆ  แล้วอยากไป และยังทำให้เกิดโทสะ อีกด้วย เช่น เห็นภาพความรุนแรงต่าง ๆ ที่เกิดขึ้น 
โดยที่เรารู้สึกไม่พอใจ เห็นโพสเกี่ยวกับนักการเมืองที่เราไม่ชอบ เห็นโพสการนินทา ว่ากล่าว จากเพื่อน จากคน
รอบตัว หรือแม้แต่กับคนไม่รู้จักก็ตาม หรือแม้แต่ดาราหรือคนดัง ทั้งหลาย ที่ได้ถูกโพสพาดพิงหรือต่อว่า ทั้งนี้ล้วน
แต่เป็นความทุกข์ที่มีโอกาสเกิดขึ้นได้ง่ายมากในยุคปัจจุบัน จากสิ่งออนไลน์ประเภทต่าง ๆ เช่นเดียนกับผลสำรวจ
ของบทความวิจัยของคุณยิ่งลักษณ์ วุฒิกุล, สุรัมภา รอดมณี และปรียพร วิศาลบูรณ์ ที่ได้กล่าวไว้ว่าเด็กวัยรุ่นที่ใช้ 
Facebook มักจะมีแนวโน้มในการหลงตัวเองมากขึ้น (เกิดอัตตา) ในขณะที่ตัวอย่างวัยผู้ใหญ่ตอนต้นพบสัญญาณ
ความผิดปกติทางจิตอื่น ๆ รวมทั้งพฤติกรรมต่อต้านสังคมคลุ้มคลั่งและก้าวร้าว การเสพสื่อมากเกินไปส่งผลเสียทั้ง
ในกลุ่มก่อนวัยรุ่นและวัยรุ่นเอง พวกเขามักมีแนวโน้มที่จะมีความวิตกกังวล ภาวะซึมเศร้า (ซึ่งล้วนมาจากความทุกข์
และอาสวะ) และความผิดปกติอื่นๆ ทางจิต รวมทั้งทำให้พวกเขาอาจต้องเผชิญกับปัญหาสุขภาพในอนาคต (ยิ่ง
ลักษณ์ วุฒิกุล, สุรัมภา รอดมณี และปรียพร วิศาลบูรณ์. (2561)การเสพติด Facebook และผลกระทบต่อ
สุขภาพจิตในวัยรุ่น. วารสารพยาบาลตำรวจ, ปีที่ 10 ,ฉบับที่ 2 :หน้า 452-460.) 

การประยุกต์ใช้การรู้เท่าทันอาสวะด้วยจิตธรรม กับสื่อออนไลน์ในมุมมองของผู้เขียน 



   วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  52 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 4 No. 1 (January – April  2023)  

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

1. นำจิตธรรมในเรื่องของสติ มาใช้ทุกครั้งที่มีการใช้งาน FACEBOOK ให้รู้เท่าทันอยู่เสมอ ว่าเราเริ่มทุกข์
จาก FACEBOOK นี้แล้วยัง เราเริ่มมีความอยาก มีความโลภ จากสิ่งนี้แล้วหรือยัง ถ้าเรามีจิตธรรมที่ดีพอ เราจะ
รู้เท่าทัน และสามารถหยุดใช้งาน FACEBOOK หรือสื่อสังคมออนไลน์ต่าง ๆ โดยการนำหลักการละอาสวะในข้อ ละ
ด้วยการเว้น มาใช้ในการหยุดใช้งาน 

2. ถ้าจำเป็นจริง ๆ ให้ใช้งาน FACEBOOK หรือสื ่อสังคมออนไลน์ต่าง ๆ ก็จำเป็นต้องรู ้เท่าทัน
FACEBOOK นี้ด้วยจิตธรรม เช่นกัน คือให้มีสติระมัดระวังอยู่เสมอ และใช้จิตธรรม ตัวที่เป็นปัญญา ท่องไว้ในใจ
เสมอว่า FACEBOOK คือเครื่องมือขยายอัตตาหรือความทุกข์ให้แก่เรา และนำหลักธรรมการละอาสวะในข้อ การละ
ด้วยการสังวร มาใช้ ก่อนที่จะเริ่มใช้งาน เพื่อไม่ให้เกิดอวิชชาสวะขึ้น และถ้าใช้งานไปแล้วเมื่อไหร่ที่รู้สึกทุกข์จาก
การใช้งาน เช่น ทุกข์จากการมีคนโพสว่า หรือทุกข์ จากการที่ไม่มีคนกดไลค์ ก็ให้นำหลักธรรมการละอาสวะในข้อ 
ละด้วยอดกลั้นมาใช้ และเมื่อเกิดความฟุ้งซ่านมาใช้ เช่น กลัวว่าเราไปใช้คำพูดไม่ดีทางออนไลน์ จะทำให้คนไม่ชอบ
เราหรือไม่ หรือเกิดความกระวนกระวายใจว่าจะทำอย่างไรให้คนมาชอบ หรือกดไลค์เรา ให้นำหลักธรรมการละอา
สวะในข้อ ละด้วยการบรรเทา มาใช้ หรือถ้าเราเจอเสื้อผ้า สวย ๆ หรืออาหารอร่อย ๆ น่าทานบนสื่อออนไลน์ต่าง ๆ 
ให้เรานำหลักธรรมการละอาสวะในข้อ ละด้วยการใช้สอยมาใช้ แต่ถ้าเราไม่สามารถมีสติ ปัญญาและขันติ มาก
พอที่จะยับยั้งอาสวะเหล่านี้ได้ ก็ให้หยุดใช้ก่อนทันที เมื่อความทุกข์นั่นหาย แล้วค่อยกลับมาใช้งานใหม่เมื่อมีความ
จำเป็น หรือถ้าจำเป็นต้องติดต่องานหรือธุระ ให้เปลี่ยนไปใช้ Line ในการแชท และ E-mail ในการรับและส่งงาน
แทน  โดยการนำหลักการละอาสวะในข้อ ละด้วยการเว้น หรือหยุดใช้งานมาใช้อีกเช่นกัน 

3. ให้คิดว่าปัญหาหรือความทุกข์ใด ๆ ที่เข้ามานั้น เมื่อเข้ามาแล้ว อย่าไปกลัวว่าสิ่งนั้น ๆ  คือ ความ
ทุกข์ที่ใหญ่หลวง มันจะยิ่งทุกข์ จะยิ่งฝืนได้ยาก ยิ่งอยากวิ่งหนีปัญหาด้วยวิธีผิด จนไม่ได้ใช้สติและธรรมะมาฝึก 
หรือกล่อมเกลาจิตใจเลย ให้คิดในแง่ดีว่า สิ่งนี้แหละคือตัวธรรมะที่แท้จริง ที่จะสร้างจิตธรรมให้กับเรา ทำให้เรามี
สติที่มากขึ้น และเกิดปัญญาที่จะเข้าใจได้ว่าอาสวะคืออะไร และเราจะพ้นทุกข์และละมันได้ด้วยวิธีข้างต้นได้หรือไม่ 
ซึ่งทำให้เราฝึก ทำให้เราได้ใช้ปัญญาไตร่ตรอง ได้โยนิโสมนสิการ ได้ปฏิบัติ ได้วิปัสสนา ให้ลดอาสวะ และเปลี่ยน
ความเคยชินแห่งทุกข์กับสิ่งนี้ ให้เป็นความสุขทางธรรม หรือความสงบและความว่างมากขึ้น จนเป็นความเคยชินที่
จะว่างแทน แต่ต้องมีสติ เป็นตัวเริ่มต้น มีปัญญาจากการศึกษาเรื่องของการละอาสวะมาใช้ และมีขันติหรือความอด
กลั้นไว้ปฏิบัติ และฝืนกับอาสวะที่สะสมมา เพราะถ้าไม่มีความอดทนแล้ว เราก็จะปฏิบัติต่อไม่ได้ ก็จะมีแค่ความรู้ 
เพราะตัวธรรมะที่แท้จริงย่อมเกิดขึ้นได้จากการปฏิบัติเท่านั้น เมื่อคิดแบบนี้เราก็จะทุกข์น้อยลง มีแรงบันดาลใจที่
จะฝืนสู้กับอาสวะที่รุนแรงนี้มากขึ้น เพ่ือเป้าหมายคือการบรรลุธรรมสูงสุดจนบรรลุนิพพานต่อไป  
สรุป 

หลักสำคัญในการรู้เท่าทันอาสวะด้วยจิตธรรม คือ 1. ต้องใช้จิตธรรม อันได้แก่ สติและปัญญาเป็น
สำคัญ เพื่อให้รับรู้หรือรู้เท่าทันว่าสิ่งนี้คือทุกข์ สิ่งนี้คือกิเลส ดังเช่นที่ผู้เขียนเปรียบเทียบไว้กับทฤษฎีกบต้ม ว่าให้
รู้เท่าทันและกระโดดออกมาได้ทันเสียก่อน 2. นำหลักธรรมการละอาสวะในพระไตรปิฎก อันได้แก่ อาสวะที่ต้องละ
ด้วยการสังวร อาสวะที่ต้องละด้วยการใช้สอย อาสวะที่ต้องละด้วยการอดกลั้น อาสวะที่ต้องละด้วยการเว้น อาสวะ
ที่ต้องละด้วยการบรรเทา และอาสวะที่ต้องละด้วยการเจริญ มาใช้ทบทวนและปฏิบัติ ให้ถูกประเภทเพื่อลดกิเลส 



   วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  53 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 4 No. 1 (January – April  2023)  

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ทำให้ความทุกข์ลดลง และเมื่อลดกิเลส หรือสกัดกั้นกิเลสไปได้ ก็จะไม่เกิดการสะสมกิเลสเพิ่มขึ้น เป็นผลทำให้อา
สวะลดลง  หรือความเคยชินแห่งทุกข์นี้ลดลงด้วย ก็จะส่งผลไปให้กิเลสลดน้อยลง และความทุกข์ก็ลดน้อยลง ให้
เป็นวงจรต่อไป ตามภาพแผนภาพ “กระบวนการเกิดอาสวะเมื่อใช้จิตธรรม” ที่ผู้เขียนแสดงไว้ 3. ใช้ขันติ เพื่อให้
อดทนต่ออาสวะ และอดทนต่อการปฏิบัติอย่างบ่อยครั้ง เนื่องจากอาสวะ หรืออาสวะกิเลสนี้ เป็นกิเลสที่เกิดจาก
ความเคยชิน เกิดจากการสะสม เราจึงไม่สามารถใช้แค่เพียงสติ และปัญญา กำจัดได้เพียงครั้งเดียว ต้องทำอย่าง
สม่ำเสมอจน อาสวะนี้จางไป จนหายในที่สุด ถ้าขาดขันติไปแล้ว ก็จะไม่สามารถปฏิบัติเพ่ือละอาสวะได้ ซึ่งบทความ
นี้สามารถทำให้ทั้งพระสงฆ์และผู้ศึกษาพุทธศาสนามามากพอ ได้มีจิตธรรมที่ดีมากขึ้น ได้เข้าใจเรื่องอาสวะและ
วิธีการละอาสวะมากขึ้น ทั้งผู้ที่ต้องการความสุขทางธรรมในระดับโลกกุตระ สามารถนำไปต่อยอดเพ่ือให้บรรลุธรรม
ขั้นสูง จนถึงขั้นนิพพานต่อไป หรือผู้ที่ยังต้องการความสุขในระดับโลกิยะก็ตาม ก็สามารถเลือกเฉพาะข้อธรรมการ
ละอาสวะเพียงบางข้อไปปฏิบัติเพื่อลดความทุกข์ให้บางลงได้ หรือป้องกันไม่ให้เกิดอาสวะเพิ่มขึ้นในยุคแห่ง
เทคโนโลยี ทีม่ีสื่อสังคมออนไลน์เป็นเหตุ ซึ่งจะช่วยป้องกันไม่ให้ถูกครอบงำโดยสื่อสังคมออนไลน์ต่าง ๆ รู้เท่าทันสื่อ
ออนไลน์ต่างๆ และสามารถหยุดใช้งานได้เมื่อรู้สึกว่าเกิดความทุกข์จากการใช้งานสื่อออนไลน์เหล่านี้แล้ว ซึ่งจะทำ
ให้ใช้งานได้อย่างเกิดโทษน้อยที่สุด และยังนำหลักการเดียวกันนี้ไปใช้สำหรับป้องกันการเกิดอาสวะในด้านอื่น ๆ อีก
ด้วย 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



   วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  54 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 4 No. 1 (January – April  2023)  

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

เอกสารอ้างอิง   : 
หนังสือ    : 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2546). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. กรุงเทพมหานคร: 

ธรรมสภา. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย   ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
วารสาร  :  
ยิ่งลักษณ ์ วุฒิกุล   สุรัมภา  รอดมณ ี  และปรียพร วิศาลบูรณ์. (2561) การเสพติด Facebook และผลกระทบต่อ 

สุขภาพจิตในวัยรุ่น. วารสารพยาบาลตำรวจ.   10(2); 452-460. 
สื่ออิเล็กทรอนิกส์  : 
พ ุทธทาสภ ิกข ุ .  [ออนไลน ์ ] .  ขบวนการของก ิ เลส.  แหล ่ งส ืบค ้นจาก  https://www.facebook.com/ 

AjahnBuddhadasa. (สืบค้นเมื่อวันที่ 8 ตุลาคม 2565) 
พ ุ ท ธทาสภ ิ ก ขุ . [ออน ไลน ์ ] .  สต ิ  ป ั ญญา  ส ั มปช ั ญญะ  ต ่ า ง ก ั น อย ่ า ง ไ ร ?. แหล ่ ง ส ื บ ค ้ น จ าก 

https://www.bia.or.th/htl_th/index.php. (สืบค้นเมื่อวันที่ 8 ตุลาคม 2565) 
Tichyand Sherman. [ออน ไลน ์ ] .  ทฤษฎ ี กบต ้ ม .  แหล ่ ง ส ื บค ้ น จ าก  https://www.novabizz.com/ 

NovaAce/Behavior. (สืบค้นเมื่อวันที่ 8 ตุลาคม 2565) 
 

https://www.bia.or.th/htl_th/index.php

