
วารสาร พุทธนวัตกรรมปริทรรศน์   134. 
ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 กันยายน - ธันวาคม  2566 

หลักสูตรพุทธศาตรมหาบัณฑิต  สาขาวิชาพุทธนวัตกรรมการสื่อสาร  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

 
 

 
 
 
 
 
                     Journal of                                                                                                                                                                                                 บณัฑิตวิทยาลยั 
     Buddhist Innovation Review                                                                                                                                                             มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั 

พุทธนวัตกรรมการสื่อสารเรื่องกรรมของพระพุทธเจ้า 

Buddhist  Innovation of the Communication  About  the Buddha’ 
Research  Articles                                                                    บทความวิจัย  

อภิชาติ  พรมจันทร์ (สุวัณโณ) พล.อส. 
Aphichat   Promjam (Suwanno) Pfc. 

พุทธศาสตรมหาบณัฑิต   สาขาวิชาพุทธนวัตกรรมการสื่อสาร  บณัฑิตวิทยาลยั  มหาวิทยาลยัมหาจฬุาลงกณราชวิทยาลัย 
M.A. Student  Department of Buddhist  Communication Innovation  Graduate  School   

Mahachulalongkornrajavidyalaya   University 
Punnajanto@Gmail.com 

Article history 
Received:  September 9, 2023 /  Revised: October 24, 2023  

Accepted:  November  29, 2023  / Available Online:  December  3, 2023 
บทคัดย่อ 

หลักคำสอนเรื่องกรรมที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท จำแนกกรรมออกเป็น 3 ประเภท คือ 
1) กรรม จำแนกตามคุณภาพตามธรรมที่เป็นมูลเหตุ 2) กรรมจำแนกตามทวาร คือทางที่ทำกรรมหรือทาง
แสดงออก 3) กรรม จำแนกตามลักษณะและการให้ผล รวมเรียกว่า “กรรม 12” เป็นกรรมที่จำแนกตาม
หลักเกณฑ์การให้ผลแยกออกเป็น 2 ฝ่าย คือฝ่ายกรรมดีและฝ่ายกรรมชั่ว พระพุทธองค์ได้ตรัสสอนเรื่องกรรม
และผลของกรรมอย่างละเอียด ประกอบด้วยเหตุและผล มีอุทาหรณ์และบุรพกรรมมาประกอบ มิได้แบ่งชั้น
วรรณะของผู้ฟัง ทรงตรวจสอบอุปนิสัยของผู้ฟังที่จะบรรลุธรรมได้ก่อนแล้วจึงสื่อสารเรื่องกรรม โดยทรงใช้หลัก
เทศนา 4 และหลักเทศนา 9 เป็นเครื่องมือในการสื่อสาร พระองค์เองเป็นสื่อบุคคลที่มีทั้งอิทธิปาฏิหาริย์ อา
เทศนาปาฏิหาริย์ อนุศาสนีปาฏิหาริย์ และกลุ่มเป้าหมายที่รับการสื่อสารเรื่องกรรมจากพระพุทธองค์ล้วนเป็น
บุคคลที่ทรงตรวจสอบด้วยพระทศพลญาณ 10 การสื่อสารของพระพุทธองค์จึงเป็นกระบวนการสื่อสารที่ไม่เคยมี
เจ้าลัทธิท่านใดเคยใช้สื่อสารมาก่อนในครั้งพุทธกาล ดังนั้นรูปแบบการสื่อสารเรื่องกรรมของพระพุทธองค์จึงเป็น
กระบวนการพุทธนวัตกรรมการสื่อสารที่สมบูรณ์แบบ 

 
 

 
 
คำสำคัญ:  การสื่อสารเรื่องกรรม  
 
 

mailto:Punnajanto@Gmail.com


วารสาร พุทธนวัตกรรมปริทรรศน์   135. 
ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 กันยายน - ธันวาคม  2566 

หลักสูตรพุทธศาตรมหาบัณฑิต  สาขาวิชาพุทธนวัตกรรมการสื่อสาร   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Abstract 
The results of thesis showed that the doctrine of Kamma found in Theravada Buddhist 

scriptures can be classified into 3 types: 1) Kamma is classified by the qualities of karmic causes 2) Kamma 
is classified by the sense doors of deeds 3) Kamma is classified by its nature and its consequences, called 
"1 2 Kamma." Karma can be also classified by the principle of consequences: wholesome deed and 
unwholesome deed. The Lord Buddha had taught about Kamma and the consequences of Kamma in 
detail.  The Buddha’s teachings consisted of cause and effect, parables and predecessors to accompany 
it.  Buddha teaches all people without dividing the caste of the listeners.  Buddha would first examine 
the character of the listeners who would attain enlightenment and then communicate about wholesome 
deed and unwholesome deed. He uses the 4 principles and the 9 principles of teaching as the tools of 
communication. He himself was the person who possessed 3 miracles; marvel of physicl power; marvel 
of mind reading and marvel of teaching. All people who listen Buddha’s teaching on Kamma have been 
examined by his 1 0 powers of perfection wisdom (Dasa-Balanana). Therefore, it is the most perfect 
procession of Buddhist innovative communication. 

 
  

Keyword: Communication about karma 
 
 
บทนำ 

ประเทศไทยเป็นดินแดนที่มีประชากรเคารพนับถือพระพุทธศาสนามากถึง 63,299,193 คน จาก
ประชากรทั่วประเทศ 67,726,419 คน คิดเป็นร้อยละ 93.5 (สำรวจ ด้านสังคม สาขาศาสนา ศิลปะ วัฒนธรรม. 
[ออนไลน์], (สืบค้นวันที ่ 13 ตุลาคม 2564), แหล่งที ่มา www.nso.go.th ) ศีล 5 จึงเป็นหลักธรรมทาง
พระพุทธศาสนาขั้นพื้นฐานสำหรับประชากรที่เป็นพุทธศาสนิกชน การปลูกฝังคุณธรรมเรื ่องศีลส่งผลให้
พุทธศาสนิกชนรู้จักแยกแยะกรรมดี กรรมชั่ว มีความละอายและเกรงกลัวต่อการกระทำกรรมชั่ว แต่ปัจจุบันนี้ก็
ยังมีพุทธศาสนิกชนบางส่วนที่มีความเข้าใจเรื่องกรรมคลาดเคลื่อนไปจากหลักคำสอนทางพระพุทธศาสนาตามที่
ปรากฏในคัมภีร์พระไตรปิฎก บางส่วนก็มีความเคลือบแคลงใจเรื่องผลแห่งกรรมดีกรรมชั่ว ดั่งคำที่พูดติดปาก
กันว่า “ทำดีได้ดีมีที่ไหน ทำชั่วได้ดีมีถมไป” เพราะการทำกรรมดีนั้นบางครั้งได้รับผลตอบแทนช้า จึงหันกลับไป
ทำความชั่วด้วยคิดว่า เมื่อทำชั่วแล้วจะได้รับผลดีอย่างรวดเร็วทันตาเห็น บางคนถึงขั้นกระทำกรรมหนัก หรือ
อนันตริยกรรม (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539; เล่มที่ 35 ข้อ 941 หน้า 595) 
เช่นการฆ่าบิดามารดา เป็นต้น เพ่ือให้ได้ในสิ่งที่ตนเองต้องการ โดยที่ไม่ได้มีความสะทกสะท้านหรือเกรงกลัวต่อ
บาปกรรมที่จะติดตามมาจากสิ่งที่ตนเองได้กระทำลงไปแม้แต่น้อย ผลจากการไม่เชื่อเรื่องผลแห่งกรรม และ
ความเข้าใจที่คลาดเคลื่อนเรื่องผลแห่งกรรมนี้ จึงส่งผลให้สังคมไทยทุกวันนี้เกิดปัญหาด้านอาชญากรรมต่างๆ 
มากมาย บุคคลที่ปฏิเสธกรรมและผลแห่งกรรมในทางพระพุทธศาสนาจัดเป็นพวกมิจฉาทิฏฐิ บุคคลเหล่านี้เมื่อ
คราวดับขันธ์สิ้นชีวิตไปแล้ว มิจฉาทิฏฐิอกุศลกรรมก็จักชักนำเขาเหล่านั้นไปสู่นิริยภูมิ บังเกิดเป็นสัตว์นรก 
ได้รับทุกข์โทษอย่างแสนสาหัสในโลกันตนรก 



136. Journal of Buddhist Innovation Review 
Vol. 4 No. 3 September - December  2023 

หลักสูตรพุทธศาตรมหาบัณฑิต  สาขาวิชาพุทธนวัตกรรมการสื่อสาร   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

คำว่า กรรม ในทัศคติของหลายท่านเข้าใจว่า  หมายถึงสิ่งที่ไม่ดี สิ่งที่ชั่ว สิ่งเลวทราม หรือผลลัพธ์ที่
ได้รับจากการกระทำในสิ่งที่ไม่ดี สิ่งที่ชั่ว สิ่งเลวทรามนั่นเอง หรือในภาษาที่พูดกันว่า เคราะห์ร้ายมักตกอยู่แก่
กรรม เคราะห์ดีมักตกอยู่แก่บุญ เมื่อใครประสบเคราะห์ร้าย คือทุกข์ภัยพิบัติต่างๆ ก็พูดว่าเป็นกรรมของเขา แต่
เมื่อใครประสบเคราะห์ดีมักพูดว่าเป็นบุญของเขา (สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปริ
นายก, ความเข้าใจเรื ่องกรรม, (ความเข้าใจเรื ่องกรรม, 2556, หน้า 1-2) นี่คือความเข้าใจเรื ่องกรรมของ
พุทธศาสนิกชนชาวไทยในปัจจุบัน แต่สำหรับความหมายที่ถูกต้องตามหลักการในทางพระพุทธศาสนาที่ปรากฏ
ในคัมภีร์พระไตรปิฎก คำว่า กรรม แปลตามศัพท์ว่า การงาน หรือการกระทำ แต่ในทางธรรมต้องจำกัด
ความจำเพาะลงไปว่า หมายถึง การกระทำที่ประกอบด้วยเจตนา หรือการกระทำที่เป็นไปด้วยความจงใจ ถ้าเป็น
การกระทำที่ไม่มีเจตนา ก็ไม่เรียกว่าเป็นกรรมในความหมายทางธรรม เจตนา ได้แก่ เจตจำนง ความจงใจ การ
เลือกคัดตัดสินใจ มุ่งหมายที่จะกระทำ หรือพลังนำที่เป็นตัวกระทำนั่นเอง (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ป
ยุตฺโต), 2562, หน้า 251)  ดังพุทธพจน์ที่ปรากฏในนิพเพธิกสูตร ว่า “เจตนาหํ ภิกฺขเว กมฺมํ วทามิ เจตยิตฺวา 
กมฺมํ กโรติ กาเยน วาจาย มนสา” เป็นต้น แปลความว่า “ภิกษุท้ังหลาย เพราะอาศัยเหตุนี้ว่า เรากล่าวเจตนาว่า
เป็นตัวกรรม บุคคลคิดแล้ว จึงกระทำกรรมด้วยกาย วาจา ใจ” (พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาเตปิฏกํ 
2500, 2535; เล่มที่ 22 ข้อ 62 หน้า 394 และ เล่มที่ 22 ข้อ 63 หน้า 577) ดังนั้น คำว่า กรรม ตามความหมาย
ที่ถูกต้องตามหลักการในทางพระพุทธศาสนาจัดเป็นคำกลางๆ ไม่ได้เจาะจงว่า ดีหรือชั่ว และต้องประกอบด้วย
เจตนาเป็นมูลเหตุแห่งการกระทำตามที่พระพุทธองค์ได้ตรัสแสดงไว้ ซึ่งแบ่งประเภทของกรรมตามคุณภาพ หรือ
ตามธรรมที่เป็นมูลเหตุ แบ่งได้เป็น 2 อย่าง คือ 1) อกุศลกรรม กรรมที่เป็นอกุศล การกระทำที่ไม่ดี กรรมชั่ว 
หมายถึง การกระทำที่เกิดจากอกุศลมูลคือ โลภะ โทสะ หรือโมหะ 2) กุศลกรรม กรรมที่เป็นกุศล การกระทำที่
ดี หรือกรรมดี หมายถึง การกระทำที่เกิดจากกุศลมูล หรือ อโลภะ อโทสะ หรืออโมหะ (พุทธธรรม (ฉบับปรับ
ขยาย), 2562, หน้า 253) 

จากประเด็นปัญหาความเข้าใจเรื่องกรรมของพุทธศาสนิกชนในปัจจุบันที่คลาดเคลื่อนไปจากหลักคำ
สอนของพระพุทธองค์ที่ปรากฏในคัมภีร์พระไตรปิฎก และความเคลือบแคลงใจของพุทธศาสนิกชนในการให้ผล
ของกรรมกรรมดี กรรมชั่ว ผู้วิจัยจึงเลือกศึกษาค้นคว้าเฉพาะเรื่องกรรมและพุทธวิธีการสื่อสารเรื่องกรรมที่ปรากฏ
อยู่ในคัมภีร์พระไตรปิฎก และคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาทอ่ืนๆ ตลอดจนเอกสารงานวิชาการต่างๆ ที่เกี่ยวข้อง 
เพื่อจักได้ทราบถึงพุทธนวัตกรรมการสื่อสารเรื่องกรรมที่ถูกต้อง ตรงกับหลักคำสอนทางพระพุทธศาสนา และ
ยึดถือเป็นแนวทางในการเป็นพุทธนวัตกรเผยแผ่หลักธรรมเรื่องกรรมที่ถูกต้องเป็นวิทยาทานให้กับพุทธศาสนิกชน
และประชาชนที่สนใจศึกษา เพ่ือสืบสานอายุพระพุทธศาสนาให้เจริญยั่งยืนสืบต่อไป  
วัตถุประสงค์ของการวิจัย 

 1. เพ่ือวิเคราะห์หลักคำสอนเรื่องกรรมที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท 
2. เพ่ือวิเคราะห์พุทธวิธีการสื่อสารเรื่องกรรมของพระพุทธเจ้าที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท 
3. เพ่ือนำเสนอพุทธนวัตกรรมการสื่อสารเรื่องกรรมของพระพุทธเจ้า 

วิธีดำเนินการวิจัย 
 การวิจัยครั้งนี้ เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร (Document) โดยศึกษาค้นคว้าทางเอกสารซึ่งมีลำดับ 



วารสาร พุทธนวัตกรรมปริทรรศน์   137. 
ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 กันยายน - ธันวาคม  2566 

หลักสูตรพุทธศาตรมหาบัณฑิต  สาขาวิชาพุทธนวัตกรรมการสื่อสาร   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

1. ข้อมูลชั ้นปฐมภูมิ ค้นคว้าข้อมูลจากคัมภีร์พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาเตปิฏกํ 
พุทธศักราช 2500 และคัมภีร์พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พุทธศักราช 2539 

2. ข้อมูลชั้นทุติยภูมิ อรรถกถา และคัมภีร์ต่างๆ ในพระพุทธศาสนาเถระวาทที่เกี่ยวข้องกับการ
สื่อสารเรื่องกรรมของพระพุทธเจ้า ได้ศึกษาค้นคว้าข้อมูลจาก ตำรา เอกสาร บทความ หนังสือพิมพ์ ข้อมูลทาง
ออนไลน์ วิทยานิพนธ์ และงานวิจัยต่างๆ ของนักวิชาการทางพระพุทธศาสนา 

3. รวบรวมข้อมูลแล้วนำมาเรียบเรียงย่อความจากข้อมูลที่น่าเชื่อถือได้ คือ ข้อมูลปฐมภูมิและ
ข้อมูลทุติยภูมิ โดยนำมาวิจัยเอกสารเกี่ยวกับการสื่อสารเรื่องกรรมของพระพุทธเจ้า 

4. นำเสนอผลงานวิจัยที่ได้รับจากการศึกษาวิจัย  
ผลการวิจัย  

ผลการวิจัยนี้ได้ค้นพบประเด็นที่ตอบวัตถุประสงค์ดังนี้ 
หลักคำสอนเรื่องกรรมที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท 

การได้รับผลจากการกระทำดีและชั่ว ในทางพระพุทธศาสนาเรียกว่า วิบากแห่งกรรม จัดเป็น
การกระทำที่ประกอบด้วยเจตนา คือกระทำด้วยความจงใจหรือจงใจทำ จะดีก็ตาม ชั่วก็ตาม ซึ่งการกระทำดี 
เรียกว่า กรรมดี การกระทำชั่ว เรียกว่า กรรมชั่ว (พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์, 2563, หน้า 4) 
เพื่อความสมบูรณ์ของความหมายของกรรม ต้องมุ่งหมายเอาเจตนาเป็นตัวตั้งเสมอไป เพราะเจตนาเป็นตัว
กำหนดให้บุคคลเข้าไปมีส่วนเกี่ยวข้องกับการกระทำเสมอ  หรือจะนำพามาซึ่งกุศลเกื้อกูลต่อประโยชน์สุข ล้วน
เป็นอำนาจของเจตนาทั้งสิ้น การกระทำใดไร้ซึ่งเจตนา ย่อมไม่มีผลตามกรรมนิยาม คือ ไม่เป็นกรรม ไม่เป็นไป
ตามกฎแห่งกรรม โดยแบ่งประเภทของกรรมตามที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท ดังนี้ 

1. กรรม จำแนกตามคุณภาพ ตามธรรมที่เป็นมูลเหตุ 2 ประเภท คือ 1) อกุศลกรรม กรรมที่
เป็นอกุศล 10 ประเภท พระพุทธองค์ทรงแสดงไว้เพื่อต้องการให้ได้ทราบถึงรากเหง้าแห่งปัญหาอันเป็นต้นเหตุ
แห่งความชั ่ว คือ โลภะ โทสะ โมหะ จัดเป็นอกุศลมูลที่จะส่งผลให้จิตเสียคุณภาพและเสื ่อมสมรรถภาพ 

(สำนักงานแม่กองธรรมสนามหลวง, 2560, หน้า 20-21) เมื่อเกิดขึ้นในจิตแล้วย่อมเกิดขึ้นเพ่ือไม่เป็นประโยชน์ 
เพื่อความทุกข์และเพื่อความอยู่ไม่ผาสุก จัดเป็นมลทินภายใน (พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาเตปิฏกํ, 
2535; เล่ม 15 ข้อ 113 หน้า 85, พระไตรปิฎกภาษาไทย, เล่ม 15 ข้อ 113 หน้า 130) เมื่ออกุศลมูลอย่างใด
อย่างหนึ่งเกิดขึ้นแล้ว อกุศลอย่างอื่นที่ยังไม่เกิดขึ้นก็เกิดขึ้น ที่เกิดขึ้นแล้วก็เจริญมากขึ้นไปอีก อีกทั้งยังเป็น
ปัจจัยนำให้สัตว์บางพวกในโลกนี้ตกลงไปสู่ความเสื่อม ความทุกข์ และหลังจากตายแล้วก็ส่งผลให้ไปเกิดใน
อบายภูมิ ทุกคติ วินิบาต นรก (พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาเตปิฏกํ , 2535; เล่ม 12 ข้อ 440 หน้า 
473) และ (พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาเตปิฏกํ , 2535; เล่มที่ 11 ข้อ 347 หน้า 362) 2) กุศลกรรม 
กรรมที่เป็นกุศล 10 ประเภท พระพุทธองค์ทรงแสดงไว้ว่า เป็นการกระทำที่มีความประพฤติสม่ำเสมอ 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539; เล่ม 12 ข้อ 441 หน้า 475) ความประพฤติ
ธรรมที่เกิดจากกุศลมูลคือ อโลภะ อโทสะ อโมหะ อันเป็นรากเหง้าหรือมูลเหตุของความดี เป็นสาเหตุให้คนทำ
ความดี เมื่อกุศลมูลอย่างใดอย่างหนึ่งเกิดขึ้น กุศลอย่างอื่นที่ยังไม่เกิดก็เกิดขึ้น ที่เกิดขึ้นแล้วก็เจริญมากขึ้น จึง

ควรทำให้เกิดมีในจิตใจ (สำนักงานแม่กองธรรมสนามหลวง, 2560, หน้า 21-22) 



138. Journal of Buddhist Innovation Review 
Vol. 4 No. 3 September - December  2023 

หลักสูตรพุทธศาตรมหาบัณฑิต  สาขาวิชาพุทธนวัตกรรมการสื่อสาร   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

2. กรรม จำแนกตามทวาร คือทางที่ทำกรรม หรือทางแสดงออก 3 ประเภท (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539; เล่ม 13 ข้อ 57 หน้า 55) คือ 1) ทางกาย อกุศลกรรมที่
บุคคลแสดงออกด้วยการกระทำทางกายประกอบด้วย การฆ่าสัตว์ การลักทรัพย์ การประพฤติผิดในกาม ส่วน
กุศลกรรมที่บุคคลแสดงออกด้วยการกระทำทางกายประกอบด้วย การละเว้นขาดจากการฆ่าสัตว์ การละเว้น
ขาดจากการลักทรัพย์ การละเว้นขาดจากการประพฤติผิดในกาม 2) ทางวาจา อกุศลกรรมที่บุคคลแสดงออก
ด้วยการกระทำทางวาจาประกอบด้วย การพูดเท็จ พูดส่อเสียด พูดคำหยาบ พูดเพ้อเจ้อ ส่วนกุศลกรรมที่บุคคล
แสดงออกด้วยการกระทำทางวาจาประกอบด้วย การละเว้นขาดจากการพูดเท็จ การละเว้นขาดจากการพูด
ส่อเสียด การละเว้นขาดจากการพูดคำหยาบ การละเว้นขาดจากการพูดเพ้อเจ้อ 3) ทางใจ อกุศลกรรมที่บุคคล
แสดงออกด้วยการกระทำทางใจประกอบด้วย การเพ่งเล็งอยากได้ของเขา มีจิตพยาบาท เป็นมิจฉาทิฏฐิ ส่วน
กุศลกรรมที่บุคคลแสดงออกด้วยการกระทำทางใจประกอบด้วย การไม่เพ่งเล็งอยากได้ของเขา มีจิตไม่พยาบาท 
เป็นสัมมาทิฏฐิ 

3. กรรม จำแนกตามลักษณะและการให้ผล 4 ประเภท (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย, 2539; เล่ม 21 ข้อ 232-233 หน้า 345-358) คือ 1) กรรมดำ เป็นกรรมที่มีผลนำสัตว์ให้
เกิดในอบาย 4 คือ นรก สัตว์เดรัจฉาน เปรต อสุรกาย เป็นผลมาจากการกระทำทางกาย วาจา ใจ ที่ประกอบใน
อกุศลกรรบท 10 ที่จัดเป็นทุกข์ เมื่อบุคคลถูกผัสสะที่เป็นทุกข์กระทบก็จะเสวยความทุกข์โดยส่วนเดียว เรียกว่า 
กรรมดำมีวิบากดำ 2) กรรมขาว เป็นกรรมที่ทำสัตว์ให้มีความสุขส่งผลให้ไปเกิดในสวรรค์ เป็นผลมาจากการสั่ง
สมพอกพูนกรรมทางกาย วาจา ใจ ที่ไม่เป็นทุกข์ ประกอบในกุศลกรรบท 10 จัดเป็นสุข เมื่อบุคคลถูกผัสสะที่
เป็นความสุขกระทบก็จะเสวยความสุขโดยส่วนเดียว ไม่มีอะไรเบียดเบียน เรียกว่า กรรมขาวมีวิบากขาว 3) 
กรรมทั้งดำและขาวมีวิบากทั้งดำและขาว เป็นกรรมที่ทำให้สัตว์ต้องประสบทั้งทุกข์และสุข เพราะการสั่งสมพอก
พูนกรรมทางกาย วาจา ใจ ที่เป็นทั้งกรรมดำและกรรมขาว เหมือนมนุษย์ กามาวจรเทวดา และเปรตวิมานบาง
พวก 4) กรรมทั้งไม่ดำและไม่ขาว มีวิบากทั้งไม่ดำและไม่ขาว เป็นกรรมที่กระทำแล้วไม่ก่อให้เกิดกรรม เป็นข้อ
ปฏิบัติอันนำไปสู่ความดับกรรมที่เรียกว่า กรรมนิโรธคามินีปฏิปทา เกิดจาก อโลภะ อโทสะ อโมหะ เป็นโลกุตร
กุศล เป็นกรรมที่ทำให้สิ้นกรรม คือไม่ทำให้มีการก่อกรรม หรือการก่อตัวของกรรม  

4. กรรม จำแนกตามหลักเกณฑ์เกี่ยวกับการให้ผล 12 ประเภท (คัมภีร์วิสุทธิมรรค, 2554, หน้า 
999)  แยกเป็น 3 หมวด คือ 1) หมวดที่ 1 กรรมให้ผลตามคราว 4 ประเภท ประกอบด้วยทิฏฐธรรมเวทนียกรรม 
อุปปัชชเวทนียกรรม อปราปริยเวทนียกรรม และอโหสิกรรม กรรมทั้ง 4 ประเภทนี้ จัดเป็นกรรมที่ยึดเวลาให้ผล
เป็นเกณฑ์ ถ้ามีเจตนากระทำที่รุนแรง กรรมก็จะให้ผลที่รวดเร็วทันตาเห็น แต่ถ้าเพลาลงกว่านั้น กรรมก็จะ
ให้ผลในคราวถัดๆ ไป 2) หมวดที่ 2 กรรมให้ผลตามกิจ 4 ประเภท ประกอบด้วยชนกกรรม อุปัตถัมภกรรม อุป
ปีฬกกรรม และอุปฆาตกกรรม กรรมทั้ง 4 ประเภทนี้ จัดเป็นกรรมที่มุ่งเน้นถึงหน้าที่ที่มันกระทำเป็นหลัก หรือ
เอาหน้าที่ข้องกรรมนั้นๆ เป็นเครื่องแบ่ง 3) หมวดที่ 3 กรรมให้ผลตามลำดับ 4 ประเภท ประกอบด้วยครุกกรรม 
พหุลกรรมหรืออาจิณณกรรม อาสันนกรรม และกตัตตากรรมหรือ กตัตตาวาปนกรรม กรรมทั้ง 4 ประเภทนี้ 
จัดเป็นกรรมที่พิจารณาจากการเอาน้ำหนักแห่งการกระทำกรรมเป็นเครื่องกำหนด กรรมทั้ง 3 หมวดนี้เป็นทั้ง
ฝ่ายอกุศลกรรมและกุศลกรรม ล้วนให้ผลต่อผู้ที่กระทำทั้งสิ้น 

 



วารสาร พุทธนวัตกรรมปริทรรศน์   139. 
ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 กันยายน - ธันวาคม  2566 

หลักสูตรพุทธศาตรมหาบัณฑิต  สาขาวิชาพุทธนวัตกรรมการสื่อสาร   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

พุทธวิธีการสื่อสารเรื่องกรรมของพระพุทธเจ้าที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท 

เทศนาวิธีของพระพุทธองค์แม้เป็นเพียงธรรมมีกถาหรือการสนทนากันทั่วไป ก็จะประสบผลสำเร็จ 
ส่งผลให้ผู้รับฟังเกิดสติปัญญา ตั้งมั่นอยู่ในศีลธรรม ละเลิกการกระทำชั่วทั้งปวง การที่พระพุทธองค์ทรงประสบ
ผลสำเร็จในการเผยแผ่พระสัทธรรมนั้น เพราะพระองค์ทรงประกอบด้วยคุณลักษณะ 4 ประการ (พจนานุกรม
พุทธศาสตร์ ฉบับ ประมวลธรรม, 2533, หน้า 172)  คือ1) สันทัสสนา ชี้แจงให้เห็นชัด คือ จะสอนอะไร ก็ชี้แจง
จำแนกแยกแยะอธิบายและแสดงเหตุผลให้ชัดเจน จนผู้ฟังเข้าใจแจ่มแจ้ง เห็นจริงเห็นจัง ดังจูงมือไปดูเห็นกับ
ตา เป็นการชี้แจงให้เข้าใจชัดเจนมองเป็นเรื่องราวและเหตุผลต่างๆ แจ่มแจ้ง เหมือนจูงมือไปดูให้เห็นประจักษ์
กับสายตา 2) สมาทปนา ชวนใจให้อยากรับเอาไปปฏิบัติ คือ สิ่งใดควรปฏิบัติหรือหัดทำ ก็แนะนำหรือบรรยาย
ให้ซาบซึ้งในคุณค่า มองเห็นความสำคัญที่จะต้องฝึกฝนบำเพ็ญ จนใจยอมรับ อยากลงมือทำ หรือนำไปปฏิบัติ 
3) สมุตเตชนา เร้าใจให้อาจหาญแกล้วกล้า คือ ปลุกเร้าใจให้กระตือรือร้น เกิดความอุตสาหะ มีกำลังใจแข็งขัน 
มั่นใจที่จะทำให้สำเร็จจงได้ สู้งาน ไม่หวั่นระย่อไม่กลัวเหนื่อย ไม่กลัวยาก 4) สัมปหังสนา ปลอบชโลมใจให้สด
ชื่นร่าเริง คือ บำรุงจิตให้แช่มชื่นเบิกบาน โดยชี้ให้เห็นผลดีหรือคุณประโยชน์ที่จะได้รับและทางที่จะก้าวหน้า
บรรลุผลสำเร็จยิ่งขึ้นไป ทำให้ผู้ฟังมีความหวังและร่าเริงเบิกบานใจ หรือเป็นการบรรยายให้สนุก สดชื่นแจ่มใส 
เบิกบานใจ ทำให้ผู้ฟังมองเห็นผลดีและทำสำเร็จ 

นอกจากนี้พระพุทธองค์ทรงมีกลวิธีและอุบายประกอบการสอนหรือเทศนาอีก 9 ประการ (พุทธ
วิธีการสอน Buddha’s Teaching Methods., 2559, หน้า 14)คือ 1) มีการยกอุทาหรณ์และเล่านิทานประกอบ 
การยกตัวอย่างประกอบคำอธิบายและการเล่านิทานประกอบการสอนนั้น ช่วยให้เข้าใจความได้ง่ายและชัดเจน 
ช่วยให้จำได้แม่นยำ เห็นจริงและเกิดความเพลิดเพลิน ทำให้การเรียนการสอนมีอรรรสยิ ่งขึ ้น 2) มีการ
เปรียบเทียบด้วยข้ออุปมา คำอุปมาช่วยให้เรื่องที่ลึกซึ้งและเข้าใจยากปรากฏความหมายเด่นชัดออกมาและ
เข้าใจง่ายขึ้น มักใช้ในการอธิบายสิ่งที่เป็นนามธรรม เปรียบเทียบให้เห็นชัดด้วยสิ่งที่เป็นรูปธรรม หรือแม้เปรียบ
เรื่องที่เป็นรูปธรรมด้วยข้ออุปมาแบบรูปธรรม ก็ช่วยให้เกิดความหนักแน่นขึ้น 3) มีการใช้อุปกรณ์การสอน ใน
สมัยพุทธกาล ทรงใช้บุคคล เหตุการณ์ สถานที่และสภาพแวดล้อมทางสังคม เป็นสื่อในการเรียนการสอน 4) มี
การทำเป็นตัวอย่าง วิธีสอนที่ดีที่สุดอย่างหนึ่งโดยเฉพาะในทางจริยธรรม คือ การทำเป็นตัวอย่าง ซึ่งเป็นการ
สอนแบบไม่ต้องกล่าวสอนเป็นทำนองการสาธิตให้ดู แต่ที่พระพุทธเจ้าทรงกระทำนั้น เป็นไปในรูปที่พระองค์
ทรงเป็นผู้นำที่ดี การสอนโดยทำเป็นตัวอย่างก็คือพระจริยาวัตรอันดีงามที่เป็นอยู่โดยปกตินั่นเอง 5) มีการเล่น
ภาษา เล่นคำและใช้คำในความหมายใหม่ การเล่นภาษาและเล่นคำ เป็นเรื่องของความสามารถในการใช้ภาษา
ผสมปฏิภาณ ข้อนี้เป็นการแสดงให้เห็นถึงพระปรีชาสามารถของพระพุทธเจ้าที่ทรงมีความรอบรู้ไปทุกด้าน 6) มี
การรู้จักจังหวะและโอกาส ผู้สอนจะต้องรู้จักใช้จังหวะและโอกาสให้เป็นประโยชน์ เมื่อยังไม่ถึงจังหวะ ไม่เป็น
โอกาส เช่น ผู้เรียนยังไม่พร้อม ยังไม่เกิดปริปากะแห่งญาณหรืออินทรีย์ก็ต้องมีความอดทนหรือไม่ดึงดันทำ แต่
ต้องตื่นตัวอยู่เสมอ เมื่อถึงจังหวะหรือเป็นโอกาสก็ต้องมีความฉับไวที่จะจับมาใช้ให้เป็นประโยชน์ ไม่ปล่อยให้
ผ่านเลยไปเสียเปล่า 7) มีความยืดหยุ่นในการใช้วิธีการ ถ้าผู้สอนๆ อย่างไม่มีอัตตา ตัดตัณหามานะทิฏฐิ ก็จะมุ่ง
ไปยังผลสำเร็จในการเรียนรู้เป็นสำคัญ สุดแต่จะใช้กลวิธีใดให้การสอนได้ผลดีที่สุด ก็จะทำในทางนั้น ไม่กลัวว่า
จะเสียเกียรติ ไม่กลัวจะถูกรู้สึกว่าแพ้ บางคราวเมื่อสมควรยอมก็ต้องยอมให้ผู้เรียนรู้สึกว่าตัวเขาเก่ง บางคราว
สมควรข่มก็ข่ม บางความสมควรโอนอ่อนผ่อนตามก็ยอมตาม สมควรขัดก็ขัด สมควรคล้อยก็คล้อย สมควร



140. Journal of Buddhist Innovation Review 
Vol. 4 No. 3 September - December  2023 

หลักสูตรพุทธศาตรมหาบัณฑิต  สาขาวิชาพุทธนวัตกรรมการสื่อสาร   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ปลอบก็ปลอบ 8) มีการลงโทษและให้รางวัล แม้พระพุทธองค์จะทรงใช้การชมเชยยกย่องบ้าง ก็เป็นไปในรูปการ
ยอมรับคุณความดีของผู้นั้น กล่าวชมโดยธรรม ให้เขามั่นใจในการกระทำความดีของตนแต่ไม่ให้เกิดเป็นการ
เปรียบเทียบข่มคนอื่น บางทีทรงชมเพื่อให้ถือเป็นตัวอย่าง หรือเพื่อแก้ความเข้าใจผิด ให้ตั้งทัศนคติที่ถูก 9) มี
กลวิธีแก้ปัญหาเฉพาะหน้า ปัญหาเฉพาะหน้าที่เกิดขึ้น ต่างครั้งต่างคราว ย่อมมีลักษณะแตกต่างกันไปไม่มีที่สุด 
การแก้ปัญหาเฉพาะหน้าย่อมอาศัยปฏิภาณ คือความสามารถในการประยุกต์หลักวิธีการและกลวิธีต่างๆ มาใช้
ให้เหมาะสม เป็นเรื่องเฉพาะครั้งเฉพาะคราวไป 

นำเสนอพุทธนวัตกรรมการสื่อสารเรื่องกรรมของพระพุทธเจ้า 
พุทธนวัตกรรมการสื่อสารเรื่องกรรม มาจากคำว่า พุทธธรรม+นวัตกรรม+การสื่อสาร+กรรม 

โดยคำว่า พุทธธรรม หมายถึง (พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์, 2563, หน้า 295-296) พระธรรม
และพระคุณสมบัติของพระพุทธเจ้า นวัตกรรม หมายถึง (พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ.2554 , 
(สืบค้น 30 ธันวาคม 64), แหล่งที่มา ww. dictionary.orst.go.th) การกระทำหรือสิ่งที่ทำขึ้นใหม่หรือแปลก
จากเดิมซ่ึงอาจจะเป็นความคิด วิธีการ หรืออุปกรณ์ เป็นต้น การสื่อสาร หมายถึง (พจนานุกรม, (วันที่สืบค้น 
30 ธันวาคม 64), แหล่งที่มา www. dictionary.orst.go.th) วิธีการนำถ้อยคำ ข้อความ หรือหนังสือ เป็น
ต้น จากบุคคลหนึ่งหรือสถานที่หนึ่งไปยังอีกบุคคลหนึ่งหรืออีกสถานที่หนึ่ง กรรม หมายถึง (พจนานุกรมพุทธ
ศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์, 2563, หน้า 4-5) กระทำที่ประกอบด้วยเจตนา คือกระทำด้วยความจงใจหรือจงใจ
ทำ จะดีก็ตาม ชั่วก็ตาม ซึ่งการกระทำดี เรียกว่า กรรมดี การกระทำชั่ว เรียกว่า กรรมชั่ว ในการนำเสนอพุทธ
นวัตกรรมการสื่อสารเรื่องกรรมของพระพุทธเจ้า ผู้วิจัยได้ค้นคว้าตัวอย่างจากคัมภีร์พระไตรปิฎก อรรถกถา 
พร้อมทั้งทบทวนแนวคิด ทฤษฎีที่เกี่ยวข้องที่สามารถสนับสนุนประเด็นงานข้างต้น ดังมีรายละเอียดดังต่อไปนี้ 

พุทธนวัตกรรมการสื่อสารเรื่องกรรมของพระพุทธเจ้าตามหลักเทศนา 4  
1) สันทัสสนา ชี้แจงให้เห็นชัด ตัวอย่าง พระพุทธองค์ทรงแสดงเหตุที่เจ้าศากยะต้องล้มตาย

เป็นจำนวนมากในชาตินี้ เพราะทรงพิจารณาเห็นถึงบุพกรรมของเหล่าเจ้าศากยะที่เคยกระทำไว้เมื ่อครั้ง
อดีตชาติโดการโปรยยาพิษลงในแม่น้ำส่งผลให้มีคนตายเป็นจำนวนมาก (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย, 2539; เล่ม 1 ข้อ 35 หน้า 326) 

2) สมาทปนา ชวนใจให้อยากรับเอาไปปฏิบัติ ตัวอย่าง พระพุทธองค์ทรงโปรดนายพรานกุก
กุฏมิตรและครอบครัวให้งดทำปาณาติบาตด้วยการตรัสสอนด้วยอนุปุพพิกถา จนหมดสงสัยในรัตนะ 3 กลับ
ตัวเป็นผู้ไม่ทำกรรมคือปาณาติบาตตลอดชีวิต (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 
2539; เล่ม 2 ข้อ 102 หน้า 23 ) 

3) สมุตเตชนา เร้าใจให้อาจหาญแกล้วกล้า ตัวอย่าง พระพุทธองค์ทรงเปล่งพระรัศมีปลุก
ใจมัฏฐกุณฑลีผู้นอนป่วยใกล้ตายอยู่นอกระเบียงบ้านให้เลื่อมใสในพระองค์แล้ว เมื่อเขาทำกาละไปแล้วได้ไป
เกิดในวิมานทองคำสูง 30 โยชน์ ในสวรรค์ชั้นดาวดึงส์ (พระอรรถกถภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539; เล่ม 1 หน้า 25) 

4) สัมปหังสนา ปลอบชโลมใจให้สดชื่นร่าเริง ตัวอย่าง พระพุทธองค์ทรงปลอบโยนพระเจ้าป
เสนทิโกศลผู้ถูกเปรตตามหลอกหลอนเพราะคิดจะแย่งเมียชาวบ้าน ด้วยการตรัสบอกว่า “อย่าได้หวาดหวั่น 
ไม่มีอันตรายแก่พระองค์”พระดำรัสนั้นสร้างความเบาพระราชหฤทัยแก่พระราชา แล้วทรงแสดงธรรมเ รื่อง



วารสาร พุทธนวัตกรรมปริทรรศน์   141. 
ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 กันยายน - ธันวาคม  2566 

หลักสูตรพุทธศาตรมหาบัณฑิต  สาขาวิชาพุทธนวัตกรรมการสื่อสาร   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

โทษแห่งปรทาริกกรรมของเปรตเหล่านั้นให้พระราชาสดับ (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539; เล่ม 1 ข้อ 45 หน้า 417) 

พุทธนวัตกรรมการสื่อสารเรื่องกรรมของพระพุทธเจ้าตามหลักเทศนา 9  
1) การยกอุทาหรณ์และเล่านิทานประกอบ ตัวอย่าง พระพุทธองค์ทรงตรัสเล่าสาเหตุที่อ

ปุตตกะเศรษฐีไม่มีบุตรด้วยการตรัสเล่าบุรพกรรมของเขาว่า อดีตชาติเขาเคยหลอกเด็กน้อยผู้เป็นหลานชาย
เข้าไปในป่าแล้วได้ทำการบีบคอจนเด็กน้อยขาดอากาศหายใจและเสียชีวิต แล้วได้ทิ้งศพเด็กน้อยไว้ในป่านั้น 
นี่เป็นบุพกรรมของเศรษฐีนั้น (อรรถกถภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 2560, ข้อ 252 หน้า 
517)  

2) การเปรียบเทียบด้วยข้ออุปมา ตัวอย่าง พระพุทธองค์ทรงตรัสสอนสอนกุลบุตรผู้ที ่ถูก
ภรรยาสวมเขา ด้วยการตรับเปรียบสตรีผู้เล่นชู้อุปมาเหมือนของ 5 อย่าง คือ สตรีในโลกเป็นเหมือนแม่น้ำ 
หนทาง โรงดื่มสุรา ที่พักและบ่อน้ำ เพราะเวลาย่อมไม่มีแก่สตรีเหล่านั้น ความเป็นผู้มักประพฤตินอกใจ เป็น
มลทินของสตรี (อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2560, ข้อ 186 หน้า 326)   

3) การใช้อุปกรณ์การสอน ตัวอย่าง พระพุทธองค์ประสงค์จะโปรดพรานเบ็ดชื่อ อริยะ 
เพราะทรงเห็นอุปนิสัยแห่งโสดาปัตติมรรคของเขา จึงทรงใช้ชื่อของพระสาวกเป็นอุปกรณ์ในการสอนด้วย
การตรัสถามชื่อของพระสาวกแต่ละรูป แล้วตรัสถามชื่อของพรานเบ็ดเป็นคนสุดท้าย แล้วแสดงธรรมโปรด
จนเขาได้ดวงตาเห็นธรรมตั้งอยู่ในโสดาปัตติผล (อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 
2560, ข้อ 202 หน้า 367)  

4) การทำเป็นตัวอย่าง ตัวอย่าง พระพุทธองค์ทรงชำระกายของพระติสสะเถระผู้มีการเปื่อย
เน่าด้วยพระองค์เอง เพราะภิกษุทั้งหลายพากันหลีกหนีด้วยความรังเกียจในตัวเธอ เมื่อพระเถระมีร่างกาบ
เบาสบายแล้วแสดงธรรมโปรด พระปูติคัตตติสสเถระบรรลุพระอรหัตพร้อมด้วยปฏิสัมภิทาแล้วก็ปรินิพพาน 
(อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2560, ข้อ 30 หน้า 300)    

5) การเล่นภาษา ตัวอย่าง พระพุทธองค์ทรงหยุดการทำบาปของโจรองคุลิมาลด้วยการตรัส
เล่นคำในความหมายใหม่เมื่อครั้งที่โจรองคุลิมาลติดตามมาด้านหลังเพื่อปลงพระชนม์พระองค์เพื่อเอานิ้วมา
ทำพวงมาลัยห้อยคอ เมื่อโจรองคุลิมาลสงบลงแล้วจึงแสดงธรรมโปรด ต่อกาลไม่นานท่านก็ได้บรรลุพระ
อรหัต (อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2560, ข้อ 142 หน้า 160)  

6) การรู้จักจังหวะและโอกาส ตัวอย่าง พระพุทธองค์ทรงรอจังหวะให้พระสุนทรสมุทรเกิด
ความสังเวชเพราะถูกหญิงแพศยาคนหนึ่งล่อลวงด้วยมารยาหญิง 40 อย่างเพื่อให้พระเถระลาสิกขา เมื่อสบ
โอกาสจึงแผ่พระรัศมีไปแสดงธรรมโปรดพระสุนทรสมุทร ในกาลจบเทศนา พระเถระบรรลุพระอรหัตแล้ว  
(อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2560, ข้อ 297 หน้า 629)    

7) ความยืดหยุ่นในการใช้วิธีการ ตัวอย่าง พระพุทธองค์ทรงยกเรื่องจริงข่มชัมพุกชีวกลวง
มหาชนผู้อันธพาลในโลก เคี้ยวกินคูถ นอนบนแผ่นดินอย่างเดียว  เป็นผู้เปลือยเที่ยวไป ถอนผมด้วยท่อน
แปรงตาลสิ้น 55 ปี ให้เขาเกิดความสลด เกิดความสังเวช มีหิริโอตตัปปะ แล้วแสดงอนุบุพพิกถาโปรด เมื่อ
จบเทศนาเขาได้บรรลุพระอรหัตพร้อมด้วยปฏิสัมภิทาแล้ว (อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2560, ข้อ 55 หน้า 462)   



142. Journal of Buddhist Innovation Review 
Vol. 4 No. 3 September - December  2023 

หลักสูตรพุทธศาตรมหาบัณฑิต  สาขาวิชาพุทธนวัตกรรมการสื่อสาร   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

8) การลงโทษและให้รางวัล ตัวอย่าง พระพุทธองค์ทรงตำหนิภิกษุชาวกรุงสาวัตถี 2 รูป ผู้ทำ
ปาณาติบาตด้วยการดีดก้อนกรวดสังหารหงส์ที่กำลังบินอยู่ตกลงมาตายอย่างอนาถต่อหน้าหมู่ภิกษุว่า เป็น
การกระทำกรรมอันหนักยิ่งนัก ภิกษุควรเป็นผู้สำรวมด้วยมือ เท้า และวาจา (อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2560, ข้อ 255 หน้า 525)   

พระพุทธองค์ทรงตรัสยกย่องพระธรรมารามเถระผู้หลีกเร้นจากหมู่ภิกษุด้วยการตั้งความ
พยายามเพื่อที่จะบรรลุพระอรหัตให้ได้ก่อนที่ประพุทธองค์จะปรินิพพาน แล้วทรงชื่นชมท่านว่า ภิกษุผู้มี
ความรักใคร่ในพระองค์แม้รูปอื่น พึงเป็นเช่นภิกษุธรรมารามะนี้ เพราะการปฏิบัติธรรมสมควรแก่ธรรม
เท่านั้น จึงชื่อว่าเป็นการบูชาพระองค์ (อรรถกถากภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2560, ข้อ 
257 หน้า 532)  9) กลวิธีแก้ปัญหาเฉพาะหน้า ตัวอย่าง พระพุทธองค์ทรงระงับความโกรธของเทวดาแมลู่ก
อ่อนตนหนึ่งที่ถูกพระภิกษุชาวเมืองอาฬวีรูปหนึ่งกำลังตัดต้นไม้แล้วพลั้งมือไปฟันถูกบุตรขาดเป็น 2 ท่อน 
ด้วยการตรัสสอนว่า พึงสะกดความโกรธที่พลุ่งขึ้น เหมือนคนห้ามรถกำลังแล่นไปได้ พระองค์เรียกผู้นั ้นว่า 
‘สารถี’ ส่วนคนนอกนี้เป็นเพียงผู้ถือเชือก เทวดาฟังแล้วก็ได้บรรลุโสดาปัตติผล แล้วทรงแก้ปัญหาที่อยู่ของ
เทวดานั้นด้วยชี้ไปที่ไม้ใหญ่ต้นหนึ่งข้างพระเชตวัน แล้วตรัสให้เทวดานั้นไปสิงสถิตอยู่ที ่นั ้น  (อรรถกถา
ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2560, ข้อ 175 หน้า 286)   
บทสรุป 

พระพุทธองค์ทรงสื่อสารเรื่องกรรมและผลของกรรมอย่างละเอียดโปรดพุทธศาสนิกชน โดยใช้หลัก
แห่งเทศนา 4 และหลักแห่งเทศนา 9 ตามที่ได้กล่าวมาแล้วในเบื้องต้นเป็นเครื่องมือในการสื่อสาร ซึ่งเป็นการ
สื่อสารที่ไม่เคยมีศาสดาองค์ไหนเคยแสดงโปรดสรรพสัตว์มาก่อนในยุคสมัยนั้น การสื่อสารของพระพุทธองค์จึง
จัดเป็น พุทธนวัตกรรม คือเป็นการเผยแผ่คำสอนเรื่องใหม่ที่ไม่เคยมีการเผยแผ่สั่งสอนมาก่อนของพระพุทธองค์ 
จึงไม่ใช่เรื่องง่ายที่พระพุทธองค์จะทรงโน้มน้าวจิตใจให้เหล่าสรรพสัตว์น้อมใจมารับฟังและเชื่อตามคำสั่งสอนของ
พระองค์ เพราะความเชื่อของคนในสมัยนั้นยังยึดติดอยู่กับความเชื่อและพิธีกรรมของศาสนาพราหมณ์ซึ่งเป็น
ความเชื่อดั้งเดิมที่ได้ฝังรากลึกมาอย่างยาวนาน ดังนั้น ก่อนที่พระพุทธองค์จะทรงเลือกแสดงธรรมโปรดแก่บุคคล
ใดบุคคลหนึ่งนั้น พระองค์ทรงทรงตรวจสอบอุปนิสัยของเขาเสียก่อนด้วยพระทศพลญาณ 10 เมื่อทรงทราบแน่
ชัดแล้วว่า บุคคลนั้นมีบุญเก่าที่เคยสั่งสมไว้สามารถเข้าใจหลักธรรมและบรรลุธรรมคุณวิเศษได้ จึงตัดสินพระทัย
ออกไปแสดงธรรมโปรด 

ฉะนั้น การสื่อสารด้วยพุทธนวัตกรรมนี้ส่งผลให้พระพุทธองค์ทรงประสบกับความสำเร็จทุกครั้งที่
ทรงเสด็จไปเทศนาสั่งสอนเผยแผ่พระพุทธศาสนา บุคคลและสรรพสัตว์ที่ได้รับฟังธรรมจากพระพุทธองค์ต่างก็
ได้ดวงตาเห็นธรรม บรรลุคุณวิเศษตามผลบุญที่ตนได้สั่งสมมาแล้วตั่งแต่อดีตชาติ ผลลัพธ์น้อยที่สุดคือทำให้ผู้รับ
ฟังตั้งอยู่ในศีล ยอมรับนับถือพระรัตนตรัยเป็นสรณะตลอดชีวิต เมื่อเขาจากโลกนี้ไปแล้วต่างก็มีสุคติโลกสวรรค์
เป็นที่ไป ณ เบื้องหน้า บางรูปบางคนก็ได้บรรลุพระนิพพาน ไม่ต้องกลับมาเกิดใหม่อีก ซึ่งเป็นพระประสงค์
สูงสุดของการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระพุทธองค์ เพราะการบรรลุพระนิพพานคือการพ้นทุกข์ตามหลัก
ของอริยสัจ 4 อย่างแท้จริง เปรียบดั่ง เปลวเทียนที่ดับวูบลง จะไม่มีไฟใหม่เกิดขึ้นอีกต่อไป 

 
 



วารสาร พุทธนวัตกรรมปริทรรศน์   143. 
ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 กันยายน - ธันวาคม  2566 

หลักสูตรพุทธศาตรมหาบัณฑิต  สาขาวิชาพุทธนวัตกรรมการสื่อสาร   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ข้อเสนอแนะ  
ผู้วิจัยมีความคาดหวังว่า งานวิจัยนี้จักเป็นประโยชน์เป็นคุณูปการต่อผู้ที่สนใจศึกษาค้นคว้าเรื่อง

หลักกรรมและการสื่อสารเรื่องกรรมของพระพุทธเจ้าตามที่ปรากฏอยู่ในคัมภีร์พระไตรปิฎกและอรรถกถา และ
สามารถนำเนื้อความในงานวิจัยนี้ไปต่อยอดในการทำงานวิจัยของผู้ที่กำลังศึกษาค้นคว้าเรื่องนี้อยู่ เมื่องานวิจัย
เล่มนี้สำเร็จแล้วผู้วิจัยมีแนวคิดจะนำเรื่องราวต่างๆ ที่เกี ่ยวกับเรื ่องกรรมและผลของกรรมไปทำเป็นธรรม
บรรยายประกอบภาพนิ่งและภาพเคลื่อนไหวเพื่อเผยแผ่ในสื่อสังคมออนไลน์ต่อไป เพื่อเป็นสื่ออุทาหรณ์สอนใจ
ให้กับคนรุ่นใหม่ในการทำความดี ละเว้นจากกรรมชั่ว อีกทั้งยังเป็นการเผยแผ่คำสอนทางพระพุทธศาสนาเรื่อง
กรรมและผลของกรรมให้เข้าถึงประชาชนคนรุ่นใหม่อีกด้วย เพราะถ้าคนในสังคมมีความละอายและเกรงกลัวต่อ
การกระทำกรรมชั่ว เพราะกลัวผลของกรรมชั่ว คนเหล่านั้นก็จะทำแต่กรรมดี เพราะต้องการรับผลแห่งกรรมดี 
สังคมก็จะประกอบไปด้วยคนดี มีศีลธรรม ปัญหาสังคมก็จะลดน้อยถอยลงไป การก่ออาชญากรรมที่รุนแรงก็จะ
หมดสิ้นไปจากสังคมด้วยเช่นกัน 

 
 
 
 
 
 
เอกสารอ้างอิง  
หนังสือ: 
คณาจารย์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2559). พุทธวิธีการสอน Buddha’s Teaching  

Methods. พิมพ์ครั้งที่ 2. พระนครศรีอยุธยา: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2535). พระไตรปิฎกภาษาบาลี  ฉบับมหาจุฬาเตปิฏกํ 2500.  กรุงเทพมหานคร:

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย  ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาจ ุฬาลงกรณราชว ิทยาล ัย.  (2560). อรรถกถาภาษาไทย  ฉบับมหาจ ุฬาลงกรณราชว ิทยาล ัย. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถร). (2554). คัมภีร์วิสุทธิมรรค. พิมพ์ครั้งที่ 10. กรุงเทพมหานคร: 

บริษัท ธนาเพลส จำกัด. 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2562). พุทธธรรม (ฉบับปรับขยาย). พิมพ์ครั ้งที ่ 53 (ฉบับ

ข้อมูลคอมพิวเตอร์ ครั้งที่ 22). จันทบุรี: โรงพิมพ์ทบพัน. 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต). พจนานุกรมพุทธศาสตร์  ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 19, นนทบุรี: 

โรงพิมพ์ เอส.อาร์.พริ้นติ้ง แมส โปรดักส์ จำกัด. 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2563). พจนานุกรมพุทธศาสน์  ฉบับประมวลศัพท์. พิมพ์ครั้งที่ 34. 

กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ผลิธัมม์, 2563. 



144. Journal of Buddhist Innovation Review 
Vol. 4 No. 3 September - December  2023 

หลักสูตรพุทธศาตรมหาบัณฑิต  สาขาวิชาพุทธนวัตกรรมการสื่อสาร   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

สำนักงานแม่กองธรรมสนามหลวง. หลักสูตรธรรมศึกษาชั้นตรี  ฉบับปรับปรุง. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์
สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ. 

สื่ออิเล็กทรอนิกส์ 
พจนานุกรม  ฉบับราชบัณฑิตยสถาน  พ.ศ.2554. ระบบค้าหาศัพท์. [ออนไลน์]. (วันที่สืบค้น 30 ธันวาคม 64).  

แหล่งที่มา: www. dictionary.orst.go.th.  
สำนักงานสถิติแห่งชาติ. สำรวจด้านสังคม สาขาศาสนาศิลปะวัฒนธรรม. [ออนไลน์]. (วันที่สืบค้น 13 ตุลาคม  

2564. แหล่งที่มา: www.nso.go.th.  
 
 

http://www.nso.go.th/

