
วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  135. 
ปีที ่ 5  ฉบบัที ่ 1  มกราคม - เมษายน  2567 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

‘ 
 
 
 
 
 
 

              Journal of                                                                                                                         บัณฑิตวิทยาลัย 
Buddhist Innovation Review                                                                                      มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

เบญจศีล: เครื่องมือการสร้างคุณค่าแห่งชีวิตวิถีสังคมยุคใหม่ 
Five Precepts: Principles of Conduct for Value of Life in the New Normal Way of Life 

Academic Articles                                                                                              บทความวิชาการ 

พระมหาณรงค์ วิจิตฺตธมฺโม (เพิ่มกลาง)  Phramaha Narong Vicittadhammo (Phoemklang) 

วัดพระสิงห์  ตำบลเวียง  อำเภอเมืองเชียงราย  จังหวัดเชียงราย 
Wat Phra Singha, Tambon Wiang, Amphoe Mueang Chiang Rai, Chang Wat Chiang Rai. 

wijitdham@gmail.com 
Article history: 

Received:  February  18,, 2024 / Revised:  March  25, 2024  
Accepted:  April  4, 2024 / Available Online:  April  8, 2024 

บทคัดย่อ 
การประพฤติตามหลักเบญจศีลในแต่ละยุคสมัยย่อมมีข้อแตกต่างตามกาลเวลา ฉะนั้น วิถีสังคมยุค

ใหม่จะต้องมีการประยุกต์หลักเบญจศีลให้สอดคล้องกับวิถีการดำรงชีวิตของตนๆ ตามศีลธรรมคำสอน คือ ฝึก
จิตให้มีเมตตากรุณาไม่คิดเบียดเบียนทำร้าย, ไม่คิดอยากได้ทรัพย์สินผู้อื่น, ไม่คิดปรารถนาคู่ครองผู้อื่น, ไม่
กล่าวทุจริตเหตุนำความเดือดร้อน, ไม่ประมาทมีสติสัมปชัญญะในการดำเนินชีวิต พัฒนาจิตให้เข้าถึงคุณค่า
ความดีงามด้วยคิดว่า การรักผู้อื ่นเท่ากับรักตัวเรา จึงชื่อว่าเป็นการสร้างคุณค่าอันเป็นหลักประกันชีวิต 
หลักประกันทรัพย์สิน หลักประกันครอบครัว หลักประกันสังคม และหลักประกันสุขภาพตามหลักเบญจศีล ก็
จะช่วยบรรเทาปัญหาและอุปสรรคชีวิตต่าง ๆ ได้ สังคมก็สามารถอยู่ร่วมกันได้อย่างร่มเย็นเป็นสุข และยังเป็น
การเปิดโอกาสให้ตนได้สร้างศีลบารมี ตั้งปณิธานพัฒนาจิตบำเพ็ญธรรมดี ได้หลีกเว้นกรรมชั่ว ได้เข้าใกล้
กระแสอริยมรรค และได้โอกาสสำเร็จธรรมขั้นสูงสุดตามลำดับ 
 
 

คำสำคัญ:  เบญจศีล; คุณค่าชีวิต; วิถีสังคมยุคใหม ่    
 
 

Abstract  
Following the principle of five precepts in the different age varies depending upon times, therefore, 

the social ways in the new normal age need the application of such five precepts to suit one’s ways of life 
where the precepts involved are properly observed. In following, one’s mind should be trained in accordance 
with living kindness and compassion where non-harming others, no-desire for others’ property, non-desire for 
others’ wife, non-lying, and carefulness in living life are strictly observed. Once properly followed, one’s mind 
would obtain the beauty of life through the thought that loving others is equivalent to loving oneself resulting 
in creating the principles guaranteeing the safety of life, property, family, society and health, which is accorded 

mailto:wijitdham@gmail.com


136. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 5 No. 1  January-April   2024 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

with the five precepts. Under these situations, many problems and obstacles would also be solved accordingly 
giving rise to the happy living together and thereby providing the opportunity to cultivate the perfection of 
precept encouraging man to avoid bad action leading to the stream of the noble path from the basis to highest 
level respectively. 

  
Keywords:  Five Precepts; Value of Life; New Normal Way of Life 

 
 
 

1.บทนำ 
พระพุทธศาสนามีบทบาทในสังคมไทยมาอย่างยาวนาน คนไทยได้น้อมนำเอาหลักพุทธธรรมคำ

สอนมาใช้อย่างกว้างขวาง วิถีชีวิตคนไทยจึงสัมพันธ์เป็นเดียวกับพระพุทธศาสนา และที่เห็นเด่นชัดคือ หลัก
เบญจศีล จะเห็นได้ว่างานบุญมงคลหรืออวมงคลที่ปรากฏทุกครั้งๆ ต้องมีการสมาทานรับศีลก่อนเสมอ ด้วย
ประชากรไทยส่วนใหญ่เป็นผู้นับถือพระพุทธศาสนา สังเกตเห็นได้จากอัตลักษณ์ เอกลักษณ์ ศิลปะวัฒนธรรม 
ประเพณีต่าง ๆ ที่มีปรากฏในสังคมไทย ล้วนได้รับการหล่อหลอมมาจากอิทธิพลตามหลักคติความเชื่ออันเกิด
จากศีลธรรมทางพระพุทธศาสนา และวิถีชีวิตของคนไทยส่วนใหญ่ตั้งแต่ถือกำเนิดเกิดจนถึงวาระสุดท้ายแห่ง
ชีวิตก็มีความสอดคล้องสัมพันธ์เป็นอันหนึ่งอันเดียวกันกับวิถีทางแห่งพระพุทธศาสนาแทบทั้งสิ้น ดังจำนงค์ 
อดิวัฒนสิทธิ์ กล่าวว่า พระพุทธศาสนามีบทบาทสำคัญต่อสังคมไทยเป็นอย่างมากนับตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจบุัน  
(จำนงค์ อดิวัฒนสิทธิ์, 2547, หน้า 52) ซึ่งเบญจศีลนี้ ตรงกับแนวทางการพัฒนาชาติตามโครงการการสร้าง
ความปรองดองสมานฉันท์โดยใช้หลักธรรมทางพระพุทธศาสนา “หมู่บ้านรักษาศีล 5” โดยโครงการนี ้มี
วัตถุประสงค์สร้างความตระหนักให้พุทธศาสนิกชนนำหลักธรรมคำสอนทางพระพุทธศาสนาไปประพฤติปฏิบัติ
ในการดำเนินชีวิตประจำวันด้วยอาศัยหลักศีลธรรมและวิถีวัฒนธรรมชาวพุทธ เข้าไปช่วยสงเสริมสุขภาพ
อนามัย สัมมาชีพ สันติสุข ศึกษาสงเคราะห์ สาธารณสงเคราะห์ กตัญญูกตเวทิตาธรรม และสามัคคีธรรมให้
เกิดขึ ้นในสังคม (โครงการรักษาศีล 5, (ออนไลน์), 2557; (สืบค้น 20 ธันวาคม 2566). เข้าถึงได้จาก 
www.sila5.com/detail) 

ด้วยสังคมโลกยุคใหม่เปิดกว้างขึ้น โลกมีการพัฒนาในด้านเทคโนโลยี การสื่อสาร เศรษฐกิจ 
การเมือง กฎหมาย สังคมและวัฒนธรรมก็มีการเปลี่ยนแปลงไปอย่างรวดเร็ว วิถีการดำเนินชีวิตของคนใน
สังคมยุคใหม่จึงมีความซับซ้อนหลากหลายมากขึ้น คนส่วนหนึ่งหันไปให้คุณค่ากับความเจริญทางด้านวัตถุนิยม
เป็นกระแสหลัก เช่นนี้ จึงทำให้คนในสังคมไทยจำนวนไม่น้อยปล่อยใจไหลไปตามกระแสวัตถุนิยม ตกเป็นทาส
แห่งตัณหาที่เต็มไปด้วยการแก่งแย่งแข่งขัน เสพติดอำนาจความอยากแห่งโลภะ คือ ความอยากได้ ราคะ คือ 
ความกำหนัดในเรื่องเพศ โทสะ คือ ความคิดพยาบาทประทุษร้าย โมหะ คือ จิตใจถูกความลุ่มหลงครอบงำ 
เกิดการเอารัดเอาเปรียบกันและกันในลักษณะมือใครยาวสาวได้สาวเอา กลายเป็นสังคมขาดน้ำใจเห็นแก่ตัว
และพวกพ้องกันมากขึ้น เหล่านี้ล้วนส่งผลกระทบให้เกิดความวุ่นวายและปัญหาสังคมตามมานานับประการ 
เหตุเพราะคนลืมคุณค่าความดีงามทางด้านจิตว ิญญาณตามหลักศีลธรรมวิถ ีพุทธวิถ ีไทย ตลอดถึง
ขนบธรรมเนียมจารีตประเพณีวัฒนธรรมที่ดีงามท่ีเคยประพฤติสืบต่อกันมา  

สถานการณ์บ้านเมืองในเวลาที่ผ่านมา ประเทศไทยประสบปัญหามากมาย มีการกระทำผิด
กฎหมาย เกิดความขัดแย้งแตกแยกทางความคิด ปัญหาอาชญากรรม การทำลายทรัพยากรธรรมชาติ



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  137. 
ปีที ่ 5  ฉบบัที ่ 1  มกราคม - เมษายน  2567 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

สิ่งแวดล้อม ปัญหาสิ่งเสพติดและอบายมุข เกิดความเหลื่อมล้ำจากการเห็นประโยชน์ส่วนตนพวกพ้องมากกว่า
ประโยชน์ส่วนรวม และการจาบจ้วงดูหมิ่นสถาบันหลักของชาติ ซึ่งปัญหาเหล่านี้ล้วนเกิดจากการขาดสติ จิต
สานึก ศีลธรรมและคุณธรรมจริยธรรม ส่งผลให้สังคมเกิดความขัดแย้งมากยิ่งขึ้น (สำนักงานพระพุทธศาสนา
แห่งชาติ, (ออนไลน์, (สืบค้น 20 ธันวาคม 2566), เข้าถึงได้จาก www.sila5.com)ยิ่งโลกสมัยใหม่ เทคโนโลยี
ถูกพัฒนาให้เจริญทันสมัยด้วยปัญญาประดิษฐ์สมองกล (AI) เพ่ือเข้ามาตอบสนองสภาวะกิเลสเร้าใจกายได้มาก
และรวดเร็วตามความอยากของผู้บริโภคเท่าไร ในทางกลับกันกับพบปัญหาการนำเทคโนโลยีเข้ามาทำร้าย
เบียดเบียนห้ำหั่นชีวิตกันและกัน เกิดโจรกรรมทรัพย์สินกันในรูปแบบต่าง ๆ ที่แยบยล ใช้เป็นเครื่องมือต้มตุ๋น
หลอกลวงทำให้หลงมัวเมา เป็นต้น  ดังนั ้น สังคมไทยยุคใหม่จะต้องนำกระบวนทัศน์หลักศีลธรรมทาง
พระพุทธศาสนามาปรับใช้ให้เหมาะสมเท่าทันกับสถานการณ์ต่าง ๆ เพราะเป็นการนำเอาทุนทางสังคมที่มอียู่
เดิมมาใช้ให้เกิดประโยชน์ เอามาช่วยบ่มเพาะคุณความดีให้เกิดมีในจิตวิณญาณในการดำเนินชีวิต ทั้งยัง
สามารถธำรงรักษาความเลื่อมใสศรัทธาในพระพุทธศาสนาและวัฒนธรรมอันดีงามของไทยด้วย   

จากข้อมูลข้างต้นที่กล่าวมาผู้เขียนต้องการศึกษาค้นคว้าในเรื่องของหลักเบญจศีล :เครื่องมือการ
สร้างคุณค่าแห่งชีว ิตในวิถีส ังคมยุคใหม่ เพื ่อเป็นการนำเอาหลักเบญจศีลอันเป็นหลักธรรมคำสอนใน
พระพุทธศาสนาที่มีอยู่คู่กับคนในสังคมไทยมาอย่างช้านานมาส่งเสริมวิถีการดำเนินชี วิตในสังคมยุคใหม่ เพ่ือ
พัฒนาจิตวิญญาณสำนึกรู้เท่าทันถึงประโยชน์-มิใช่ประโยชน์ ดี-ชั่ว สอดรับกับการพัฒนาความเจริญทางด้าน
วัตถุและเทคโนโลยีในปัจจุบัน โดยที่สุดเมื่อคนรู้คุณค่าของเบญจศีลแล้ว ความสงบสุขร่มเย็นก็จะเกิดทั้งแก่
ตนเองและสังคมประเทศชาติสืบต่อไป 
2. องค์ประกอบของศีลในพระพุทธศาสนา  

2.1 ความหมายและความสำคัญของศีล 
ศีล ในทางพระพุทธศาสนา เราลองพิเคราะห์ดูให้ถ้วนถี่แล้ว พอจะทราบได้ว่า พระพุทธองค์

ทรงวางหลักศีลไว้เป็นจริยาแห่งวิถีชีวิตสำหรับชาวพุทธไว้อย่างยอดเยี่ยมและหลากหลายตามความเหมาะสม
สอดคล้องกับอัตภาพและลักษณะวิถีการดำเนินชีวิตที่แตกต่างกันไปทั้งส่วนนักบวชและชาวบ้านผู้อยู่ครองเรือน 
เช่นนั้นในฐานะที่เป็นชาวพุทธต้องทำความรู้จักและทำความเข้าใจเรื่องของศีลเป็นเบื้องต้นเสียก่อน   

ศีล นั้นแปลความหมายได้หลายนัย โดยศัพท์แปลว่า ความปกติกาย วาจา ความปกติตาม
กฎระเบียบวินัยกฎหมายสังคม ความปกติด้านความประพฤติมารยาทอันปราศจากโทษภัยเวรทั้งแก่ตนและผู้อ่ืน 
เป็นข้อปฏิบัติในการฝึกฝนอบรมตนสำหรับการดำรงชีวิตที่เรียบร้อยดีงามในเบื้องต้น ท่ามกลาง และในที่สุด  

พระพุทธโฆสะเถระ  ได้ให้ความหมายของศีลไว้ว่า ศีล คือ ความปกติ หมายถึงความเป็นผู้มี
กริยาทางกายอยู่อย่างเรียบร้อย เป็นต้น ไม่เกะกะด้วยอำนาจความสุภาพเรียบร้อย เป็นภาวะที่รองรับด้วย
สามารถเป็นฐานรองรับกุศลธรรมทั้งหลายเป็นยอดหรือสูง ซึ่งมาจากคำว่า สิระ เพราะมีความประพฤติสูงหรือ
ประพฤติประเสริฐสุด เป็นสภาวะเย็น ซึ่งมาจากคำว่า สีตละ เพราะผู้รักษาศีลจะมีความเย็นกายเย็นใจอยู่เสมอ 
(วิสุทธิมรรค, สมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถร) แปลและเรียบเรียง พิมพ์ครั้งที่ 10, 2554, หน้า 11) 

สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส ทรงให้ความหมายของศีลไว้ว่า “ศีลนั้น
เป็นเหมือนบรรทัดสำหรับให้คนประพฤติความดีให้คงที่ เปรียบเหมือนผู้แรกจะเขียนหนังสือ  ต้องอาศัยเส้น
บรรทัดเป็นหลักไปตามนั้น  หนังสือที่เขียนจึงจะมีบรรทัดอันตรง  ถ้าหาไม่ตัวหนังสือก็จะขึ้ นคดลงดังงูเลื้อย 



138. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 5 No. 1  January-April   2024 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

เมื่อชำนาญแล้วก็จะเขียนไปได้โดยไม่ต้องมีบรรทัดฉันใด  คนแรกประพฤติความดีไม่ได้ถืออะไรไว้เป็นหลัก  ใจ
ไม่มั่นคง อาจเอนเอียงลงหาทุจริตแม้เพราะโมหะครอบงำ  เมื่อบำเพ็ญศีลให้บริบูรณ์จนเป็นปกติมารยาทได้
แล้ว  จึงประพฤติคุณธรรมอย่างอ่ืนก็มักยั่งยืนไม่ผันแปร” (เบญจศีล และเบญจธรรม, 2538, หน้า 2) 

พระธรรมปิฎก (ประยุทธ์ ปยุตฺโต) ได้ให้ความหมายของศีลไว้ว่า “การรักษากาย วาจาให้
เรียบร้อย เป็นการรักษาปกติตามระเบียบวินัย หรือข้อปฏิบัติในการเว้นจากความชั่ว (THE  FIVE PRECEPTS 
OF MORALITY) เดิมเรียกว่า “สิกขาบท 5” เป็นข้อปฏิบัติในการฝึกตน ใครปฏิบัติตามนี้เรียกว่า “มีศีล
เบื้องต้น” (พจนานุกรมพุทธศาสตร์, 2538, หน้า 206) 

เนื่องจากคำว่า ศีล มีความหมายหลายนัยดังกล่าว ดังนั้น เราจะต้องศึกษาเพื่อให้เกิดความ
เข้าใจอย่างเป็นลำดับว่า ศีล คืออะไร มีกี่ประเภท มีคุณค่าอย่างไร รักษาแล้วจะได้อานิสงส์หรือประโยชน์
อย่างไร เป็นต้น ซึ่งเราในฐานะที่เป็นชาวพุทธจำเป็นจะต้องรู้และทำความเข้าใจให้ถูกต้อง 

ศีล คือ ข้อปฏิบัติสำหรับควบคุมความประพฤติทางกายและทางวาจาให้เป็นระเบียบ
เรียบร้อยตั้งอยู่ในความดีงาม พระธรรมเสนาบดีสารีบุตรเถระได้พรรณนาคำว่า ศีล ไว้ในปฏิสัมภิทามรรคญาณ
กถาว่า เจตนา ชื่อว่าศีล เจตสิก ชื่อว่าศีล ความสำรวม ชื่อว่าศีล ความไม่ล่วงละเมิด ชื่อว่าศีล กุศลศีลมีกุศลจิต
เป็นสมุฏฐาน อกุศลศีลมีอกุศลจิตเป็นสมุฏฐาน อัพยากตศีล มีอัพยากตจิตเป็นสมุฏฐาน ศีลจึงเป็นที่รวมแห่ง
ธรรมคือความสำรวม ความไม่ล่วงละเมิด และเป็นที่รวมแห่งเจตนาที่เกิดในขณะสำรวมและไม่ล่วงละเมิดนั้น  
(พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: เล่ม 31 ข้อ 39 หน้า 60) 

เจตนา คือ ความตั้งใจของบุคคลผู้เว้นจากทุจริตทั้งหลายมีปาณาติบาต เป็นต้น เจตนาของ
บุคคลผู้ทำวัตรปฏิบัติมีอุปัชฌาวัตร เป็นต้น ให้บริบูรณ์ หรือเจตนาในกรรมบถ 7 ของบุคคลผู้ละอยู่ซึ่งทุจริต
ทั้งหลายมีปาณาติบาต เป็นต้น ชื่อว่า เจตนาสีล 

วิรัติ  คือ ความงดเว้นของบุคคลผู้งดเว้นจากทุจริตทั้งหลายมีปาณาติบาต เป็นต้น หรือธรรม 
คืออนภิชฌา อพยาบาท และสัมมาทิฏฐิ ดังที่พระผู้มีพระภาคเจ้าตรัสว่า ภิกษุทั้งหลาย ภิกษุละอภิชฌาได้แล้ว 
มีใจปราศจากอภิชฌาอยู่ดังนี้ เป็นต้น ชื่อว่า เจตสิกสีล 

สังวร คือความสำรวมหรือความระวัง มี 5 ประการ คือปาฏิโมกข์สังวรสำรวมในพระปาฏิ
โมกข์ (ศีล ระเบียบกฎหมาย จารีตประเพณี วัฒนธรรมสังคม), สติสังวร สำรวมสติ, ญาณสังวรสำรวมในญาณ, 
ขันติสังวร สำรวมในขันติ อดทนอดกลั้น,วิริยสังวร สำรวมในวิริยะ ความหมั่นเพียร, สังวรทั้ง 5 นี้ชื่อว่าสังวรสีล 

อวีติกกมะ  คือ  กิริยาที่ไม่ล่วงละเมิดซึ่งศีลที่ตนสมาทานแล้ว  ทั้งทางกายทวารและวจีทวาร  
ชื่อว่า อวีติกกมสีล (พระราชญาณวิสิฐ และคณะ, 2552, หน้า 3) 

ดังนั ้น ตามหลักการทางพระพุทธศาสนา การที ่เราจะรักษาศีลหรือได้ชื ่อว่าเป็นผู้มีศีล 
ประเด็นสำคัญที่สุดคือ จะต้องเริ่มต้นที่เจตนาเป็นลำดับแรก เพราะเจตนาจะเป็นจุดเริ่มต้นแห่งการงดเว้น
ความชั่วทุจริตในรูปแบบต่าง ๆ และเจตนาก็เป็นบ่อเกิดแห่งคุณธรรมความดีดังพุทธสุภาษิ ตที่ว่า “สังวรศีล 
เป็นเครื่องกั้นทุจริต ทำจิตให้ร่าเริง และเป็นท่าสำหรับหยั่งลงมหาสมุทร คือ นิพพานของพระพุทธเจ้าทุก
พระองค์ เพราะฉะนั้น ควรชำระศีลให้บริสุทธิ์” (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 
2539: เล่ม 26 ข้อ 613 หน้า 445) ศีล จึงหมายถึง ข้อกำหนด ระเบียบแบบแผน กฎเกณฑ์ ข้อประพฤติปฏิบัติ
อันเป็นจริยธรรมขั้นต้นในการควบคุมกาย วาจา ให้เป็นปกติเรียบร้อย เป็นคุณธรรมเบื้องต้นแห่งกุศลธรรมทั้ง



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  139. 
ปีที ่ 5  ฉบบัที ่ 1  มกราคม - เมษายน  2567 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ปวง เพื่อให้คนในสังคมสามารถอยู่ร่วมกันได้อย่างสงบสุข ไม่แสดงพฤติกรรมที่จะก่อให้เกิดความเดือดร้อน
วุ่นวายทั้งแก่ตนและสังคมประเทศชาติส่วนรวม ทั้งยังเป็นเหตุแห่งกุศลธรรมเบื้องสูงที่จะทำให้ผู้ประพฤติ
เข้าถึงคุณค่าความเป็นมนุษย์ที่บริสุทธิ์บริบูรณ์ตามแนวทางพระพุทธศาสนา  

2.1.1 ประเภทของศีล 
ศีล ในทางพระพุทธศาสนาจะแบ่งประเภทออกเป็น 2 ส่วน หลักๆ คือ ศีลสำหรับนักบวชที่

เรียกว่า อนาคาริยวินัย และศีลสำหรับคฤหัสถ์ท่ีเรียกว่า อาคาริยวินัย  
ที่นี้จะขอกล่าวเฉพาะศีลสำหรับชาวบ้านผู้ครองเรือนเท่านั้น คือ ศีล 5 ซึ่งจะสังเกตเห็นได้ว่า 

ชาวพุทธในสังคมไทย เมื่อมีพิธีกรรมต่าง ๆ ทั้งงานมงคลหรืออวมงคล การจะทำกิจกรรมนั้น ๆ ล้วนแล้วแต่
ต้องมีการสมาทานรับศีลกันก่อนเป็นเบื้องต้น ซึ่งจากสิ่งที่สังเกตเห็นนับว่า  เป็นผู้ที่คุ้นศีลชินทาน เป็นผู้ใกล้
พระธรรมคำสอน ใกล้วัดวาอาราม ใกล้พระสงฆ์องค์เณร เชื่อว่าย่อมกล่าว ศีล 5 กันได้อย่างคล่องปากโดยที่ไม่
ต้องมีพระท่านบอกนำก็ได้ แต่สำหรับบางคนที่ไม่ค่อยจะมีโอกาสเข้าวัดศึกษาธรรม หรือผู้ที่เพิ่งจะเอากาย 
วาจา ใจ เข้ามาใกล้พระพุทธศาสนา อาจจะกล่าวได้บ้างไม่ได้บ้าง ซึ่งบางท่านอาจจะนึกสงสัยว่าพระท่านพูด
อะไร ไม่รู้เรื่อง ไม่เข้าใจความหมาย หรือแม้แต่ผู้ที่คุ้นเคยวัดในพระพุทธศาสนา คุ้นชินกับการให้ทาน ใกล้ชิด
พระสงฆ์องค์เณรอยู่ บางท่านก็ยังไม่เข้าใจ เพราะโดยมากเวลาพระท่านให้ศีล ล้วนกล่าว เป็นภาษาบาลี จบ
แล้วก็ไม่ค่อยได้บอกคำแปล อธิบายความหมาย แสดงอานิสงส์หรือประโยชน์ที่จะพึงได้รับจากการรักษาศีล จึง
อยากจะให้เราท่านทั้งหลายได้ศึกษาและทำความเข้าใจในเบื้องต้นตามนี้  

ด้วยการประพฤติตามหลักเบญจศีลเป็นการพัฒนาตนเอง คือ รู้จักควบคุมตนเอง  ไม่ทำให้
ตนเองต้องเดือดร้อนในภายหลังในสิ่งที่ตนได้ทำลงไป เป็นการผูกมิตรไมตรีกับคนในสังคม  เป็นการปรับตัวให้
เข้ากับคนในสังคมได้โดยไม่ต้องก่อความเดือดร้อนให้แก่ตนเองและสังคม ทำให้อยู่ร่วมกัน ได้โดยสันติสุข  
(ธีรวัส บำเพ็ญบุญบารมี, 2550, หน้า 37) หลักศีลนี้ถือว่าเป็นหลักธรรมเบื้องต้น คือ เมื่อเราประพฤติตามหลัก
ศีล นั่นคือรักษาศีลแล้ว ก็ศีลธรรมนั่นแหละจะกลับมารักษาผู้ประพฤตินั้น ๆ ซึ่งตรงกลับพุทธภาษิตว่า พระ
ธรรมย่อมรักษาผู้ประพฤติธรรม ธรรมที่ประพฤติดีแล้ว ย่อมนำสุขมาให้  (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: เล่ม 27 ข้อ 102 หน้า 339) ผู้ประพฤติธรรมย่อมอยู่เป็นสุข ทั้งในโลกนี้และ
โลกหน้า (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 2539; เล่ม 25 ข้อ 169 หน้า 85)  
เพราะศีลธรรมจะเป็นเครื่องมือป้องกันคุ้มครองผู้ประพฤติธรรมไม่ให้ตกต่ำไหลหลงไปตามอำนาจกิเลสตัณหา
อันเป็นเหตุเดือดร้อนกายใจอย่างหาที่สิ้นสุดมิได้ 

2.2 องค์ประกอบของเบญจศีล 
ด้วยเบญจศีลเป็นธรรมขั้นพื้นฐานที่สำคัญยิ่งสำหรับชีวิตมนุษย์ เพราะการที่เราจะรักษาความ

เป็นปกติเอาไว้ได้นั้น จะต้องรักษาศีล 5 เอาไว้ให้มั่นคง ซึ่งศีลประเภทนี้ คฤหัสถ์ผู้ที่ยังครองเรือนมีครอบครัว
จะต้องพยายามรักษาให้ได้เป็นประจำ สมเด็จพระวันรัต (จุนท์ พฺรหฺมคุตฺโต) (วารสารพุทธสมาคมแห่งประเทศ
ไทย ในพระบรมราชูปถัมภ์; 2558, 63 (354);19) ซึ่งประกอบด้วย  

1. ปาณาติปาตา เวรมณี (เจตนางดเว้นจากการฆ่าสัตว์) 
2. อทินนาทานา เวรมณี (เจตนางดเว้นจากการถือเอาสิ่งของที่เจ้าของเขามิได้ให้) 
3. กาเมสุมิจฉาจารา เวรมณี (เจตนางดเว้นจากการประพฤติผิดในกาม) 



140. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 5 No. 1  January-April   2024 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

4. มุสาวาทา เวรมณี (เจตนางดเว้นจากการพูดเท็จ) 
5. สุราเมรยมัชชปมาทัฏฐานา เวรมณี (เจตนางดเว้นจากการเสพของมึนเมา คือ สุราและเมรัย

อันเป็นเหตุแห่งความประมาท)  (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 2539: เล่ม 11 
ข้อ 315 หน้า 302-303 ) 

องค์ประกอบของศีลในอริยมรรค 8 ยังมีปรากฏ 3 ส่วน คือ 1. สัมมาวาจา การมีปกติกล่าวคำ
ที่ดีตรงต่อธรรม วาจาไพเราะน่ารัก เว้นวจีทุจริต 4 ไม่กล่าวร้ายให้ตนเองและผู้อื่นให้ได้รับความเดือดร้อนใจ  
2. สัมมากัมมันตะ ประกอบการงานถูกต้องตามธรรม เว้นกายทุจริต 3 คือ ไม่เบียดเบียนทำร้าย ไม่ลักขโมย ไม่
ใจเร็วด่วนได้ เป็นเหตุให้ตนเองหรือผู้อื่นได้รับความเดือดร้อน และ 3. สัมมาอาชีวะ การทำมาหาเลี้ยงชีพ
ในทางท่ีสุจริต เว้นอาชีพท่ีผิดศีลธรรม ผิดกฎหมายบ้านเมือง และจารีตหรือจริยธรรมสังคม 

2.2.1 เบญจศีลกับวิธีรักษา 
การรักษาศีลต้องมีเจตนางดเว้นจากการกระทำชั่วเบื้องต้น และศีลจะเกิดขึ้นได้ก็ด้วยอาศัย

วิรัติ คือ เจตนางดเว้นจากโทษนั้น ๆ ซึ่งมี 3 ประการ คือ 
1. สมาทานวิรัติ หมายถึง ละเว้นด้วยถือ คือ สมาทานรับเอาด้วยตนเองก็ได้ รับจากผู้อ่ืนก็ได้ 

หมายความว่า การตั้งใจไว้ก่อนว่า จะรักษาศีล เมื่อไปประสบกับเหตุการณ์ที่จะทำให้ศีลขาดก็ไม่ทำ เพราะถือ
ว่าได้สมาทานศีลไว้แล้ว จะทำกลัวศีลจะขาด การกระทำเช่นนี้เรียกว่า “สมาทาน” ในปัจจุบันนี้มีการปฏิบัติ
กันมาก คือ สมาทานกับพระสงฆ์  

2. สัมปัตตวิรัติ หมายถึง การงดเว้นจากวัตถุอันถึงเข้า หรือขณะที่ประจวบเข้าในทันทีทันใด
กับเหตุที่จะทำให้ศีลขาด คือ งดเว้นด้วยเหตุการณ์ที่เกิดขึ้นเฉพาะหน้า หมายความว่า แต่เดิมไม่ได้รักษาศีล 
ไม่ได้สมาทานศีล เมื่อประสบเหตุการณ์ที่จะทำให้ล่วงศีลนั้น ก็ตั้งใจงดเว้นในขณะนั้น เช่นเห็นทรัพย์ของผู้อ่ืน
วางไว้ ตนสามารถหยิบถือเอาไปได้ แต่มาคิดว่า ไม่เคยขโมยของๆ ใคร การตั้งใจงดเว้นเหตุการณ์ที่ประจวบ
เข้าเช่นนี้เรียกว่า สัมปัตตวิรัติ 

3. สมุจเฉทวิรัติ แปลว่า ความละเว้นได้เด็ดขาด ได้แก่ การละเว้นของพระอริยบุคคล ตั้งแต่
พระโสดาบันขึ้นไป ท่านงดเว้นจากการประพฤติผิดศีลห้าได้อย่างเด็ดขาด โดยไม่ต้องสมาทาน เพราะจิตของ
ท่านเหล่านั้นเห็นโทษของการไม่มีศีลอย่างแท้จริง (สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส , 
2538, หน้า 56) 



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  141. 
ปีที ่ 5  ฉบบัที ่ 1  มกราคม - เมษายน  2567 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

 
 
 
 
 

ที่มาของภาพ: ที่มาโดยผู้เขียนบทความ 
บรรดาวิรัติ 3 อย่างนี้ ถ้าผู้ใดมีวิรัติอย่างใดอย่างหนึ่งแล้ว ก็ถือได้ว่าผู้นั้นเป็นผู้มีศีล แต่ถ้าไม่มีวิรัติ

ใดเลย ผู้นั้นก็ชื่อว่าเป็นผู้ไม่มีศีล วิรัติทั้ง 3 ถ้าผู้ใดดำรงอยู่ในศีลข้อสัมปัตตวิรัติและสมาทานวิรัตินั้น ถือเป็นการ
รักษาโดยอาการของศีล คือ ถ้ามีเจตนาละเมิดศีลก็ใช้ความตั้งใจที่จะรักษาศีลเป็นเครื่องระงับ ส่วนสมุจเฉทวิรัติ
นั้น คือ ผู้ที่รักษาศีลจนจิตใจเป็นปกติ เห็นคุณค่าของศีลอย่างแจ่มแจ้ง  เรียกว่ามีศรัทธาประพฤติปฏิบัติจนเป็น
ปกติวิสัยแห่งผู้ทรงศีลนั่นเอง  ฉะนั้น ศีล 5 จึงเป็นหลักประพฤติคุณงามความดีที่เหมาะสำหรับมนุษย์ทุกคน ทุก
เพศ ทุกวัย นอกจากรู้วิธีรักษาแล้ว จำเป็นต้องรู้จักโทษของการทุศีลด้วยเช่นกัน 

2.2.2 โทษของการประพฤติผิดศีล 
การประพฤติชั่วเป็นความเศร้าหมองทางจิต ทางกาย และทางวาจา ล้วนแต่เป็นสาเหตุแห่ง

ความด่างพร้อย ความทะลุ และความขาดแห่งศีล ซึ่งพระพุทธองค์ได้ทรงตรัสโทษของบุคคลผู้ประพฤติผิดศีล
กับอุบาสกอุบาสิกาชาวปาฏลิคามไว้ 5 ประการว่า 

“คฤหบดีทั้งหลาย บุคคลผู้ทุศีล มีศีลวิบัติในโลกนี้ 1). ย่อมถึงความเสื่อมแห่งโภคทรัพย์เป็น
อันมาก ซึ่งมีความประมาทเป็นเหตุ 2). กิตติศัพท์อันชั่วของผู้ทุศีล ย่อมกระฉ่อนไป 3). เมื่อจะเข้าไปสู่บริษัทใด 
ๆ เป็นขัตติยบริษัท พราหมณ์บริษัท คฤหบดีบริษัท หรือสมณบริษัท ย่อมไม่แกล้วกล้าเกิดความเก้อเขิน 4). 
ย่อมหลงลืมสติตาย และ 5). หลังจากตายแล้ว ย่อมเข้าไปเกิดอบาย ทุคติ วินิบาต นรก” (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: เล่ม 10 ข้อ 149 หน้า 93-94) เหล่านี้ล้วนเป็นโทษของผู้
ที่ประพฤติผิดศีล 

นอกจากนี้ คนที่ขาดศีลข้อ 1 คือ ฆ่าและทำร้ายคนอื่น สัตว์อื่น ย่อมเดือดร้อนในปัจจุบัน 
ต้องได้รับโทษ เช่น ต้องถูกกักขังอยู่ในเรือนจำหรือถูกตามแก้แค้น และในอนาคต เมื่อตายไปก็เกิดในสถานที่
ลำบาก เช่น เกิดในนรก เป็นต้น เมื่อกลับมาเกิดในโลกมนุษย์ เพราะเศษกรรมเก่าที่ยังเหลืออยู่ ทำให้เขาเป็น
คนข้ีโรค ร่างกายไม่สมประกอบ อายุสั้น และมักถูกฆ่าตาย 

คนที่ขาดศีลข้อ 2 คือ ลักทรัพย์ ย่อมเดือนร้อนในปัจจุบัน เช่น การขโมยรถยนต์ เจ้าของ
รถยนต์ย่อมเกิดความเสียดายและจองเวรหัวขโมย เมื่อเจ้าหน้าที่ตำรวจจับได้ก็ต้องถูกจองจำ เมื่อตายไปก็ไป



142. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 5 No. 1  January-April   2024 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

เกิดในอบาย มีนรก เป็นต้น เมื่อเขากลับมาเป็นมนุษย์เพราะเศษกรรมที่ยังเหลืออยู่ ทำให้เป็นคนยากจนและ
ถูกโกง ถูกปล้นหรือถูกขโมย 

คนที่ขาดศีลข้อ 3 คือ ประพฤติผิดในกาม ย่อมเดือดร้อนในปัจจุบัน คือ ทำให้ครอบครัวเกิด
แตกแยก และถูกปองร้าย เป็นต้น เมื่อตายไปก็ไปเกิดในอบาย มีนรก เป็นต้น เมื่อเขากลับมาเกิดเป็นมนุษย์ 
เพราะเศษกรรมที่ยังเหลืออยู่ ทำให้เกิดการแตกแยกร้าวฉานในครอบครัว 

คนที่ขาดศีลข้อ 4 คือ พูดเท็จหลอกลวงคนอื่น ย่อมเดือดร้อนในปัจจุบัน เช่น การพูด  ยุยง
ให้คนแตกความสามัคคี ใส่ความผู้อ่ืนโดยไม่มีมูล เมื่อทราบความเป็นจริงก็ไม่มีใครเชื่อถือ บางคนถึงกับถูกจอง
จำ เมื่อตายไปก็ไปเกิดในสถานที่ลำบากมีนรก เป็นต้น เมื่อเขามาเกิดเป็นมนุษย์ เพราะเศษกรรมที่ยังเหลืออยู่ 
ทำให้เขาถูกใส่ความ มักได้ฟังแต่เรื่องไม่จริง เพราะกรรมที่ตนทำไว้มาให้ผล 

คนที่ขาดศีลข้อ 5 คือ ดื่มสุราและเมรัยหรือของเสพติดให้โทษต่าง ๆ ย่อมเดือดร้อนในปัจจุบัน 
คือ เสื่อมทั้งสุขภาพกายและสุขภาพจิต ทรัพย์ฉิบหาย และก่อให้เกิดการทะเลาะวิวาท ทั้งเป็นเหตุให้ทำผิดศีลข้อ
อ่ืน ๆ ได้ง่ายขึ้นด้วย เพราะเมื่อเมาก็มักขาดสติ บางคนก็ต้องพิการหรือตายไปบนท้องถนนเป็นจำนวนมาก ทั้งนี้ก็
เพราะความประมาท เมื่อตายไปก็ไปเกิดในอบายมีนรก เป็นต้น เมื่อเขากลับมาเกิดเป็นมนุษย์ เพราะเศษของ
กรรมที่ยังเหลืออยู่ ทำให้เป็นคนบ้าใบ้ สติไม่สมบูรณ์ สมองเสื่อม เพราะกรรมที่ตนทำไว้นั้นให้ผล ฉะนั้น คนที่ขาด
ศีลย่อมสร้างแต่เวรภัยให้แก่ตนเอง (พระราชวิสุทธิกวี (พิจิตร ฐิตวณฺโณ), 2536, หน้า 59) 

2.2.3 เบญจศีลในมิติประมวลกฎหมายไทย 
หลักเบญจศีลยังมีส่วนปรากฏสอดแทรกอยู่กฎจารีตประเพณีและในหลักกฎหมายสังคมไทย

ด้วย ซึ่งจะสังเกตเห็นได้ว่า เมื่อบุคคลมีการประพฤติผิดศีลธรรมแล้ว ยังผิดกฎหมายด้วย อาจต้องโทษตาม
ประมวลกฎหมาย เช่น  

ผิดศีลข้อ 1 ที่เก่ียวกับการกระทำต่อชีวิตและร่างกาย อาจต้องโทษจำคุก ปรับ หรือสูงสุดถูก
ประหารชีวิต เช่น มาตรา 288 เป็นต้น,  

ผิดศีลข้อ 2 ที่เก่ียวข้องกับการลักทรัพย์ ฉ้อโกงหลอกลวงทรัพย์ผู้อ่ืน อาจต้องโทษจำคุกหรือ
ปรับ เช่น มาตรา 334 เป็นต้น  

ผิดศีลข้อ 3 ความผิดเกี่ยวกับเพศ ฐานกระทำชำเราและกระทำอนาจาร (ผู้อ่ืนและเด็ก) อาจ
ต้องโทษจำคุก ปรับ หรือสูงสุดถึงประหารชีวิตได้ เช่น มาตรา 276 เป็นต้น 

ผิดศีลข้อ 4 ที่เก่ียวกับความเท็จ ส่อเสียด ใส่ร้ายใส่ความ หมิ่นประมาท หรือลงข้อมูลเท็จใน
ระบบคอมพิวเตอร์ เกิดคดีความฟ้องร้อง อาจต้องโทษทั้งจำทั้งปรับ เช่น มาตรา 172 เป็นต้น 

ผิดศีลข้อ 5 เกี่ยวกับสุรายาสิ่งเสพติด เมื่อเสพจนมึนเมาขาดสติแล้ว สามารถก่อเหตุตั้งแต่คดี
เล็ก ๆ ไปจนถึงคดีใหญ่โตได้เช่นกัน เช่น มาตรา 66 เป็นต้น (ประมวลกฎหมายอาญา (ฉบับอัพเดทล่าสุด) , 
[ออนไลน์], (สำนักกฎหมายและวิชาการศาลยุติธรรม, (วันที่สืบค้น 23 มกราคม 2567). เข้าถึงได้จาก www. 
jla.coj.go.th) 

การละเมิดศีล 5 นั้นทางพระพุทธศาสนาถือว่ามีโทษมาก เพราะนอกจากจะทำตนเองและ
ผู้คนที่อยู่ร่วมกันในสังคมให้ได้รับความเดือดร้อนวุ่นวายในปัจจุบันชาติแล้ว ยังมีผลแห่งวิบากกรรมอันเผ็ดร้อน
ติดตามตัวไปในอนาคตชาติด้วย คือ ชีวิตหลังความตาย เมื่อละโลกนี้ไปแล้ว ก็จะทำให้ไปเกิดในภพภูมิที่ต่ำ คือ 



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  143. 
ปีที ่ 5  ฉบบัที ่ 1  มกราคม - เมษายน  2567 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

มีนรก สัตว์เดรัจฉาน เปรต เป็นต้น ดังนั้น ผู้ที่ละเมิดศีลย่อมได้รับความเดือดร้อนในโลกทั้ง 2 ดังพระพุทธองค์
ตรัสว่า ผู้ทำบาปเป็นปกติ ย่อมเดือดร้อนในโลกนี้ ตายไปแล้วก็ยังเดือดร้อนในโลกหน้า ชื่อว่าเดือดร้อนในโลก
ทั้งสอง เขาย่อมเดือดร้อนใจว่า เราได้ทำบาปไว้แล้ว ครั้นไปสู่ทุคติ เขายิ่งเดือดร้อนมากขึ้น  (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: เล่ม 25 ข้อ 17 หน้า 29) 

ผู้เขียนเห็นว่า การที่เรารักษาศีลด้วยคิดว่า ศีลนั้นเป็นหลักธรรมสำคัญที่มีคุณค่ากับชีวิตเป็นอย่าง
มาก กล่าวคือ ทำประชาชนในสังคมกระทำหน้าที่ต่อกันได้อย่างราบรื่น อยู่ร่วมกันอย่างมีความสุขและมี
ความสัมพันธ์ที่ดีต่อกัน เห็นประโยชน์จากการไม่เบียดเบียนกันและกันทั้ งทางกาย วาจา และเล็งเห็นโทษ
เดือดร้อนที่จะพึงได้รับจากประพฤติผิดศีล 
3. เบญจศีลฐานะเป็นเครื่องมือการสร้างคุณค่าแห่งชีวิตสังคมยุคใหม่ 

การที่คนเอาเจตนาสำนึกรู้ของตนเข้าไปผูกไว้กับข้อปฏิบัติที่พึงงดเว้นด้วยรู้ถึงเหตุและผลดผีลชั่ว 
รู้ประโยชน์และโทษที่จะพึงเกิดขึ้นจากความประพฤติ ผลจากความประพฤติดี -ชั่วนั้น ย่อมเป็นทายาทของ
ตัวเอง ซึ่งสอดคล้องกับทัศนะคติของ สมเด็จพระวันรัต (จุนท์ พฺรหฺมคุตฺโต)  กล่าวว่า ศีล เป็นกฎเกณฑ์ของ
สังคมระดับต้น เป็นเครื่องมือจำแนกคนให้ออกจากสัตว์ (ารสารของพุทธสมาคมแห่งประเทศไทย ในพระบรม
ราชูปถัมภ์; 2558, 63 (354); 21) 

เบญจศีลถือเป็นเครื่องมือในการดำเนินชีวิตของมนุษย์ในสังคมตามทัศนะคติทางพระพุทธศาสนา 
ซึ่งในพระสูตรต่าง ๆ มีจักกวัตติสูตรและอัคคัญญสูตร เป็นต้น พระพุทธองค์ตรัสถึงความเป็นมาของศีล โดย
ทรงเล่าถึงสภาวะทางพฤติกรรมว่า เดิมทีนั้นมนุษย์อยู่กันอย่างสงบสุข รู้จักประมาณตน เวลาต่อมาเมื่อมีมาก
ขึ้น ความเห็นแก่ตัวและการเบียดเบียนกัน การลักขโมย เป็นต้นก็เกิดขึ้น ความสงบสุขก็หายไป ฉะนั้น เพ่ือให้
คนตั้งม่ันอยู่ในศีลธรรม กลัวบาปและมีความเอ้ืออาทรต่อกัน เป็นต้น ดังพระเจ้าทัฬหเนมิราชาได้พระราชทาน
พระบรมราโชวาทไว้ว่า “พวกท่านไม่พึงฆ่าสัตว์ ไม่พึงถือเอาของที่เจ้าของไม่ได้ให้ไม่พึงประพฤติผิดในกาม
ทั้งหลาย ไม่พึงกล่าวคำเท็จ ไม่พึงดื่มน้ำเมา จงบริโภคตามเดิมเถิด” (ธีรวัส บำเพ็ญบุญบารมี, 2550, หน้า 3) 

เบญจศีลนี้นอกจากจะเป็นกฎเกณฑ์คุณธรรมเบื้องต้นแล้ว ยังเป็นเครื่องมือสนับสนุนการกระทำ
ความดี หลีกหนีการกระทำความชั่วในรูปแบบต่าง ๆ ทั้งยังเป็นเครื่องชี้วัดสำนึกดีชั่วในจิตวิญญาณความเป็น
มนุษย์ที่เกิดมาอาศัยอยู่ร่วมกันในสังคม เป็นเสมือนกฎหมายกฎเกณฑ์จริยธรรมทางสังคม เพ่ือจุดมุ่งหมายของ
ชีวิตและสังคมมนุษย์อยู่ร่วมกันได้อย่างปกติสุข โดยไม่มีการแบ่งแยก เชื้อชาติ ศาสนา วรรณะ ภาษา รวยจน 
เพศสภาพ ด้วยความจริงชีวิตคนเรานั้นสั้น จำเป็นต้องใคร่ครวญให้คุ้มค่าที่สุดกับเวลาที่เหลืออยู่ เพื่อรังสรรค์
คุณค่าสิ่งที่ดเีป็นประโยชน์ทีสุ่ดให้กับชีวิต 

3.1 คุณค่าประโยชน์หรืออานิสงส์ของผู้รักษาเบญจศีล 
ตามประเพณีของเถรวาท หลังจากอุบาสกอุบาสิกาขอรับไตรสรณคมณ์และสมาทานศีล 5 

แล้ว พระเถระก็จะกล่าวว่า บุคคลจะถึงสุคติภูมิ เป็นมนุษย์หรือเทวดา ต้องอาศัยศีล บุคคลที่มีโภคสมบัติ ต้อง
อาศัยศีล บุคคลที่จะกระทำให้แจ้งพระนิพพาน ต้องอาศัยศีล ดังนั้น ท่านทั้งหลายจงรักษาศีลของตนให้บริสุทธิ์
บริบูรณ์เทอญ (คณะสงฆ์ภาค 6, 2560, หน้า 393) ชาวพุทธเคยสงสัยกันหรือไม่ว่าเวลาที่พระท่านสรุปศีลซึ่ง
เป็นบาลีภาษา มีความหมายว่าอย่างไร ฟังแล้วก็ได้แต่กล่าว สาธุ ตามๆ กันตามรูปแบบศาสนพิธีกรรมอันเป็น



144. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 5 No. 1  January-April   2024 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ประเพณีที่สืบต่อกันมา และฟังกี่ครั้งก็ยังไม่เข้าใจ บางครั้งพระผู้บอกศีลเองก็ไม่เคยอธิบายความหมายตอน
สรุปอานิสงส์หรือประโยชน์คุณค่าของการรักษาศีลนี้ให้อุบาสกอุบาสิกาฟัง 

การสรุปอานิสงส์ศีลข้างต้นนี้ โบราณจารย์ท่านได้สรุปใจความสำคัญมาจากพระไตรปิฎกในมหา
ปรินิพพานสูตรและสังคีติสูตร เป็นต้น ซึ่งพระพุทธองค์ทรงจำแนกอานิสงส์หรือคุณค่าประโยชน์ของการรักษา
ศีลไว้ โดยทรงประสงค์ที่จะให้บุคคลมุ่งประพฤติปฏิบัติกุศลธรรมขั้นพื้นฐานตามแนวทางพระพุทธศาสนาเป็น
หลัก และเพื่อใช้ “ศีล” เป็นเครื่องมือฟอกจิตให้สะอาดบริสุทธิ์เป็นเบื้องต้นก่อน เมื่อศึกษาจะพบว่า พระองค์
ทรงตรัสจำแนกอานิสงส์หรือคุณค่าการรักษาศีลไว้ ดังนี้ 

อานิสงส์แห่งศีลสมบัติของบุคคลผู้มีศีล 5 ประการ 
1. บุคคลผู้มีศีล สมบูรณ์ด้วยศีลในโลกนี้ ย่อมมีโภคทรัพย์เป็นอันมาก ซึ่งมีความไม่ประมาท

เป็นเหตุ  
2. กิตติศัพท์อันงามของบุคคลผู้มีศีลสมบูรณ์ด้วยศีล ย่อมขจรไป  
3. บุคคลผู้มีศีล สมบูรณ์ด้วยศีล จะเข้าไปยังบริษัทใด ๆ จะเป็นขัตติยบริษัทก็ตาม พราหมณ

บริษัทก็ตาม คหบดีบริษัทก็ตาม สมณบริษัทก็ตาม ย่อมแกล้วกล้า ไม่เก้อเขินเข้าไป  
4. บุคคลผู้มีศีล สมบูรณ์ด้วยศีล ย่อมไม่หลงลืมสติตาย  
5. บุคคลผู ้ม ีศ ีล สมบูรณ์ด้วยศีล หลังจากตายแล้ว ย่อมไปเกิดในสุคติโลกสวรรค์  

(พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: เล่ม 11 ข้อ 316 หน้า 305) 
เมื่อบุคคลประพฤติตามหลักเบญจศีลแล้ว นอกจากจะได้อานิสงส์หรือประโยชน์คือ ได้

คุณสมบัติ ทำให้กาย วาจา จิต และสังคมสงบสุข ประสบแต่สิ่งที่ดีงามในชีวิตแล้ว ตามคติความเชื่อในทาง
พระพุทธศาสนายังมีผลานิสงส์แผ่ขยายติดตามตัวไปถึงสัมปรายภพเบื้องหน้าอีกด้วย คือ 

ศีลข้อ 1 เจตนาเว้นการฆ่า ทำร้ายเบียดเบียนชีวิตผู้อื ่น จะทำให้มีอายุยืนยาว มีอวัยวะ
สมบูรณ์ ไม่พิการ รูปร่างสมส่วน สุขภาพร่างกายแข็งแรง โรคภัยน้อย เป็นที่รักของผู้ที่พบเห็น มีคนเมตตา
ช่วยเหลือ 

ศีลข้อ 2 เจตนาเว้นการลักทรัพย์สินสิ่งของผู้อื่น จะทำให้ปลอดภัยทั้งทรัพย์และคน อุดม
สมบูรณ์ ไม่ตกต่ำยากจน มีความเป็นอยู่สบายทั้งกายและใจ 

ศีลข้อ 3 เจตนาเว้นจากการประพฤติล่วงละเมิดหญิงอื่นที่มิใช่ภรรยาตน ไม่ตกเป็นทาส
กามารมณ์ จะส่งผลให้ชีวิตตนทั้งคนในครอบครัวอยู่ร่วมกันด้วยความอบอุ่นมั่นคง  ห่างไกลโรคร้าย ไม่ถูก
พรากคนรักของรัก 

ศีลข้อ 4 เจตนาเว้นการพูดโกหกหลอกลวง ส่อเสียด เพ้อเจ้อ เหลาะแหละเหลวไหล จะทำ
ให้ได้รับความเคารพเชื่อถือจากสังคม มีคนยกย่องนับถือ มีกลิ่นปากหอม มีฟันขาวสะอาดเรียงสวยงาม มีเสน่ห์
คนอยากจะสนทนาด้วย 

ศีลข้อ 5 เจตนาเว้นการดื่มสุราเครื่องดองของเมารวมถึงยาเสพติด จะส่งผลให้มีสติตั้งมั่น 
อารามณม์ั่นคงอยู่เสมอ ไม่หลงมัวเมาประมาทในการดำเนินชีวิต เฉลียวฉลาดในการทำงาน และรูเ้หตุว่า สิ่งใด
เป็นประโยชน์สำหรับชีวิต สิ่งใดเป็นโทษก่อทุกข์เดือดร้อน 



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  145. 
ปีที ่ 5  ฉบบัที ่ 1  มกราคม - เมษายน  2567 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ที่มาของภาพ: ที่มาโดยผู้เขียนบทความ 
ผลานิสงส์จากการรักษาศีลซึ่งเป็นมูลเหตุเครื่องมือส่งผลให้ผู้ประพฤติเข้าถึงคุณค่าแห่งคุณธรรม

เบื้องต้นดังกล่าวแล้ว ยังเป็นเครื่องมือให้ผู้ประพฤติธรรมสามารถยกระดับจิตวิญญาณเข้าถึงคุณธรรมในระดับ
ที่สูงขึ้นอย่างจิตวิสุทธิ์และปัญญาวิสุทธิ์ได้ เมื่อหมั่นประพฤติตามหลักศีลธรรมเสมอ ผลานิสงส์ประโยชน์
ส่วนโลกิยสุขย่อมจะส่งผลให้ชีวิตดำเนินไปได้อย่างราบรื่นร่มเย็นสงบสุข ผลานิสงส์ส่วนโลกุตรสุขนั้นจะเป็น
เหตุส่งให้เข้าถึงบรมสุขสูงสุดในพระพุทธศาสนาคือพระนิพพาน 

3.2 วิถีสังคมยุคใหม่ 
ด้วยสังคมยุคใหม่มีการพัฒนาความเจริญด้านวัตถุและเทคโนโลยีอย่างรอบด้าน โลกถูกย่อลง

บนฝ่ามือ การดำเนินชีวิตสะดวกรวดเร็ว โลก ประเทศ สังคม ผู้คน ต่างต้องปรับตัวท่ามกลางกระแสการ
แก่งแย่งแข่งขัน ต่างดิ้นรนขวนขวายเพื่อความอยู่รอดของตนและคนที่รัก วิถีการดำเนินชีวิตขอ งคนไทย
สมัยใหม่เปลี่ยนไปจากเมื่อก่อนค่อนข้างมาก ด้วยการพัฒนาทางด้านสังคม เศรษฐกิจ การศึกษา เทคโนโลยี 
กฎหมาย ความเท่าเทียมด้านสิทธิเสรีภาพ เป็นต้น ความเจริญดังกล่าวเข้ามามีบทบาทสำคัญในวิถี
ชีวิตประจำวันของคนยุคใหม่ ชีวิตถูกบีบเร่งให้วิ่งไล่ล่าตามกระแสความทันสมัย หลงอำนาจกิเลสตัณหา ถูก
ความโลภ ความโกรธ ความหลงครอบงำจิตวิญญาณความเป็นมนุษย์ จนทำให้บางคนบางกลุ่มลืมคุณค่าที่
แท้จริงแห่งชีวิตแบบวิถีพุทธ วิถีธรรม วิถีไทย มีการประพฤติผิดศีลธรรมกันอย่างมากมายในทุกระดับชน จน
ก่อให้เกิดความเดือดร้อนและเสียหายทั้งแก่ตนเองสังคมประเทศชาติตามมา 

3.3 การประยุกต์ศีลธรรมในวิถีการดำเนินชีวิต 
การสร้างคุณค่าชีวิตด้วยการนำหลักเบญจศีลมาปรับประยุกต์ใช้เป็นเครื่องมือในการดำเนินชีวิต

ให้สอดคล้องกับสังยุคใหม่มีความสำคัญมาก ด้วยสภาวะจิตมนุษย์เป็นสัตว์ที่มีสำนึกรู้ดีรู้ชั่ว รู้จักใช้เหตุผล และ
สามารถพัฒนากาย วาจา จิต ให้สูงขึ้นได้อย่างต่อเนื่อง เบญจศีลจึงเป็นคุณธรรมขั้นพ้ืนฐานเครื่องช่วยควบคุมกาย 
วาจาขั้นต้น เป็นจริยธรรมที่สำคัญเครื่องช่วยยืนยันความเป็นมนุษย์ได้เป็นอย่างดี ถึงแม้ว่าคนในสังคมยุคใหม่ 
บางส่วนแม้ชาวพุทธเองก็ตาม อาจมองเรื่องศีลธรรมเป็นเรื่องไกลตัว ไม่เกี่ยวกับการดำเนินชีวิต เป็นเรื่องของคน
สูงอายุ เป็นเรื่องเก่าโบราณ จึงไม่สนใจที่จะศึกษาและนำมาเป็นข้อปฏิบัติเครื่องมือประคับประคองชีวิต อาจด้วย
ความไม่รู้หรือไม่เข้าใจว่า รักษาศีลแล้วจะเกิดคุณค่าประโยชน์อย่างไรกับชีวิตก็เป็นได้ 



146. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 5 No. 1  January-April   2024 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

การประพฤติหลักเบญจศีล คุณธรรมความดีอ่ืนๆ ย่อมเจริญงอกงามขึ้นด้วย 

ที่มาของภาพ: ที่มาโดยผู้เขียนบทความ 
ดังนั้น วิถีพุทธในสังคมไทยสมัยใหม่จึงมีการจัดกิจกรรมลักษณะประยุกต์ เพื่อสร้างแรงจูงใจกระตุ้น

ให้คนในสังคมตื่นรู้ และให้ทราบว่าศีลธรรมไม่ใช่เรื่องไกลตัว โดยใช้หลักเบญจศีลมาเป็นโมเดลพัฒนากาย วาจา 
และจิตวิญญาณควบคู่ไปกับแผนพัฒนาความเจริญของชาติ ซึ่งทุกฝ่ายล้วนมีส่วนร่วมในลักษณะประชารัฐหรือ
บวร เช่น โครงการหมู่บ้านรักษาศีล 5 ซึ่งถูกนำมาประยุกต์ใช้ตั ้งแต่ พ.ศ.2557 เป็นต้นมา โดยโครงการนี้มี
จุดมุ่งหมายเพ่ือสร้างความปรองดองสมานฉันท์และคืนความสุขให้กับคนในชาติ และมีจุดมุ่งหมายให้เด็ก เยาวชน 
ประชาชน ได้ตระหนักถึงคุณค่าของการรักษาศีลและตั้งใจรักษาศีล เพื่อก่อเกิดความรักความสามัคคีนำพา
ประเทศชาติไปสู่ความสงบสุขร่มเย็น ดังปรากฏกิจกรรมที่ดำเนินกันมาอย่างต่อเนื่องเป็นระยะ ๆ 

จากการศึกษาเบญจศีลเครื่องมือการสร้างคุณค่าแห่งชีวิตสังคมยุคใหม่ พบว่า คุณค่าแห่งชีวิตที่
แท้จริงตามหลักเบญจศีลนั้น เริ่มต้นที่เจตนาหรือจิตใจนี่เอง เช่น เมื่อจิตใจไม่คิดเบียดเบียนทำร้าย หรือผูก
อาฆาตพยาทปองร้ายผู ้อื ่นหรือสัตว์อื ่น เรามีจิตประกอบด้วยเมตตากรุณา เอื้อเฟื ้อต่อผู้อื ่น, ไม่คิดอยากได้
ทรัพย์สินผู้อื่น ประกอบสัมมาอาชีพ, ไม่ปรารถนาที่จะละเมิดทางเพศต่อคู่ครองผู้อ่ืนหรือหญิงอ่ืน ซื่อสัตย์ต่อคู่รัก
ของตน, ไม่กล่าวทุจริตเหตุนำพาความเดือดร้อนแก่ตนและคนรอบข้าง มีความซื่อสัตย์จริงใจในคำพูด, ไม่ประมาท
หลงมัวเมาในการดำเนินชีวิต มีสติสัมปชัญญะหมั่นพัฒนาจิต จึงเท่ากับว่าคุณค่าเกิดจากการรักผู้อ่ืนเท่ากับว่ารัก
ตัวเราเองไปพร้อม ๆ กัน จึงชื่อว่าเป็นการสร้างคุณค่าอันเป็นหลักประกันชีวิต หลักประกันทรัพย์สิน หลักประกัน
ครอบครัว หลักประกันสังคม และหลักประกันสุขภาพกาย ได้อย่างครอบคลุมตามหลักเบญจศีล 
4. บทสรุป 

สังคมโลกหรือจะเป็นสังคมไทยยุคสมัยใหม่ แม้จะได้รับการพัฒนาให้มีความเจริญทันสมัยทางด้าน
วัตถุและเทคโนโลยีมากเพียงใด หลักเบญจศีลนี้ก็ยังคงนำมาปรับประยุกต์ใช้เป็นเครื่องมือสร้างคุณค่าสำหรับ
ชีวิตมนุษย์ได้เสมอทุกยุคสมัย เพราะหลักเบญจศีลนี้นับเป็นหลักคุณธรรมที่มีอยู่เองโดยธรรมชาติของสภาวะ
จิตสากล ไม่ได้อยู่ที่ตัวบุคคลวัตถุสิ่งของหรือสถานที่ใดที่หนึ่ง และก่อนหน้าที่โลกจะได้รับการพัฒนาเจริญก้าว
มาอย่างต่อเนื่องมาถึงสมัยยุคเทคโนโลยีสมองกล (AI) หลักเบญจศีลก็มีบทบาทเคียงคู่พัฒนาจิตใจมนุษย์ร่วม
สมัยเสมอมาตั้งแต่อดีตเช่นกัน ด้วยหลักเบญจศีลเป็นอกาลิโก คือ มีคุณค่าอยู่ในตัวโดยธรรมชาติไม่จำกัดด้วย
กาลสมัย ดังนั้น การเห็นคุณค่าแห่งศีลธรรม จะช่วยป้องกันไม่ให้เกิดการทุจริตทางทวารกาย วาจา จิต มี



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  147. 
ปีที ่ 5  ฉบบัที ่ 1  มกราคม - เมษายน  2567 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

สติสัมปชัญญะระลึกรู้ขณะกระทำกรรม เกิดอายชั่วกลัวบาป มีจิตวิรัติไม่คิดเบียดเบียนชีวิตหรือร่างกาย มี
ความอดกลั้นไม่โลภอยากได้ทรัพย์สินผู้อื่น ไม่ประพฤติผิดหญิงอื่น สำรวมระวังทุกการกระทำและคำที่พูด 
ฉะนั้น การรักษาศีลจะเกิดคุณค่าหรือประโยชน์แท้จริงกับชีวิต จำเป็นจะต้องมีเจตนารักษาให้เป็นวิถี มิใช่แค่
ทำพอเป็นพิธี เบญจศีลนี้จึงเป็นเครื่องมือการสร้างคุณค่าแห่งชีวิตได้เป็นอย่างดี เพราะการเห็นคุณค่าแห่ง
ศีลธรรมก็คือการเห็นคุณค่าแห่งชีวิต ดังเช่นที่พระพุทธองค์ทรงตรัสกับพระวักกลิว่า ผู้ใดเห็นธรรม ผู้นั้นชื่อว่า
เห็นเราตถาคต ผู้ใดเห็นเราตถาคตผู้นั้นชื่อว่าเห็นธรรม ซึ่งคุณค่าแห่งศีลธรรมย่อมชักนำจิตวิญญาณมนุษย์สู่
การพัฒนากาย วาจาให้งาม ด้วยเป็นเหตุหรือเป็นเครื่องมือในการบรรเทาหรือละบาปชั่วทุจริตในไตรทวารได้ 
และเป็นเหตุหรือเป็นเครื่องมือเบื้องต้นให้ผู้ประพฤติสุจริตเข้าถึงทั้งส่วนโลกิยสุขและโลกุตรสุขไปด้วยกัน   

 
 
 

เอกสารอ้างอิง  
หนังสือ: 
คณะสงฆ์ภาค 6. (2560). เบญจศีล-นิจศีลของมนุษย์ทั้งหลาย เก็บเพชรในรอยธรรม 9. กรุงเทพมหานคร: โรง

พิมพ์บริษัท ดีไซน์ ดีไลท์ จำกัด. 
จำนงค์ อดิวัฒนสิทธิ์. (2547). ศาสนา ชีวิต และสังคม. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์สุขภาพใจ. 
ธีรวัส  บำเพ็ญบุญบารมี. (2550). หลักฐานเรื่องศีล. นครปฐม: มูลนิธิเบญจนิกาย มหาวิทยาลัยมหามกุฏราช-

วิทยาลัย.    
พระธรรมปิฎก (ประยุทธ์  ปยุตฺโต). (2538). พจนานุกรมพุทธศาสตร์. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหา

จุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย. 
พระพุทธโฆสะเถระ. (2554). วิสุทธิมรรค. สมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถร) แปลและเรียบเรียง พิมพ์

ครั้งที่ 10. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์บริษัท ธนาเพรส จำกัด. 
พระราชญาณวิสิฐ และคณะ. (2552). คู ่มือการศึกษาสัมมาปฏิบัติไตรสิกขา. พิมพ์ครั ้งที่ 4. นครปฐม:  

โรงพิมพ์ บริษัทเพชรเกษม พริ้นติ้ง กรุ๊ป จำกัด. 
พระราชวิส ุทธ ิกว ี (พิจ ิตร  ฐ ิตวณฺโณ) . (2536). การสั ่งสมบุญ ด้วยการรักษาศีล . กรุงเทพมหานคร:  

ห้างหุ้นส่วนสามัญ  สุทธิสารการพิมพ์. 
มหาจุฬาลงกรณราชว ิทยาล ัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชว ิทยาล ัย. 

 กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์ มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส. (2538). เบญจศีล และเบญจธรรม. กรุงเทพมหานคร:  โรง

พิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
วารสาร 
สมเด็จพระวันรัต (จุนท์  พฺรหฺมคุตฺโต). (2558) “โลกสงบร่มเย็นได้ด้วยศีล”. พุทธธรรม. วารสารของพุทธ สมาคม 

แห่งประเทศไทย ในพระบรมราชูปถัมภ์. 63 (354); 3.  
สื่ออิเล็กทรอนิกส์ 
โครงการรักษาศีล 5. (2557). [ออนไลน์]. โครงการหมู่บ้านรักษาศีล 5. (สืบค้น 20 ธันวาคม 2566). จาก 

www.sila5.com/detail. 
สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ. (2557). [ออนไลน์]. คู่มือการดำเนินงานโครงการสร้างความปรองดอง 

สมานฉันท์โดยใช้หลักธรรมทางพระพุทธศาสนา หมู่บ้านรักษาศีล 5. (สืบค้น 20 ธันวาคม 2566). 
จาก  www.sila5.com. 



148. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 5 No. 1  January-April   2024 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

สำนักกฎหมายและวิชาการศาลยุติธรรม. (2562). [ออนไลน์]. ประมวลกฎหมายอาญา (ฉบับอัพเดทล่าสุด).
(สืบค้น 23 มกราคม 2567). เข้าถึงได้จาก www. jla.coj.go.th/th/content/category/detail. 

 
 
 

Reference :  
Book : 
The Sangha of Region 6. (2017). The Five Precepts - The Daily Precepts of All Humans: Gathering 

Gems in the Path of Dharma 9. Bangkok: Design Delight Printing Company Limited. 
Chamnong Adiwattanasit. (2004). Religion, Life, and Society. Bangkok: Suphapjai Publishing 

House. 
Teerawat Bampenbunbaramee. (2007). Evidence Regarding Morality. Nakhon Pathom: 

Benjanikaya Foundation, Mahamakutrajavidyalaya University. 
Phra Dhammapitaka (Prayut Payutto). (1995). Dictionary of Buddhist Studies. Bangkok: 

Mahachulalongkornrajavidyalaya Printing House. 
Buddhaghosa Thera. (2011). Visuddhimagga. Translated and compiled by Somdej Phra 

Phutthacharn (Ajarn Asabhamaha Thera). 10th edition. Bangkok: Thanapress Co., Ltd. 
Phra Ratchayanavisit and (2009). A Guide to Studying the Threefold Training (Samma Patipatti 

Trisikkha). 4th ed. Nakhon Pathom: Phetkasem Printing Group Co., Ltd. 
Phra Ratchawisutthikawi (Phichit Thitawanno). (1993). Accumulating Merit Through Observing the 

Precepts. Bangkok: Sutthisarn Printing Partnership. 
Maha Chulalongkornrajavidyalaya University.(1996). The Thai Tripitaka, Maha 

Chulalongkornrajavidyalaya University Edition. Bangkok: Maha 
Chulalongkornrajavidyalaya University Printing House. 

His Royal Highness Prince Vajirayanavarorasa (1995). The Five Precepts and the Five Virtues. 
Bangkok: Mahamakut Buddhist University Printing House. 

Journal : 
Somdej Phra Wanarat (Chun Phromkhutto). (2015) “The world can be peaceful and serene 

through morality.” Buddhatham. Journal of the Buddhist Association of Thailand 
under Royal Patronage. 63 (354); 3. 

Electronic  media : 
The Five Precepts Village Project. (2014). [Online]. The Five Precepts Village Project. (Accessed 

December 20, 2023). From www.sila5.com/detail. 
National Office of Buddhism. (2014). [Online]. Operational Manual for the Reconciliation and 

Harmony Project Using Buddhist Principles: Villages Upholding the Five Precepts. 
(Retrieved December 20, 2023) from www.sila5.com. 

Office of Legal and Academic Affairs, Court of Justice. (2019). [Online]. Criminal Code (Latest 
Updated Version). (Accessed January 23, 2024). Available from 
www.jla.coj.go.th/th/content/category/detail 

 
 


