
วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  149. 
ปีที ่ 5  ฉบบัที ่ 1  มกราคม - เมษายน  2567 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

 
 
 
 
 
 
 

              Journal of                                                                                                                             บัณฑิตวิทยาลัย 
Buddhist Innovation Review                                                                                             มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

กัลยาณมิตรในเตมิยชาดก 
THE PRINCIPLE OF KALAYĀṆAMITTA IN TEMIYA JĀTAKA 

Academic Articles                                                                                              บทความวิชาการ 

พระมหาไพโรจน์  ขนฺติโก (สานฟอง)   Phramaha Pairoj Khantiko (Sanfong) 

วัดพระสิงห์ ตำบลเวียง อำเภอเมืองเชียงราย จังหวัดเชียงราย 
Wat Phra Singha, Tambon Wiang, AmThoe Mueang Chiang Rai, Chang Wat Chiang Rai. 

Jarpio55@gmail.com 
Article history: 

Received:  March  25, 2024 / Revised:  March  29, 2024  
Accepted:  April  4, 2024 / Available Online:  April  8, 2024 

บทคัดย่อ 
 บทความวิชาการฉบับนี้ ต้องการเสนอเรื่องกัลยาณมิตรในเตมิยชาดก เป็นเรื่องการบำเพ็ญเนกขัมม
บารมขีองเตมิยราชกุมาร เห็นบิดาลงโทษผู้กระทำความผิด ดำริว่า การเป็นพระราชาจะต้องทำบาป ดังนั้น จึง
อธิษฐานให้ตนเอง เป็นคนหูหนวก เป็นใบ้ และเป็นง่อย แล้วเจริญเมตตา แสดงอานิสงส์ของการไม่ทำร้ายมิตร 
ไม่เบียดเบียนผู้อื่น ใช้กัลยาณมิตร 7 ประการ คือ 1) ทำตัวน่ารัก 2) น่าเคารพ 3) น่ายกย่อง 4) รู้จักพูด 5) 
อดทนต่อถ้อยคำ 6) อธิบายเรื่องลึกซึ้งได้ 7) ไม่ชักนำไปในทางชั่ว สร้างเสริมจิตแก่ผู้ออกบวชตาม นําไปสู่
สัมมาทิฏฐิ มีไตรสิกขา เป็นหลักสำหรับดำรงตน 
 
 
คำสำคัญ:   เตมิยราช; กัลยาณมิตร; ชาดก 

 
 
Abstract 

  This academic was purposely made to present the concept of Kalayāṇamitta in the Jātaka 

named Temiya referring to the Nekkhamma perfection cultivated by Temiyarājakumāra. He who saw his 
father punishing the wrongdoer, thought that the king's punishment was sinful. So he prayed for himself to 
be deaf, mute, and lame, and then developed Loving Kindness. So, he prayed for himself to be deaf, mute, 
and lame, and then developed Loving Kindness, and express the 7 virtues of harmlessness and Non-
violence as follows: as follows: 1) being lovely to other, 2) being respectable, 3) being honorable, 4) being 
wise in speaking, 5) being patient to spoken words, 6) being intelligible in explaining story, and 7) guiding 
one to the right path. All these virtues are empowered the mind of those who renounce the household 

mailto:Jarpio55@gmail.com


150. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 5 No. 1  January-April   2024 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

life leading to the right view and threefold training whereby self-development could be actualized 
accordingly. 

 
 

Keywords:  Temiyarāja;  Good Friendship;  Jātaka 
 
 

1. บทนำ 

หลักธรรมทางพระพุทธศาสนามีความสำคัญต่อการดำเนินชีวิตประจำวันอย่างยิ่ง แต่ในภาวะ
ปัจจุบันมีการศึกษาที่ไร้พรมแดนทำให้มีการเสพสื่อเทคโนโลยีสารสนเทศเป็นไปอย่างกว้างขวางทุกเพศทุกวัย 
ทั้งที่รู ้เท่าทัน คิดวิเคราะห์และพิจารณาถึงโทษภัยของการเสพสื่อก็มี แต่มีบุคคลจำนวนมากที่ยังเสพสื่อ
เทคโนโลยีแบบไม่วิเคราะห์หาข้อเสียของการเสพสื่อดังกล่าว ส่งผลให้ถูกมอมเมาและทำให้ความศรัทธาต่อคำ
สอนต่อหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาลดลง อุปมาเหมือน ภาวะข้าวยากหมากแพงมีโจรผู้ร้ายชุกชุมถ้าไม่ปิด
ประตูหน้าต่างให้เรียบร้อย โจรผู้ร้ายก็ย่อมเข้ามาขโมย ปล้นชิงทรัพย์สินไปได้โดยง่าย ในทางศาสนาก็เหมือนกัน
ถ้าไม่มีสติยั้งคิดรู้ไม่เท่าทันกิเลสไม่ระวังอายตนะภายใน คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ไว้ให้ดี ย่อมถูกกิเลส
ภายนอก คือ รูป เสียง กลิ่น รส สัมผัส และธรรมารมณ์ ครอบงำเอาได้ การที่จะรู้เท่าทันเทคโนโลยี หรือ 
ธรรมารมณ์ในภายนอกนั้นต้องสร้างภูมิคุ้มกัน คือ ศรัทธา ความเชื่อความพอใจในเหตุผลเบื้องต้นของคำสอน 
ซึ่งเป็นปฏิปทาแห่งปัญญาในอริยมรรค คือสัมมาทิฐิ จึงมีความสำคัญอย่างมาก 

ในพระไตรปิฎกได้แสดงหลักการสร้างสัมมาทิฏฐิไว้ว่า "ภิกษุทั้งหลาย ปัจจัยให้เกิดสัมมาทิฏฐิ 2 
อย่างนี้  ปัจจัย 2 อย่าง อะไรบ้าง คือ  1. ปรโตโฆสะ  2. โยนิโสมนสิการ (การมนสิการโดยแยบคาย)  ปัจจัย
ให้เกิดสัมมาทิฏฐิ 2 อย่างนี้แล" (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539; เล่ม 23 
ข้อ 127 หน้า 115) ... ในปัจจัยสัมมาทิฏฐิ 2 อย่างนี้สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป. อ. ปยุตฺโต) ได้รวบรวมไว้
ในหนังสือพุทธธรรม ว่า “ปัจจัยแห่งสัมมาทิฏฐิ 2 อย่าง ตามพุทธพจน์ที่ตรัสไว้นี้ คือ  1) ปรโตโฆสะ=เสียงจาก
ผู้อื ่น การกระตุ้นหรือชักจูงจากภายนอก เช่น การสั่งสอน แนะนำ การถ่ายทอด การโฆษณา คำบอกเล่า 
ข่าวสาร ข้อเขียน คำชี้แจง อธิบาย การเรียนรู้จากผู้อ่ืน ในที่นี้หมายเอาเฉพาะส่วนที่ดีงามถูกต้อง เฉพาะอย่าง
ยิ่งการรับฟังธรรม ความรู้ หรือคำแนะนำจากบุคคลที่เป็นกัลยาณมิตร (hearing or learning from others; 
inducement by others) เป็นองค์ประกอบฝ่ายภายนอก ได้แก่ปัจจัยทางสังคม อาจเรียกง่ายๆว่า วิธีการ
แห่งศรัทธา. 2) โยนิโสมนสิการ = การทำในใจโดยแยบคาย = การใช้ความคิดถูกวิธี ความรู้จักคิด คิดเป็น หรือ
คิดอย่างมีระเบียบ หมายถึง การรู้จักมอง รู้จักพิจารณาสิ่งทั้งหลาย โดยมองตามที่สิ่งนั้น ๆ มันเป็นของมัน 
และโดยวิธีคิดหาเหตุผล สืบคั้นถึงต้นเค้า สืบสาวให้ตลอดสาย แยกแยะสิ่งนั้น ๆ หรือปัญหานั้น ๆ ออก ให้เห็น
ตามสภาวะ และตามความสัมพันธ์สืบทอดแห่งเหตุปัจจัย โดยไม่เอาความรู้สึกด้วยตัณหาอุปาทานของตนเข้า
จับ(analytic  al reflection; reasoned or systematic attention) เป็นองค์ประกอบฝ่ายภายใน ได้แก่
ปัจจัยในตัวบุคคล อาจเรียกง่ายๆ ว่า วิธีการแห่งปัญญา” (พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย. พิมพ์ครั้งที่ 47, 2559;, 
หน้า 562) 



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  151. 
ปีที ่ 5  ฉบบัที ่ 1  มกราคม - เมษายน  2567 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ดังนั้น บทความเรื่อง กัลยาณมิตรในเตมิยชาดก ผู้ศึกษาจึงได้นำเอาการบำเพ็ญเนกขัมมบารมี ของ
พระเตมิยราชกุมารในเตมิยชาดกมาเป็นบุคลาธิษฐาน โดยนำหลักกัลยาณมิตรธรรม 7 ประการ คือ  1) เป็นที่รัก
เป็นที่พอใจ คือ ทำตัวน่ารัก มีความสนิทสนม ไว้เนื้อเชื่อใจกัน ชวนให้อยากเข้าไปปรึกษา ไต่ถาม  2) เป็นที่
เคารพ คือทำตัวน่าเคารพให้เกิดความรู้สึกอบอุ่นใจ พึ่งพาอาศรัยได้ และปลอดภัย  3) เป็นที่ยกย่อง คือทำตัว
สมฐานะน่ายกย่อง ในฐานทรงคุณคือความรู้และภูมิปัญญาแท้จริง ควรเอาอย่าง   4) เป็นนักพูด  คือ รู้จักพูดให้
ได้ผล ชี้แจงให้เข้าใจ รู้กาลเทศะว่าเมื่อไรควรพูดอะไรอย่างไร คอยให้คำแนะนำ เป็นที่ปรึกษาที่ดีได้  5) เป็นผู้
อดทนต่อถ้อยคำ คือ พร้อมที่จะรับฟังคำปรึกษาซักถามคำเสนอแนะวิพากษ์วิจารณ์ อดทน ฟังได้ไม่เบื่อ ไม่
ฉุนเฉียว  6) เป็นผู้พูดถ้อยคำลึกซึ้งได้ คือ สามารถกล่าวชี้แจงแถลงเรื่องต่าง ๆ ที่ลึกซึ้งให้เข้าใจได้ และ 7)  ไม่
ชักนำในอฐานะ คือ ไม่แนะนำในเรื่องเหลวไหล หรือชักจูงไปในทางเสื่อมเสีย (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539; เล่ม 23 ข้อ 37 หน้า 57-58)    นอกจากที่ได้นำเอากัลยาณมิตร หรือกัลยาณ-
ธรรม อันเป็นส่วน ปรโตโฆสะมาเป็นหลักแล้ว ผู้ศึกษาได้นำเอาโยนิโสมนสิการ มาเป็นเครื่องวินิจฉัยสนับสนุน
ให้เกิดความมั่นใจ ปลุกเร้าให้เกิดคุณธรรม เสริมสร้างกำลังศรัทธา นําไปสู่สัมมาทิฏฐิตามแนวทางอริยมรรคหรือ
หลักไตรสิกขา คือ ศีล สมาธิและปัญญา ให้มีความเจริญก้าวก้าวหน้าไปด้วยดีในคุณธรรมต่อไป. 
2. กัลยาณมิตรในพระพุทธศาสนา 

2.1 ความหมายของคำว่ากัลยาณมิตร 
คำว่า กัลยาณมิตร มาจากการนำศัพท์บาลี 2 ศัพท์ คือ กลฺยาณ และ มิตฺต ในพจนานุกรม บาลี-

ไทย-อังกฤษ  ฉบับภูมิพโลภิกขุ ได้ให้ความหมายไว้ว่า “กลฺยาณ (และ กลฺลาณ) [เวท. กลฺยาณ] (คุณ.) งดงาม, 
ดีงาม, มีเสน่ห์; เป็นศุภมงคล, เป็นอนุเคราะห์, มีประโยชน์, มีคุณธรรมดี. เป็นไวพจน์ของ ภทฺทก (ดี,เจริญ) 
และ กุสล (ฉลาด,เป็นกุศล) เป็นคำตรงข้าม ปาป (บาป, ความชั่วช้า,เลวทราม)... ใช้สำหรับ ธมฺม เช่น อาทิกลฺ
ยาณํ (งามในเบื้องต้น)" มชเฌกลฺยาณํ (งามในท่ามกลาง) ปริโยสานกลฺยาณํ (งามในที่สุดรอบ). ส่วนคำว่า 
“มิตฺต”  มีความหมายว่าเพื ่อน. รวมเข้าสมาสเป็น “กลฺยาณมิตฺต”หรือ“กัลยาณมิตร”ในภาษาไทย มี
ความหมายเป็น 2 อย่าง  คือ  1) กัลยาณมิตร, เพื่อนที่ดี, มิตรที่มีคุณธรรม, มิตรแท้, มีความซื่อสัตย์, มี
คุณธรรม,  มีการศึกษา, มีใจอารีและมีปัญญา." 2) เป็นศัพท์เฉพาะ เป็นผู้แนะนำในทางศีลธรรม, ที่ปรึกษาทาง
ธรรม.  พระพุทธเจ้าทรงเป็นกัลยาณมิตรชนิดยอดเยี่ยม , พระอรหันต์องค์อื ่น ๆ ก็สามารถเป็นเช่นนั้นได้ 
(พจนานุกรม บาลี-ไทย-อังกฤษ ฉบับภูมิพโลภิกขุ, 2530, หน้า 1061-1064) 

ดังนั้น กัลยาณมิตร จึงหมายความว่า เพ่ือนที่ดี  คนที่ไว้ใจได้  ผู้คอยแนะนำสั่งสอน ให้คำปรึกษา
ที่ดีความเป็นผู้มีกัลยาณมิตร, ความเป็นมิตรกับคนดีมีคุณธรรม, การคบค้าสมาคมกับคนดี ที่เป็นกัลยาณมิตร
เช่นนั้นสามารถช่วยเหลืออย่างมหาศาลให้บรรลุซึ่งมรรคผลและบารมี 

2.2 ลักษณะของกัลยาณมิตรในพระไตรปิฎก  
ลักษณะกัลยาณมิตรในพระไตรปิฎกนั้นมีปรากฏอยู่หลายที่ในพระสูตรต่าง ๆ ในที่นี้จะยกเอา

เฉพาะที่พระองค์ทรงแสดงไว้ในปฐมมิตตสูตรว่าด้วยองค์แห่งมิตร สูตรที่ 1 ว่า 
ภิกษุท้ังหลาย มิตรประกอบด้วยยองค์ 7 ประการ เป็นผู้ควรเสพ องค์ 7 ประการ อะไรบ้าง คือ 
1. ให้สิ่งที่ให้ได้ยาก 
2. ทำสิ่งที่ทำได้ยาก 



152. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 5 No. 1  January-April   2024 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

3. อดทนถ้อยคำที่อดทนได้ยาก 
4. เปิดเผยความลับแก่เพ่ือน 
5. ปิดความลับของเพ่ือน 
6. ไม่ทอดทิ้งในยามวิบัติ 
7. เมื่อเพ่ือนสิ้นโภคสมบัติก็ไม่ดูหมิ่น 
ภิกษุท้ังหลาย มิตรประกอบด้วยองค์ 7 ประการนี้แล เป็นผู้ควรเสพ มิตรย่อมให้สิ่งที่ให้ได้ยาก 

ทำสิ่งที่ทำได้ยาก อดทนคำหยาบแม้ที่อดทนได้ยาก  เปิดเผยความลับแก่เพ่ือน ปิดความลับของเพ่ือน  ไม่ทอดทิ้ง
ในยามวิบัติ  เมื่อเพ่ือนสิ้นโภคสมบัติก็ไม่ดูหมิ่น   ในโลกนี้ ฐานะเหล่านี้มีอยู่ในบุคคลใด  บุคคลนั้นจัดว่าเป็นมิตร 
ผู้ต้องการจะคบมิตร ควรคบมิตรเช่นนั้น (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539; เล่ม 
23 ข้อ 36 หน้า 56) 

2.3 คุณธรรมของกัลยาณมิตรในพระไตรปิฎก 
กัลยาณมิตรนี้ถือว่าเป็นเป็นบุคคลที่น่าคบหา คนที่ไว้ใจได้ ผู้คอยแนะนำสั่งสอน ให้คำปรึกษา

ที่ดี ในทางพระพุทธศาสนาพระองค์ได้แสดงคุณธรรมของกัลยาณมิตร 7 ประการในทุติยมิตตสูตร ว่าด้วยองค์
แห่งมิตร สูตรที่ 2 ว่า 

ภิกษุท้ังหลาย มิตรประกอบด้วยองค์ 7 ประการ เป็นผู้ควรเสพ ควรคบ ควรเข้าไปนั่งใกล้ แม้
จะถูกขับไล่ก็ตาม  องค์ 7 ประการ อะไรบ้าง คือ 

1. เป็นที่รักเป็นที่พอใจ 
2. เป็นที่เคารพ 
3. เป็นที่ยกย่อง 
4. เป็นนักพูด 
5. เป็นผู้อดทนต่อถ้อยคำ 
6. เป็นผู้พูดถ้อยคำลึกซึ้งได้ 
7. ไม่ชักนำในอฐานะ 
ภิกษุท้ังหลาย มิตรประกอบด้วยองค์ 7 ประการนี้แล เป็นผู้ควรเสพ ควรคบ ควรเข้าไปนั่งใกล้ 

แม้จะถูกขับไล่ก็ตาม มิตรเป็นที่รัก เป็นที่เคารพ เป็นที่ยกย่อง เป็นนักพูด เป็นผู้อดทนต่อถ้อยคำ  พูดถ้อยคำที่
ลึกซึ้งได้ ไม่ชักนำในอฐานะ ในโลกนี้ ฐานะเหล่านี้มีอยู่ในบุคคลใด บุคคลนั้นจัดว่าเป็นมิตรผู้มุ่งประโยชน์และ
อนุเคราะห์  ผู้ต้องการจะคบมิตร ควรคบมิตรเช่นนั้น แม้จะถูกขับไล่ก็ตาม (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539; เล่ม 23 ข้อ 3 หน้า 57-58) 

2.4 คุณธรรมของกัลยาณมิตรในทรรศนะของนักวิชาการทางพระพุทธศาสนา 
กัลยาณมิตรธรรม 7 (องค์คุณของกัลยาณมิตร, คุณสมบัติของมิตรดีหรือมิตรแท้ คือท่านที่คบ

หรือเข้าหาแล้วจะเป็นเหตุให้เกิดความดีงามและความเจริญ ในที่นี้มุ่งเอามิตรประเภทครูหรือพ่ีเลี้ยงเป็นสำคัญ 
- qualities of a good friend) 

1. ปิโย (น่ารัก ในฐานเป็นที่สบายใจและสนิทสนม ชวนให้อยากเข้าไปปรึกษา ไต่ถาม - 
lovable; endearing) 



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  153. 
ปีที ่ 5  ฉบบัที ่ 1  มกราคม - เมษายน  2567 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

2. ครุ (น่าเคารพ ในฐานประพฤติสมควรแก่ฐานะ ให้เกิดความรู้สึกอบอุ่นใจ เป็นที่พึ่งใจ และ
ปลอดภัย - estimable; respectable; venerable) 

3. ภาวนีโย (น่าเจริญใจ หรือน่ายกย่อง ในฐานทรงคุณคือความรู้และภูมิปัญญาแท้จริง ทั้งเป็น
ผู้ฝึกอบรมและปรับปรุงตนอยู่เสมอ ควรเอาอย่าง ทำให้ระลึกและเอ่ยอ้างด้วยซาบซึ้งภูมิใจ - adorable; 
cultured; emulable) 

4. วตฺตา จ (รู ้จักพูดให้ได้ผล รู้จักชี้แจงให้เข้าใจ รู ้ว่าเมื่อไรควรพูดอะไรอย่างไร คอยให้
คำแนะนำว่ากล่าวตักเตือน เป็นที่ปรึกษาที่ดี - being a counsellor) 

5. วจนกฺขโม (อดทนต่อถ้อยคำ คือ พร้อมที ่จะรับฟังคำปรึกษาซักถามคำเสนอแนะ
วิพากษ์วิจารณ์ อดทน ฟังได้ไม่เบื่อ ไม่ฉุนเฉียว - being a patient listener) 

6. คมฺภีรญฺจ กถํ กตฺตา (แถลงเรื่องล้ำลึกได้ สามารถอธิบายเรื่องยุ่งยากซับซ้อน ให้เข้าใจ และ
ให้เรียนรู้เรื่องราวที่ลึกซึ้งยิ่งขึ้นไป - able to deliver deep discourses or to treat profound subjects) 

7. โน จฏฺฐาเน นิโยชเย (ไม่ชักนำในอฐาน คือ ไม่แนะนำในเรื่องเหลวไหล หรือชักจูงไปในทาง
เสื่อมเสีย - never exhorting groundlessly; not leading or spurring on to a useless end) (พจนานุกรม
พุทธศาสน์ ฉบับประมวลธรรม,  2557, พิมพ์ครั้งที่ 27, หน้า 204.).   

2.5 คุณสมบัติของกัลยาณมิตรในพระพุทธศาสนา 
กัลยาณมิตร  หรือเรียกตามคติของภาษาไทยว่า  “คนดี”   และคำว่า “กัลยาณมิตร” หรือ 

“คนดี” นี้  ในทางพระพุทธศาสนา ท่านเรียกว่า สัตบุรุษ และสัตบุรุษนี้ จะต้องมีธรรมของประจำตัว เรียกว่า 
สัปปุร ิสธรรม 7 ประการ และธรรม 7 ประการนี ้ พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) ได้รวบรวมไว้ใน 
พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม ดังนี้ 

สัปปุริสธรรม 7 (ธรรมของสัตบุรุษ, ธรรมที่ทำให้เป็นสัตบุรุษ, คุณสมบัติของคนดี, ธรรมของผู้ดี 
- qualities of a good man; virtues of a gentleman) 

1. ธัมมัญญุตา (ความรู ้จักธรรม รู ้หลัก หรือ รู ้จักเหตุ คือ รู ้หลักความจริง รู ้หลักการ รู้
หลักเกณฑ์ รู้กฎแห่งธรรมดา รู้กฎเกณฑ์แห่งเหตุผล และรู้หลักการที่จะทำให้เกิดผล เช่น ภิกษุรู้ว่าหลักธรรมข้อ
นั้นๆ คืออะไร มีอะไรบ้าง พระมหากษัตริย์ทรงทราบว่าหลักการปกครองตามราชประเพณีเป็นอย่างไร มี
อะไรบ้าง รู้ว่าจะต้องกระทำเหตุอันนี้ๆ หรือกระทำตามหลักการข้อนี้ๆ จึงจะให้เกิดผลที่ต้องการอันนั้นๆ เป็น
ต้น - knowing the law; knowing the cause) 

2. อัตถัญญุตา (ความรู้จักอรรถ รู้ความมุ่งหมาย หรือ รู้จักผล คือ รู้ความหมาย รู้ความมุ่งหมาย 
รู้ประโยชน์ที่ประสงค์ รู้จักผลที่จะเกิดขึ้นสืบเนื่องจากการกระทำหรือความเป็นไปตามหลัก เช่น รู้ว่าหลักธรรม
หรือภาษิตข้อนั้นๆ มีความหมายว่าอย่างไร หลักนั้นๆ มีความมุ่งหมายอย่างไร กำหนดไว้หรือพึงปฏิบัติเพ่ือ
ประสงค์ประโยชน์อะไร การที่ตนกระทำอยู่มีความมุ่งหมายอย่างไร เมื่อทำไปแล้วจะบังเกิดผลอะไรบ้างดังนี้เป็น
ต้น - knowing the meaning; knowing the purpose; knowing the consequence) 

3. อัตตัญญุตา (ความรู ้จ ักตน คือ รู ้ว ่า เรานั ้น ว่าโดยฐานะ ภาวะ เพศ กำลังความรู้ 
ความสามารถ ความถนัด และคุณธรรม เป็นต้น บัดนี้ เท่าไร อย่างไร แล้วประพฤติให้เหมาะสม และรู้ที่จะแก้ไข
ปรับปรุงต่อไป - knowing oneself) 



154. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 5 No. 1  January-April   2024 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

4. มัตตัญญุตา (ความรู้จักประมาณ คือ ความพอดี เช่น ภิกษุรู ้จักประมาณในการรับและ
บริโภคปัจจัยสี่ คฤหัสถ์รู้จักประมาณในการใช้จ่ายโภคทรัพย์ พระมหากษัตริย์รู้จักประมาณในการลงทัณฑ
อาชญาและในการเก็บภาษี เป็นต้น - moderation; knowing how to be temperate) 

5. กาลัญญุตา (ความรู้จักกาล คือ รู้กาลเวลาอันเหมาะสม และระยะเวลาที่จะต้องใช้ในการ
ประกอบกิจ กระทำหน้าที่การงาน เช่น ให้ตรงเวลา ให้เป็นเวลา ให้ทันเวลา ให้พอเวลา ให้เหมาะเวลา เป็นต้น - 
knowing the proper time; knowing how to choose and keep time) 

6. ปริสัญญุตา (ความรู้จักบริษัท คือ รู้จักชุมชน และรู้จักที่ประชุม รู้กิริยาที่จะประพฤติต่อ
ชุมชนนั้นๆ ว่า ชุมชนนี้เมื่อเข้าไปหา จะต้องทำกิริยาอย่างนี้ จะต้องพูดอย่างนี้ ชุมชนนี้ควรสงเคราะห์อย่างนี้ 
เป็นต้น - knowing the assembly; knowing the society) 

7. ปุคคลัญญุตา หรือ ปุคคลปโรปรัญญุตา (ความรู้จักบุคคล คือ ความแตกต่างแห่งบุคคลว่า 
โดยอัธยาศัย ความสามารถ และคุณธรรม เป็นต้น ใครๆ ยิ่งหรือหย่อนอย่างไร และรู้ที่จะปฏิบัติต่อบุคคลนั้นๆ 
ด้วยดี ว่าควรจะคบหรือไม่ จะใช้จะตำหนิ ยกย่อง และแนะนำสั ่งสอนอย่างไร เป็นต้ น - knowing the 
individual; knowing the different individuals) (พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม, 2552, พิมพ์
รวมเล่ม 3 ภาค ครั้งที่ 17, หน้า210-211) และ(พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539, เล่ม 23 ข้อ 68 หน้า 143-146) 

กัลยาณมิตรนี้ถือว่าเป็นเป็นบุคคลที่น่าคบหา เป็นผู้มีอิทธิพลเป็นอย่างมากในการการที่จะทำ
คุณงามความดีต่างๆ เพราะว่าการจะที่ทำกิจการทุกอย่างให้สำเร็จลุล่วงไปด้วยดีนั้นล้วนอาศัยคนที่ไว้ใจได้ ให้
คำปรึกษาแนะนำในทางที่ถูกให้ เช่น พ่อ แม่ พี่ น้อง ครู อาจารย์ ตลอดจน เพื่อนหรือคนใกล้ตัว ซึ่งเป็น
กัลยาณมิตร คอยช่วยเหลือทั้งนั้นการสร้างกัลยาณมิตร หรือการมีความสัมพันธ์ที่ดีต่อกัน ย่อมทำให้กิจการงาน
ทุกอย่างมีประสิทธิภาพ 

2.6 อานิสงส์ของกัลยาณมิตรในพระพุทธศาสนา 
ในทางพระพุทธศาสนาพระพุทธเจ้าเป็นกัลยาณมิตรของพุทธศาสนิกชนทั้งหลาย บรรดาพุทธ

บริษัท 4 คือ ภิกษุ ภิกษุณี อุบาสก อุบาสิกา ต่างก็เป็นกัลยาณมิตรของกันและกัน เพราะผู้เป็นกัลยาณมิตรถึง
จะไม่ใช่ญาติก็มีความคุ้นเคยเหมือนญาติ ไม่ใช่มิตรสหายก็มีความสนิทชิดเชื้อเหมือนเป็นมิตรสหายกัน ...  ดัง
ตัวอย่างในธรรมบท ภาคที่ 1 ว่า  ...อนาถปิณฑิกเศรษฐี และนางวิสาขา มหาอุบาสิกา ต่างก็เป็นกัลยาณมิตร รู้
ธรรมเนียมข้อวัตรปฏิบัติของภิกษุสามเณร เวลาที่ไปทำบุญที่วัด ถ้าไปตอนเช้ายังไม่ถึงเที่ยงวัน ก็จะเตรียม
ภัตตาหาร หวาน คาว ไปถวาย ถ้าไปหลังเที่ยงวัน ก็จะเตรียมน้ำปานะ 8 อย่าง มีน้ำมะม่วงเป็นต้น ไปถวาย ทำ
ให้เวลา ไปวัดมีภิกษุหนุ่มสามเณรคอยต้อนรับทักทายพร้อมแลดูมือของพวกท่านว่า วันนี้นำอะไรมาถวาย พวก
ท่านไม่รู้สึกเก้อเขินในการทำบุญ เหมือนในสมาคมของหมู่ญาติพี่น้อง...นี้ก็เป็นอานิสงส์ของกัลยาณมิตรเพราะ
การมีกัลยาณมิตรก็เหมือนมีญาติทำให้ไม่มีความเก้อเขินที่จะเข้าไปในที่นั้น ๆ (พระธัมปทัฏฐกถาแปล ภาค 1. 
พิมพ์ครั้งที่ 17, 2541, หน้า 5-7) ... และกัลยาณมิตรนี้ยังมีส่วนช่วยให้บรรลุธรรมได้ดังที่ปรากฏใน เรื่องบัณฑิต
สามเณร ว่า ...วันหนึ่งสามเณรเข้าไปบิณฑบาตในหมู่บ้านกับพระสารีบุตรระหว่างเห็นเหมืองที่เขาไขน้ำเข้าสู่นา
...ช่างดัดลูกศร..และช่างไม้กำลังถากไม้ให้เป็นรูปร่างต่าง ๆ ตามต้องการ..เมื่อถามพระสารีบุตรจนได้ความแล้ว 
ทำให้เกิดอารมณ์กรรมฐานขึ้นว่า น้ำไม่มีจิต คนก็ไขผ่านเหมืองไปยังที่ต่าง ๆ ได้... ลูกศร คนก็ยังดัดให้ตรงได้..



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  155. 
ปีที ่ 5  ฉบบัที ่ 1  มกราคม - เมษายน  2567 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

แม้แต่ไม้ที่ไม่มีจิตเลย คนก็ยังสามารถถากทำให้เป็นรถ หรือสิ่งต่าง ๆ ได้  ฝ่ายเรามีจิตแท้ ๆ ทำไมไม่ฝึกตนเล่า 
จึงได้ลาท่านเพื่อกลับไปเจริญกรรมฐานที่พัก  พระสารีบุตรผู้เป็นอุปัชฌาย์ผู้เป็นกัลยาณมิตรฟังคำนั้นแล้วก็
ไม่ได้ทักท้วงอะไร แต่เกรงว่าจะมีอันตรายระหว่างเจริญกรรมฐานจึงได้ให้ลูกกุญแจแก่สามเณรเพื่อสามเณรจะ
ได้เจริญกรรมฐานอย่างปลอดภัย. ฝ่ายพระศาสดาทราบด้วยพระญาณว่า สามเณรจะเจริญกรรมฐานแล้วบรรลุ
พระอรหันต์ภายในระยะเวลาก่อนเที่ยงวันนี้ จึงได้เสด็จมาดักอยู่หน้าประตูเพราะเกรงว่าพระสารีบุตรกลับมาจะ
ทำอันตรายต่อการบรรลุพระอรหันต์ของสามเณรได้ ทำให้วันนั้นสามเณรสามารถบรรลุพระอรหันต์อย่างราบรื่น
... (พระธัมปทัฏฐกถาแปล ภาค 4. พิมพ์ครั้งที่ 16, 2550, หน้า 50-57) 

อานิสงส์ของกัลยาณมิตรนี้ถือว่ามีคุณประโยชน์อย่างมากทั้งยังเป็นส่วนช่วยสนับสนุนในการ
บรรลุคุณธรรมชั้นสูงๆ ขึ้นไปอีกด้วย ในพระสุตตันตปิฎก อังคุตตรนิกาย เอกกนิบาต กัลยาณมิตตาทิวรรคหมวด
ว่าด้วยกัลยาณมิตร  พระเจ้าตรัสไว้ว่า... เราไม่เห็นธรรมอ่ืนแม้อย่างหนึ่งที่เป็นเหตุให้อกุศลธรรมที่ยังไม่เกิดขึ้นก็
เกิดขึ้น หรือเป็นเหตุให้กุศลธรรมที่เกิดขึ้นแล้วเสื่อมไปเหมือนการประกอบอกุศลธรรมเนืองๆ และการไม่
ประกอบกุศลธรรมเนืองๆ นี้ เพราะการประกอบอกุศลธรรมเนืองๆ และการไม่ประกอบกุศลธรรมเนืองๆ อกุศล
ธรรมที่ยังไม่เกิดขึ้นก็เกิดขึ้น และกุศลธรรมที่เกิดขึ้นแล้วก็เสื่อมไป  (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2539; เล่ม 20 ข้อ 72 หน้า 13) 

2.7 โทษของการคบกับปาปมิตร 
การคบสัตบุรุษหรือการคบหาบัณฑิตผู้เป็นกัลยาณมิตร,  ย่อมประสบ คุณประโยชน์อย่างมาก ทั้ง

ยังเป็นส่วนช่วยสนับสนุนในการบรรลุคุณธรรมชั้นสูง ๆ ขึ้นไปอีกด้วย ดังพรรณนามานี้ ส่วนการคบหาบูชา
เหล่าอสัตบุรุษซึ่งตรงกันข้ามกับสัตบุรุษนั้น, ย่อมประสบทุกข์. เสื่อมจากมรรคและผลเบื้องต้นอันตนควรจะได้
ในปัจจุบันเสีย ประสบมหานินาศ  เพราะทรงคลุกคลีด้วยปาปมิตร  เหมือนเรื่องของพระเจ้าอชาตศัตรู ที่มาใน
อรรถกถาสามัญญผลสูตร ในสีลขันธวรรค ว่า    

ในเวลาที่ทรงเป็นพระอุปราชพระเจ้าอชาตศัตรูนั้น  ทรงเสื่อมใสในอิทธิปาฏิหาริย์ของพระเทวทัต 
ทรงยกย่องพระเทวทัตผู้เป็นอสัตบุรุษ  มีพระประสงค์จะทำสักการะแก่เธอ ทรงบริจาคพระราชทรัพย์เป็นอัน
มาก ให้สร้างวิหารที่คยาสีสประเทศได้พระราชทานสำรับอาหาร 500 สำรับ 

ทุก ๆ วัน และได้เสด็จไปสู่ที่บำรุงพระเทวทัตทั้งเย็นทั้งเช้า ท้าวเธอทรงเชื่อคำของพระเทวทัตจึงได้
ทำปิตุฆาตกรรมปลงพระชนม์พระราชบิดาแล้วครองราชสมบัติแทน  ภายหลังพระองค์บังเกิดความสิเนหาใน
พระราชบิดา ทรงกันแสงคร่ำครวญ ได้ถวายพระเพลิงพระศพของพระราชบิดา ตั้งแต่เวลาที่พระองค์ให้ปลงพระ
ชนม์พระราชบิดาแล้ว ก็ไม่ได้บรรทมหลับตลอดกลางคืนและกลางวันเลย  พอพระองค์ ได้สดับข่าว พระเทวทัต
ที่กระทำความชั่ว ตั้งแต่ส่งนายขมังธนูไปเพื่อปลงพระชนม์พระศาสดาเป็นต้น กระทั่งถึงทำลายสงฆ์ แล้วถูก
แผ่นดินสูบ ก็ยิ่งหวาดกลัวสะดุ้งพระราชหฤทัย ด้วยทรงรำพึงว่า แผ่นดินจะพึงสูบแม้เราด้วยหรือหนอ  จึงมิได้
ความสำราญในราชสมบัติ มิได้รับความโปร่งพระราชหฤทัยในการบรรทมเลย หวาดหวั่นเที่ยวไปเหมือนเปรตที่
ถูกแทงด้วยเครื่องกรรมกรณ์  ทรงพิจารณาเห็นพระองค์ราวกะถูกแผ่นดินสูบ  ราวกะออกจากเปลวไฟในอเวจี
มหานรก ราวกะถูกนายเพชฌฆาต ให้นอนหงายเหนือแผ่นดินแล้วตอกด้วยหลาวเหล็ก  ด้วยเหตุนั้น  เมื่อท้าว
เธอทรงหวาดหวั่นดุจไก่ถูกประหารอยู่  จึงมิได้มีความสงบพระราชหฤทัยเพียงครู่เดียว แม้พระองค์มีความ
ประสงค์จะเฝ้าพระศาสดา และทูลถามปัญหาให้ทรงอดโทษให้ ก็ไม่อาจจะเสด็จไปเฝ้าพระศาสดาได้ เพราะ



156. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 5 No. 1  January-April   2024 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

พระองค์ทรงมีความผิดมหันต์   ในวันเพ็ญวันหนึ่ง จึงได้ให้หมอชีวกเป็นคนนำทางเสด็จไปสู่ชีวกัมพวนารามใน
ตอนกลางคืนวันนั้นนั่นเอง  ถวายบังคมพระศาสดา และทรงทำอัญชลีแก่ภิกษุสงฆ์แล้ว ประทับนั่ง  ณ  ที่สมควร
ส่วนข้างหนึ่งแล้ว จึงทูลถามปัญหา   

พระศาสดา ทรงทราบอานิสงส์ใหญ่ที่ท้าวเธอควรจะได้เพราะทรงสดับธรรมนี้ว่า พระราชานี้
จักเป็นพระปัจเจกพุทธเจ้าพระนามว่า ชีวิตวิเสสแล้วปรินิพพานในอนาคตกาล  ดังนี้แล้ว  เมื่อทรงแก้ปัญหา
ของพระองค์  จึงแสดงสามัญญผลสูตร  ในสีลขันธวรรคโปรด  แต่เพราะพระองค์ได้ทำกรรมหนักคือปิตุฆาต
อันเป็นอันตรายต่อมรรคและผลเบื้องต้น  ฉะนั้นในเวลาที่พระศาสดาแสดงเทศนาจบ  พระราชาจึงไม่ได้บรรลุ
พระโสดาปัตติผล  เพราะกรรมหนักที่พระองค์ทำตัดอุปนิสัยแห่งมรรคอันตัดเสียแล้ว   จึงได้แต่ถึงสรณะ 3 
ด้วยทรงมอบพระองค์เป็นพุทธมามกะ แล้วทรงประกาศความผิดที่พระองค์ทรงทำเฉพาะพระพักตร์พระ
ศาสดา  ให้พระศาสดาทรงอดโทษให้แล้ว เสด็จลุกจากอาสนะ ทรงทำประทักษิณ 3 รอบ แล้วเสด็จหลีกไป 
(มังคลัตถทีปนีแปล ภาค 1 เล่ม 1. พิมพ์ครั้งที่ 18, 2558, หน้า 54-62) 

อันที่จริง ถ้าพระเจ้าอชาตศัตรูไม่รับสั่งให้ปลงพระชนม์พระราชบิดา พระองค์ก็จักได้เป็น
โสดาบันในที่ ๆ นั่งนั้นแน่แท้ แต่อันตรายแห่งมรรคเกิดมีแก่พระองค์เพราะทรงคลุกคลีด้วยปาปมิตร ทำให้
พระราชาจึงไม่ได้บรรลุพระโสดาปัตติผลเลย ได้แต่ถึงสรณะ  3 ด้วยทรงมอบพระองค์เป็นพุทธมามกะ นับถือ
พระรัตนตรัยจนตลอดชีวิต  และโทษของการทำอนันตริยกรรมคือการปลงพระราชบิดานี้เป็นกรรมหนักฝ่าย
อกุศลห้ามสวรรค์ ห้ามนิพพาน พระศาสดาได้ตรัสไว้ในโวโรปิตสูตร ว่า 

ภิกษุท้ังหลาย บุคคลประกอบด้วยธรรม 6 ประการ แม้ฟังสัทธรรมอยู่ก็ไม่อาจก้าวลงสู่สัมมัตต
นิยามในกุศลธรรมทั้งหลายได้  ธรรม 6 ประการ อะไรบ้าง คือ 

1. เป็นผู้ฆ่ามารดา 
2. เป็นผู้ฆ่าบิดา 
3. เป็นผู้ฆ่าพระอรหันต์ 
4. เป็นผู้มีจิตคิดประทุษร้ายทำพระโลหิตของตถาคตให้ห้อขึ้น 
5. เป็นผู้ทำลายสงฆ์ให้แตกกัน 
6. เป็นผู้มีปัญญาทราม โง่เขลา เป็นคนเซอะ 
ภิกษุทั ้งหลาย บุคคลประกอบด้วยธรรม 6 ประการ แม้ฟังสัทธรรมอยู ่ ก็ไม่อาจก้าวลง

สู่สัมมัตตนิยามในกุศลธรรมทั้งหลายได้ (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 2539; 
เล่ม 22 ข้อ 87 หน้า 612) 
3. กัลยาณมิตรในเตมิยชาดก  

เตมิยชาดก เป็นชาดกที่ 1 ในมหานิบาตทศชาติ ชาดกเรื่องนี้แสดงถึงการบำเพ็ญเนกขัมมบารมี 
ของพระโพธิสัตว์เมื่อครั้งที่พระองค์เสวยพระชาติเป็นเตมียราชกุมาร ประกอบด้วยโครงสร้างของเรื่อง เริ่มแต่
พระศาสดาตรัสอดีตนิทาน  ที่เตมิยราชกุมาร เห็นบิดาลงโทษผู้กระทำความผิด ดำริว่า การเป็นพระราชา
จะต้องทำบาป ดังนั้น จึงอธิษฐานให้ตนเอง เป็นคนหูหนวก เป็นใบ้ และเป็นง่อย จนถึงการออกบวช โดยเนื้อ
เรื่องประกอบด้วยคาถาทั้งหมด 122 พระคาถา (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539 เล่มที่ 28 หน้า 183-202)  ดังนั้นในบทความเรื่องนี้ ผู้ศึกษาจึงได้นำเอาเนื้อหาบางส่วนมาจากมหา



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  157. 
ปีที ่ 5  ฉบบัที ่ 1  มกราคม - เมษายน  2567 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

นิบาตชาดก ทศชาติฉบับชินวร เล่มที่ 1 ของพระเจ้าวรวงศ์เธอ กรมหลวงชินวรสิริวัฒน์ (สมเด็จพระสังฆราช)   
และจากสื่อออนไลน์ต่าง ๆ โดยลำดับดังนี้ 

3.1 ความรู้เบื้องต้นเกี่ยวกับชาดก 
ความหมายของคำว่าชาดก 
ชาดก คือ เรื ่องราวหรือชีวประวัติในอดีตชาติของพระโคตมพุทธเจ้า เมื่อครั้งที่พระองค์

เสวยพระชาติเป็นพระโพธิสัตว์บำเพ็ญบารมีอยู่ พระองค์ทรงนำมาเล่าให้พระสงฆ์ฟังในโอกาสต่าง ๆ เพ่ือแสดง
หลักธรรมสุภาษิตที่พระองค์ทรงประสงค์ เรียกเรื่องในอดีตของพระองค์นี้ว่า ชาดก ชาดกเป็นเรื่องเล่าคล้าย
นิทาน บางครั้งจึงเรียกว่า “นิทานชาดก”  ชาดกที่ทรงเล่านั้นมีหลายร้อยเรื่อง ว่าทรงเคยเกิดเป็นมนุษย์บ้าง 
เป็นสัตว์บ้าง แต่ที่รู้จักกันโดยทั่วไป คือ 10 ชาติสุดท้ายที่เรียกว่า “ทศชาติชาดก” และชาติสุดท้ายที่สุดที่ทรง
เสวยพระชาติเป็นพระเวสสันดร จึงเรียกเรื่องพระเวสสันดรนี้ว่า “มหาเวสสันดรชาดก” 

ประเภทของชาดก  
ชาดกมี 2 ประเภท คือ 
1) ชาดกนิบาต ชาดกในนิบาต หรือที่เรียกว่า นิบาตชาดก หมายถึงชาดกทั้ง 547 เรื่องที่มีอยู่ใน

คัมภีร์ขุททกนิกายของพระสุตตันตปิฎก ในพระไตรปิฎกภาษาบาลี นิบาตชาดกแต่งเป็นคาถาคือฉันทลักษณ์
ล้วน ๆ โดยจะมีการแต่งขยายความเป็นร้อยแก้วคือรูปแบบคาถาสุภาษิต เหตุที่เรียกว่า นิบาตชาดก ก็เพราะว่า 
ชาดกในพระไตรปิฎกนี้จะถูกจัดหมวดหมู่ตามจำนวนคาถา มีทั้งหมด 22 หมวด หรือ 22 นิบาต นิบาตสุดท้าย
คือ นิบาตที่ 22 ประกอบด้วยชาดก 10 เรื่อง หรือที่เรียกว่า "ทศชาติชาดก" 

อนึ่งเป็นที่ทราบกันว่าชาดกทั้งหมดมี 550 เรื่อง แต่เท่าที่ได้ลองนับดูแล้วปรากฏว่า  ในเล่มที่ 
27 มี 525 เรื่อง ในเล่มที่ 28 มี 22 เรื่อง รวมทั้งสิ้นจึงเป็น 547 เรื่อง ขาดไป 3 เรื่อง แต่การขาดไปนั้น น่าจะ
เป็นด้วยในบางเรื่องมีนิทานซ้อนนิทาน และไม่ได้นับเรื่องซ้อนแยกออกไปก็เป็นได้ อย่างไรก็ตาม จำนวนที่นับได้ 
จัดว่าใกล้เคียงมาก 

พระไตรปิฎกเล่มที่ 27 อันเป็นสุตตันตปิฎกเล่มที่ 19 จัดไว้เป็นขุททกนิกายชาดก ภาค 1 เป็น
เล่มที่รวมเรื่องชาดกที่เล็ก ๆ น้อย ๆ รวมกันถึง 525 เรื่อง 

พระไตรปิฎกเล่มที่ 28 อันเป็นสุตตันตปิฎกเล่มที่ 20 จัดไว้เป็นขุททกนิกายชาดก ภาค 2 ใน
พระไตรปิฎกเล่มที่ 28 นี้มีเพียง 22 เรื่อง เพราะเป็นเรื่องยาว ๆ ทั้งนั้น โดย 12 เรื่องแรกเป็นเรื่องที่มีคำฉันท์ ส่วน 
10 เรื่องหลัง คือเรื่องที่เรียกว่า มหานิบาตชาดก แปลว่า ชาดกที่ชุมนุมเรื่องใหญ่ หรือที่โบราณเรียกว่า ทศชาติ 

2) ชาดกนอกนิบาต หมายถึง ชาดกที่ไม่ปรากฏในคัมภีร์พระไตรปิฎก เป็นชาดกที่ภิกษุชาว
เชียงใหม่ได้รวบรวมเรื่องราวมาจากนิทานพื้นบ้านไทยมาแต่งเป็นชาดก ขึ้นเมื่อประมาณ พ.ศ. 2000-2200 
ชาดกนี้เรียกอีกชื่อว่า "ปัญญาสชาดก"แปลว่า ชาดก 50 เรื่องและรวมกับเรื่องในปัจฉิมภาคอีก 11 เรื่องรวมเป็น 
61 เรื่อง 

- นิบาตชาดก เป็นเรื่องชาดกที่ปรากฏอยู่ในพระไตรปิฎกภาษาบาลี  ในส่วนพระสุตตันตปิฎก ขุ
ททกนิกาย ชาดก มีทั้งหมด 547 เรื่อง ปรากฏในเล่มที่ 27 มี 525 เรื่อง ในเล่มที่ 28 มี 22 เรื่อง รวมทั้งสิ้นจึง
เป็น 547 เรื่อง  



158. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 5 No. 1  January-April   2024 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

- มหานิบาตชาดก  คือ ชาดกที่ชุมนุมเรื่องใหญ่  หรือที่โบราณเรียกว่า  ทศชาติ ซึ่งปรากฎอยู่ใน
พระไตรปิฎกเล่มที่ 28 พระสุตตันตปิฎกเล่มที่ 20 ขุททกนิกายชาดกภาค 2 จำนวน 10 เรื่อง  คือ  1) เตมิย
ชาดก  2) ชนกชาดก  3) สุวรรณสามชาดก  4) เนมิราชชาดก  5) มโหสธชาดก 6) ภูริทัตชาดก 7) จันทชาดก  
8) นารทชาดก  9) วิธูรชาดก  10) มหาเวสสันดรชาดก (สุชีพ ปัญญานุภาพ, พระไตรปิฏกฉบับประชาชน, 
[ออนไลน์], (สืบค้นเมื่อ 26 ธันวาคม 2566), เข้าถึงได้จาก www.larnbuddhism.com, tripitaka) 

3.2 การบำเพ็ญบารมีและการสร้างกัลยาณมิตรของเตมิยราชกุมาร 
พระเตมีย์กุมาร เป็นโอรสพระเจ้ากาสิกราชแห่งเมืองพาราณสีและพระนางจันทาเทวี ในวันขนาน

พระนามพระโพธิสัตว์ พระเจ้ากาสิกราชทรงทำสักการะ เป็นอันมากแก่เหล่าพราหมณ์ ผู้รู้ลักษณะพยากรณ์ 
พระองค์ได้สดับคำของพราหมณ์เหล่านั้น ก็ดีพระหฤทัย จึงได้ทรงขนานพระนามว่า “เตมิยกุมาร” เพราะเหตุใน
วันที่พระกุมารประสูติ ฝนตกทั่วกาสิกรัฐ และเพราะพระกุมารประสูติ เป็นเหมือนยังพระหฤทัยแห่งพระราชา 
และหัวใจแห่งหมู่อมาตย์ และมหาชนให้ชุ่มชื่น  

พระเตมิยราชกุมาร หรือพระเตมีย์ใบ้นี้ เดิมทีพระองค์ก็ไม่ได้ เป็นคนหูหนวก เป็นใบ้ และเป็นง่อย 
แต่เพราะวันหนึ่ง พระองค์เห็นพระราชาผู้เป็นพระราชบิดารับสั่งให้ลงพระอาญาแก่ผู้ทำความผิด ก็ทั้งกลัวทั้ง
สะดุ้ง ทรงจินตนาการว่า ...พระชนกของเราอาศัยราชสมบัติ ทำกรรมอันหนักเกินซึ่งจะไปสู่นรก ... หากว่าเรา
ครองราชย์สมบัติ ก็จักบังเกิดในนรกเสวยทุกข์ใหญ่อีก ดังนี้ ได้เกิดความกลัวเป็นอันมาก พระสรีระซึ่งมีวรรณะ
ดุจทองของพระโพธิสัตว์ ได้เหี่ยวมีวรรณะเศร้าหมอง ราวกะว่าดอกปทุมที่ถูกขยำด้วยมือ ฉะนั้น พระองค์
บรรทมจินตนาการอยู่ว่า ทำอย่างไร เราจึงจะพ้นจากพระราชมณเฑียรซึ่งดุจเรือนโจรนี้เสียได้ เทพธิดาผู้สิง
สถิตอยู่ที่เศวตฉัตร เคยเป็นมารดาพระโพธิสัตว์ ในระหว่างอัตภาพหนึ่ง ปลอบพระโพธิสัตว์ให้สบายพระทัย
แล้วกล่าวว่า พ่อเตมิยกุมาร พ่ออย่าเศร้าโศก อย่าคิด อย่ากลัวเลย ถ้าพ่อประสงค์จะพ้นจากพระราชมณเฑียร
นี้ พ่อไม่เป็นคนง่อยเปลี้ยเลย ก็จงเป็นเหมือนคนง่อยเปลี้ย พ่อไม่เป็นคนหนวก ก็จงเป็นเหมือนคนหนวก พ่อ
ไม่เป็นคนใบ้ ก็จงเป็นเหมือนคนใบ้เถิด พ่อจงอธิษฐานองค์สามเหล่านี้ อย่างนี้แล้ว อย่าประกาศความที่พ่อเป็น
คนฉลาด   เทพธิดากล่าวแล้ว จึงกล่าวคาถาที่หนึ่งว่า  “พ่ออย่าแสดงว่า เป็นคนฉลาด  จงให้ชนทั้งปวงรู้กันว่า 
พ่อเป็นคนโง่  ชนในที่นั้นทั้งหมดจะได้ดูหมิ่นพ่อว่า  เป็นคนกาลกรรณี  ความปรารถนาของพ่อจักสำเร็จได้ 
ด้วยอุบายอย่างนี้”   พระโพธิสัตว์หลังจากได้ฟังอุบาย 3 ประการ จากเทพธิดานั้นแล้ว ก็กลับได้ความอุ่นพระ
หฤทัย นับแต่นั้นมา พระเตมีย์ก็ทำพระองค์เป็นคนหูหนวก เป็นใบ้ และเป็นง่อย แต่พระราชาและพระมเหสีไม่
เชื่อว่าพระโอรสหูหนวกเป็นใบ้และง่อยเปลี้ยจริง จึงให้พี่เลี้ยงทดลองด้วยวิธีต่าง ๆ เช่น เมื่อยังเป็นเด็กเล็ก ให้
เอาผลไม้ เอาขนมมาล่อ พระเตมีย์ก็ไม่สนใจ เมื่อยังเป็นเด็ก  ให้เอาอาวุธ เอาไฟ เอาช้าง เอางู มาขู่ พระเตมีย์
ก็ไม่หวาดกลัว เมื่อล่วงเข้าวัยหนุ่มก็ใช้ของหอมและสตรีมาล่อ แต่ก็ไม่ได้ผล พระเตมีย์ยังคงทำเป็นหูหนวก 
เป็นใบ้ และไม่ไหวติง เช่นเดิม  ในที่สุด พระราชาทรงสดับถึงเหตุเหล่านั้นแล้ว ทรงร้อนพระหฤทัย จึงมีรับสั่ง
ให้เรียกพวกพราหมณ์ ผู้ทำนายลักษณะมา เมื่อพราหมณ์ทั้งหลายกราบทูลพระราชาว่า “ข้าแต่พระมหาราช...
เมื่อพวกข้าพระองค์กราบทูลว่า เป็นกาลกรรณี ความโทมนัสก็จะพึงมีแด่พระองค์ เพราะเหตุนั้นพวกข้า
พระองค์จึงไม่กราบทูลว่า ข้าแต่พระมหาราช ถ้าเมื่อพระกุมารอยู่ในราชมณเฑียรนี้ จะปรากฏอันตราย 3 
อย่าง  คือ อันตรายแห่งชีวิต อันตรายแห่งเศวตฉัตร อันตรายแห่งพระอัครมเหสี เพราะฉะนั้น ควรที่พระองค์
จะชักช้าไม่ได้ โปรดให้จัดรถอวมงคล เทียมม้าอวมงคล ให้พระกุมารบรรทมบนรถนั้น นำออกทางประตูทิศ



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  159. 
ปีที ่ 5  ฉบบัที ่ 1  มกราคม - เมษายน  2567 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ตะวันตก ฝังเสียในป่าช้าผีดิบ”  พระราชาแม้จะรักพระโอรส แต่เพราะเป็นห่วงบ้านเมือง จึงต้องทรงทำตาม
คำแนะนำนั้น ... ในที่สุดพระราชาจึงสั่งให้สารถีนำพระเตมีย์ขึ้นราชรถ นำไปฝังที่ป่าช้า เมื่อไปถึงป่าช้า ขณะที่
นายสารถีก้มหน้าก้มตาขุดหลุมอยู่  พระมหาสัตว์เห็นโอกาสอันเหมาะแล้วจึงลุกเสด็จลงจากรถ แล้วพูดกับ
นายสารถีด้วยปิยวาจาบอกนายสารถีว่า อย่าฝังตนเลย การฝังโอรสพระราชาเท่ากับเป็นการทำร้ายมิตร แล้ว
ชี้แจงคุณูปการของการไม่ทำร้ายมิตร เมื่อจะตรัสคาถาบูชามิตร 10 คาถา  จึงตรัสว่า 

1) บุคคลผู้ใดมิได้ประทุษร้ายเหล่ามิตร ชนเป็นอันมากอาศัยบุคคลผู้นั้นเลี้ยงชีพ บุคคลผู้นั้น
จากเรือนของตนไปที่ไหน ๆ ย่อมมีภักษาหารมากมาย 

2) บุคคลผู้ใดมิได้ประทุษร้ายเหล่ามิตร บุคคลผู้นั้นไปสู่ชนบท นิคม ราชธานีใด ๆ ย่อมเป็นผู้อัน
หมู่ชนในที่นั้น ๆ ทั้งหมดบูชา 

3) บุคคลผู้ใดมิได้ประทุษร้ายเหล่ามิตร โจรทั้งหลายไม่ข่มเหงบุคคลผู้นั้น กษัตริย์ก็มิได้ดูหมิ่น
บุคคลผู้นั้น บุคคลผู้นั้นย่อมข้ามพ้นหมู่อมิตรทั้งปวง 

4) บุคคลผู้ใดมิได้ประทุษร้ายเหล่ามิตร บุคคลผู้นั้นจะมาสู่เรือนของตนด้วย มิได้โกรธเคืองใคร 
ๆ มาได้ความยินดีปรีดาในสภาที่ประชุม เป็นผู้สูงสุดของหมู่ญาติ 

5) บุคคลผู้ใดมิได้ประทุษร้ายเหล่ามิตร บุคคลผู้นั้นสักการะคนอ่ืน ก็จะเป็นผู้อันคนอ่ืนสักการะ
ตน เคารพคนอ่ืน ก็จะเป็นผู้อันคนอ่ืน เคารพตน ย่อมเป็นผู้ได้รับความยกย่องและเกียรติคุณ 

6) บุคคลผู้ใดมิได้ประทุษร้ายเหล่ามิตร บุคคลผู้นั้นบูชาผู้อื่น ก็ย่อมได้บูชาตอบ ไหว้ผู้อื่น ก็ย่อม
ได้ไหว้ตอบ และย่อมถึงยศและเกียรติ 

7) บุคคลผู้ใดมิได้ประทุษร้ายเหล่ามิตร บุคคลผู้นั้นย่อมรุ่งเรืองดุจกองเพลิง ย่อมไพโรจน์ดุจ
เทวดา มีสิริประจำตัว 

8) บุคคลผู้ใดมิได้ประทุษร้ายเหล่ามิตร โคทั้งหลายของบุคคลผู้นั้นย่อมเกิด พืชที่หว่านไว้ในนา
ย่อมงอกงาม บุคคลผู้นั้นย่อมได้บริโภคผลของพืชที่หว่านไว้ 

9) บุคคลผู้ใดมิได้ประทุษร้ายเหล่ามิตร บุคคลผู้นั้นตกเหว ตกภูเขา หรือตกต้นไม้ ย่อมได้ที่พ่ึง
อาศัยไม่เป็นอันตราย 

10) บุคคลผู้ใดมิได้ประทุษร้ายเหล่ามิตร เหล่าอมิตรย่อมย่ำยีบุคคลผู้นั้นไม่ได้ ดุจต้นไทรมีราก
และย่านงอกงาม พายุไม่อาจพัดพานให้ล้มได้ ฉะนั้น (มหานิบาตชาดก ทศชาติฉบับชินวร เล่มที่ 1, 2560, หน้า 
2-20) และ(พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539; เล่ม 28 ข้อ 583 หน้า 185) 

พระโพธิสัตว์นอกจากจะบำเพ็ญเนกขัมมบารมีแล้วยังเป็นกัลยาณมิตรให้บุคคลใกล้ชิดและบุคคล
ทั่วไปที่ทราบข่าวออกบวชตามและบรรลุคุณวิเศษมากมายจนนับไม่ถ้วนดังที่ปรากฎในชาดก  ว่า...นายสารถี
ได้ยินพระโพธิสัตว์กล่าว่า “เราไม่ปรารถนาราชสมบัติ ไม่ปรารถนาในกองกิเลสทั้งมวล เราจะขอบวชอยู่ใน
ป่า” ก็เห็นคล้อยตามจะขอบวชด้วย แต่พระเตมีย์ขอให้นายสารถีกลับไปแจ้งข่าวแก่พระบิดาและพระมารดา   
พอพระราชากับพระราชินีผู้เป็นพระบิดาและพระมารดาทราบข่าวก็ยกขบวนมาหมายจะชวนพระเตมีย์ให้
กลับไปครองราชย์สมบัติ พระเตมีย์ปฏิเสธแล้วแสดงคุณแห่งเนกขัมมธรรมให้ฟัง พระราชา พระราชินี และ
ผู้ติดตามได้ฟังแล้วก็เกิดเลื่อมใส ต่างพากันออกบวชทั้งหมด ประชาชนชาวเมืองเมื่อทราบข่าวก็พากันออกบวช
ตาม ฝ่ายพระราชาแห่งประเทศใกล้เคียงโดยรอบ ทราบข่าวว่าพรุงพาราณสีไม่มีคนปกครองก็ยกทัพจะมายึด



160. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 5 No. 1  January-April   2024 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ราชสมบัติ จึงตามรอยพระราชาเข้าไปในป่า ได้พบพระเตมีย์ พอได้ทรงสดับธรรมที่พระเตมีย์แสดงแล้ว 
พระราชาทั้งพร้อมด้วยบริษัท ทรงผนวชในสำนักของพระมหาสัตว์นั้น แม้พระราชาอ่ืน ๆ อีกสามพระองค์ ต่าง
ก็ทรงละทิ้งราชสมบัติทรงผนวชแล้วอย่างนั้นนั่นแล ด้วยประการฉะนี้ ประเทศตรงนั้นได้เป็นมหาสมาคม ช้าง
ทั้งหลายก็กลายเป็นช้างป่า ม้าทั้งหลายก็กลายเป็นม้าป่า แม้รถทั้งหลายก็ชำรุดทรุดโทรมไปในป่านั่นเอง 
ภัณฑะเครื่องใช้สอย และกหาปณะทั้งหลายก็เรี่ยราดเกลื่อน ดุจทรายที่ใกล้อาศรมสถาน บรรพชิตทั้งหมดนั้น
ทำสมาบัติแปดให้บังเกิดในที่นั้นเอง เมื่อสิ้นชีวิตได้มีพรหมโลกเป็นที่ไปในเบื้องหน้า แม้ช้างและม้าทั้งหลายซึ่ง
เป็นสัตว์เดรัจฉาน ยังจิตให้เลื่อมใสในหมู่ฤษีทั้งหลาย ได้บังเกิดในสวรรค์ชั้นกามาพจร 6 ชั้น...” (มหานิบาต
ชาดก ทศชาติฉบับชินวร เล่มที่ 1, 2560, หน้า 62) 
4. องค์ความรู้ในเรื่องนี้มีประเด็นพอสรุปได้ดังนี้  

การสร้างกัลยาณมิตรที่ปรากฏในเตมิยชาดกนี้เป็นไปตามแนวทางการบำเพ็ญบารมีของพระ
โพธิสัตว์ที่บำเพ็ญเนกขัมมบารมี คือการออกบวช หรือการออกจากกิเลสสิ่งเศร้าหมองอันเกิดจากกามทั้งหลาย
โดยไม่ตรึกถึงกิเลสกามและวัตถุกาม 3 อย่าง คือ 1. กามวิตก ไม่นึกถึงอารมณ์อันน่าปรารถนา อันน่าใคร่ น่า
ชอบใจ ซึ่งเกิดขึ้นทาง ตา หู จมูก ลิ้น การสัมผัสทางกาย และทางใจ  2. พยาบาทวิตก ไม่คิดถึงความคับแค้นใจ 
ไม่พยาบาทคนหรือสัตว์อื่น  และ 3. วิหึสาวิตก ไม่คิดเบียดเบียนคนหรือสัตว์อื่นให้เดือดร้อน   เพราะเหตุนั้น
คาถาที่กล่าวบูชามิตร ทั้ง 10 คาถา จึงได้พรรณนาถึงการไม่พยาบาทเบียดเบียนผู้อ่ืนทั้งสิ้น 

ส่วนการสร้างกัลยาณมิตรในเตมิยชาดกนี้ผู้ศึกษาได้นำเอาหลักกัลยาณมิตรธรรม 7 ประการมา
บูรณาการเข้ากับหลักไตรสิกขา คือ ศีล สมาธิ และปัญญา โดยใช้โยนิโสมนสิการเป็นตัวแปรช่วยสนับสนุนให้
เกิดศรัทธาอันเป็นสัมมาทิฐิถูกต้องตามแนวแห่งอริยมรรค ดังนี้ 

1) ด้านศีล พระเตมิยราชกุมารได้มีการฝึกฝนพัฒนาด้านพฤติกรรมของตนให้มีความเคยชิน คือ
เป็นปรกติไม่ประพฤติผิดทางกาย และทางวาจา  เป็นที่รักใคร่ น่าเคารพ น่ายกย่อง เป็นที่เจริญใจแก่ผู้พบเห็น 
(ปิโย ครุ ภาวนีโย) ตั้งแต่คราวที่ประสูติใหม่ ๆ ก็เป็นที่รักชุ่มชื่นฟูใจ ของพระราชาและพสกนิกรทั้งหลาย ทั้ง
ยังมีสัมมาวาจา เจรจาน่าเชื่อถือเป็นที่ไว้เนื้อเชื่อใจ ประพฤติตนสมฐานะ น่ายกย่อง ทั้งด้านภูมิปัญญาและชาติ 
ตระกูล (สัมมากัมมันตะ สัมมาอาชีวะ) ด้วยอำนาจเมตตาวิหารธรรม และคณุธรรมดังกล่าวของพระองคจ์ึงเป็น
เหตุทำให้พระราชาต่างเมืองที่ยกทัพมาหมายจะยึดเมือง เกิดความเลื่อมใสศรัทธา อยากเข้าไปนั่งใกล้เจรจา
สนทนาธรรม  

2) ด้านสมาธิ พระเตมิยราชกุมารได้มีการฝึกฝนพัฒนาด้านพฤติกรรมของตนโดยไม่ย่อท้อ มี
จิตใจตั ้งมั ่น จนเกิดสติรู ้ถึงเหตุและผล เห็นแนวทางที ่จะนำไปสู ่ความสำเร็จ (สัมมาวายามะ สัมมาสติ 
สัมมาสมาธิ) ทำให้พระองค์ เป็นคนรู้จักพูดให้ได้ผล รู้จักชี้แจงให้เข้าใจ ให้คำแนะนำว่ากล่าวตักเตือนถูกต้อง
ตามตัวบุคคล (วัตตา จะ) สามารถพูดจาให้นายสารถี พระราชาต่างเมืองและผู้ที่ได้เจรจาด้วยเห็นแนวทางกลับ
ใจเลื่อมใสออกบวชตามพร้อมกับชนอีกจำนวนมาก ทั้งพระองค์ยังรู้จักอดทนข่มต่อถ้อยคำของหมู่ชนที่มาคอย
ทดสอบในคราวที่พระองค์เห็นโทษของการครองราชสมบัติที่ต้องทำโทษผู้ทำความผิด (วะจะนักขโม) จึงได้
อธิษฐานให้ตนเอง เป็นคนหูหนวก เป็นใบ้ และเป็นง่อย ไม่ฉุนเฉียวแสดงความโกรธตอบต่อชนเหล่านั้น 

3) ด้านปัญญา พระเตมิยราชกุมารได้มีการฝึกฝนพัฒนาด้านพฤติกรรมของตนโดยไม่ย่อท้อ 
สม่ำเสมอจนเกิดความชำนาญรู้แจ้งชัดถึงหลักเหตุและผล  มีใจน้อมไปเพื่อความหลุดพ้น (สัมมาทิฐิ สัมมา-



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  161. 
ปีที ่ 5  ฉบบัที ่ 1  มกราคม - เมษายน  2567 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

สังกัปปะ)  ทำให้พระองค์สามารถอธิบายเรื่องยุ่งยากล้ำลึกซับซ้อนให้เข้าใจอย่างลึกซึ้ง  (คัมภีรัญจะ  กะถัง 
กัตตา)  ทั้งยังคอยแนะนำตักเตือนให้ประพฤติชอบทางทวารทั้ง 3 คือ กาย วาจา และใจ ไม่ชักจูงไปในทางที่
เสื่อมเสีย (โน จัฏฐาเน นิโยชะเย) จนเป็นเหตุให้มีคนมาบวชตามจำนวนมาก และสามารถยังจิตของหมู่ฤษี
ทั้งหลายที่เลื่อมใสอยู่แล้ว ให้เลื่อมใสยิ่งขึ้น จนได้บังเกิดในสวรรค์ชั้นกามาพจร 6 ชั้น. 
5. บทสรุป  

กัลยาณมิตร คือ มิตรที่ดี ผู้คอยแนะนำสั่งสอน เป็นแบบอย่าง ให้คำปรึกษา การมีกัลยาณมิตร
และบุคคลผู้แวดล้อมที่ดี หรือการมีความสัมพันธ์ที่ดีต่อกัน  ก็เป็นเหมือนอยู่ท่ามกลางหมู่ชนท่านผู้ทรงคุณทรง
ปัญญามีความสามารถ ผู้ที่คอยสนับสนุนชักจูง ชี้ช่องทาง ตลอดจนเป็นเครื่ องอุดหนุนเกื้อกูลแก่กัน ทำให้
กิจการงานทุกอย่างมีประสิทธิภาพ ทำให้มีก้าวหน้าไปด้วยดี ทั้งในการศึกษา การครองชีวิต การประกอบ
กิจการต่าง ๆ,  นอกจากที่มีกัลยาณมิตร ผู้คอยแนะนำสั่งสอนแล้ว การอาศัยกัลยาณมิตรธรรม 7 ประการ คือ 
1. ปิโย น่ารัก 2. ครุ น่าเคารพ 3. ภาวนีโย น่ายกย่องในฐานะผู้ทรงคุณ  4. วัตตา รู้จักพูดให้ได้ผล ชี้แจงให้
เข้าใจ  5. วะจะนักขโม อดทนต่อถ้อยคำ  6. คัมภีรัญจะ กะถัง กัตตา สามารถอธิบายเรื่องยุ่งยากซับซ้อน ให้
เข้าใจ  และ 7. โน จัฏฐาเน นิโยชะเย ไม่ชักจูงไปในทางเสื่อม เหลวไหล   และนำมาเป็นหลักในการดำเนินชีวิต 
การอยู่ร่วมกันปัจจุบัน ย่อมทำให้เกิดสามัคคีปรองดอง  มีน้ำใจและเมตตาที่ส่งเสริมความสัมพันธ์ที่ดีต่อกัน  
เพราะความเป็นกัลยาณมิตรของกันและกันยังช่วยเพ่ิมพูนความเข้าใจและเห็นภาพรวมของสังคม ผลที่ได้คือมี
การกระจายความสุขและความสำเร็จทั้งระดับบุคคลและระดับกลุ่มและเป็นอุปการะมากในการบริหารงาน  
เพราะการนำหลักการกัลยาณมิตรมาประยุกต์ช่วยสร้างบรรยากาศทำงานที่ดีและเชื่อมโยงทีมงานได้ดีขึ้น  มี
การสนับสนุนและยอมรับความคิดเห็นของผู้ร่วมงาน  มีการให้กำลังใจและคำแนะนำโดยมีน้ำใจ  ทั้งยังช่วย
แก้ไขความขัดแย้งอย่างสันติสุข 

การทำกิจการทุกอย่างให้สำเร็จผลดีงาม บรรลุจุดมุ่งหมายสูงดังที่หวังได้นั้น ต้องอาศัยศรัทธาที่
เป็นสัมมาทิฐิ โดยอาศัยประสบการณ์ที่เกิดจากปัจจัยภายนอกและการพิจารณาอย่างรอบคอบ คืออาศัยปัจจัย 
2 อย่าง อันได้แก่ ปรโตโฆสะ ปัจจัยทางสังคมอันเป็นเหตุให้เกิดจากการเรียนรู้และการมีกัลยาณมิตรที่ดี และ 
โยนิโสมนสิการ ปัจจัยภายใน ที่เกิดจากการทำในใจโดยแยบคาย หรือคิดถูกวิธี หรือคิดตามหาเหตุผลตาม
แนวทางของปัญญา การสร้างกัลยาณมิตร ที่ให้ได้ผลดีและประสบความสำเร็จนั้นต้องอาศัยโยนิโสมนสิการ เป็น
แกนกลาง การใช้โยนิโสมนสิการเป็นเครื่องชี้นำ ชี้ช่องทางที่ถูกที่ควรให้ เป็นผู้แนะนำ เป็นที่ปรึกษาทางธรรม 
เหมือนพี่เลี้ยงคอยช่วยสนับสนุนชักจูง ในทางศีลธรรม คือ ศีล สมาธิ และปัญญา ได้ถูกต้องตามแนวอริยมรรค 
ทำให้แก้ปัญหาต่าง ๆ ได้  และมีความเจริญก้าวก้าวหน้าไปด้วยดี ทั้งทางโลกิยะ และทางโลกุตตระ ต่อไป. 

ในบทความเรื่องกัลยาณมิตรในเตมิยชาดกนี้ ผู้ศึกษาได้นำเอาหลักกัลยาณมิตรธรรม 7 ประการ 
มาบูรณาการเข้ากับหลักไตรสิกขาคือ ศีล สมาธิ และปัญญา โดยใช้โยนิโสมนสิการ เป็นแกนกลาง เป็นเครื่อง
ชี้นำให้เกิดศรัทธาอันเป็นสัมมาทิฐิถูกต้อง สามารถสรุปเป็นกระบวนการสร้างศรัทธาตามแนวอริยมรรคได้ดังนี้ 



162. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 5 No. 1  January-April   2024 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

 
ที่มาของภาพ : โดยผู้เขียนบทความ 

 

 
เอกสารอ้างอิง  
หนังสือ 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2551). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 11.  

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2552).  พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 17 

กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์จันทร์เพ็ญ. 
พระเจ้าวรวงศ์เธอ กรมหลวงชินวรสิริวัฒน์ (สมเด็จพระสังฆราช). (2560). มหานิบาตชาดก ทศชาติฉบับชินวร  

เล่มที่ 1. นครปฐม: โรงพิมพ์มหามกุฎราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย  ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพ- 

มหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหามงกฏุราชวิทยาลัย. (2541). พระธัมปทัฏฐกถาแปล ภาค 1. พิมพ์ครั้งที่ 17. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์ 

มหามกฏุราชวิทยาลัย. 
มหามงกฏุราชวิทยาลัย. (2550). พระธัมปทัฏฐกถาแปล ภาค 4. พิมพ์ครั้งที่ 16. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์ 

มหามกฏุราชวิทยาลัย. 
มหามงกฏุราชวิทยาลัย. (2558). มังคลัตถทีปนีแปล ภาค 1 เล่ม 1. พิมพ์ครั้งที่ 18. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์ 

มหามกฏุราชวิทยาลัย. 
มูลนิธิภูมิพโลภิกขุ. (2530). พจนานุกรม บาลี-ไทย-อังกฤษ  ฉบับภูมิพโลภิกขุ.  กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์ 

มูลนิธิภูมิพโลภิกขุ. 



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  163. 
ปีที ่ 5  ฉบบัที ่ 1  มกราคม - เมษายน  2567 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2559). พุทธธรรมฉบับปรับขยาย. พิมพ์ครั้งที่ 47. กรุงเทพมหานคร 
:สำนักพิมพ์ผลิธัมม์. 

สื่ออิเล็กทรอนิกส์ 
สุชีพ ปัญญานุภาพ. พระไตรปิฎกฉบับประชาชน. (ออนไลน์). (สืบค้นเมื่อ 26 ธันวาคม 2566). เข้าถึงได้จาก: 

www.larnbuddhism.com.tripitaka 
 
Reference : 
Book :  
Phra Brahmagunabhorn (P.O. Payutto). (2008). Buddhist Dictionary: A Compilation of  

Dhamma. 11th edition. Bangkok: Mahachulalongkornrajavidyalaya Printing  
House. 

Phra Brahmakhunaporn (P.O. Payutto). (2009). Buddhist Dictionary: A Compilation of  
Dhamma. 17th edition. Bangkok: Chanphen Publishing House. 

His Royal Highness Prince Chinnaworasiriwat (Supreme Patriarch). (2017). Mahānibāta Jātaka:  
The Ten Jataka Tales, Chinnaworasiriwat Edition, Volume 1. Nakhon Pathom:  
Mahamakut Buddhist University Printing House. 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (1996). Thai Tripitaka  Mahachulalongkornraja- 
vidyalaya University Edition. Bangkok: Mahachulalongkornrajavidyalaya University  
Printing House. 

Mahamangkutrajavidyalaya University. (1998). Dhammapada Commentary Translation, Part 1.  
17th Edition. Bangkok: Mahamangkutrajavidyalaya University Printing House. 

Mahamangkutrajavidyalaya University. (2007). Dhammapada Commentary Translation, Part 4.  
16th Edition. Bangkok: Mahamangkutrajavidyalaya University Printing House. 

Mahamangkut Rajawittayalai. (2015). Mangalatthadipani Translation, Part 1, Volume 1. 18th  
Edition. Bangkok: Mahamangkut Rajawittayalai Printing House. 

Bhumibol Adulyadej Foundation. (1987). Bhumibol Adulyadej Pali-Thai-English Dictionary.  
Bangkok: Bhumibol Adulyadej Foundation Printing House. 

Somdej Phra Buddhaghosacharya (P.O. Payutto). (2016). Buddhadhamma: Revised and  
Expanded Edition. 47th Edition. Bangkok: Phlitham Publishing House. 

Electronic media : 
Sucheep Panyanupap. The People's Edition of the Tripitaka. (Online). (Accessed December  

26, 2023). Available from:  www.larnbuddhism.com.tripitaka 
 

http://www.larnbuddhism.com.tripitaka/

