
วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  94. 
ปีที ่ 5  ฉบบัที ่ 2  พฤษภาคม - สงิหาคม  2567 

 
 
 
 
 
 

 
                   Journal of                                                                                                บัณฑิตวิทยาลัย 
Buddhist   Innovation   Review                                                                        มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

การศกึษาพิธกีรรมของกลุม่ชาติพันธุ์เมีย่น ตำบลห้วยชมภู  อำเภอเมือง จังหวดัเชยีงราย 
A STUDY OF RITUALS OF THE MIEN ETHNIC GROUP HUAICHOMPHU SUBDISTRICT, 

MUEANG DISTRICT, CHIANGRAI PROVINCE 
Research  Articles                                                                                                  บทความวิจัย 

เหลียง   เสี่ยวยู่ 
LIANG  XIAOYU 

ศิลปศาสตรดุษฎีบัณฑิต  คณะศิลปศาสตร์  มหาวิทยาลัยหัวเฉียวเฉลิมพระเกียรติ  
 A doctoral student Faculty of Liberal Arts, Huachiew Chalermprakiet University   

E-mail : 140136008@qq.com 

ดร.จันทร์สุดา  ไชยประเสริฐ (Jansuda Chaiprasert)  
สาขาวิชาภาษาศาสตร์ คณะศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยหัวเฉยีวเฉลมิพระเกียรติ     

E-mail : jansuda_chaiprasert@yahoo.com 
รศ.ดร.ธีรโชติ   เกิดแก้ว  (Teerachoot Kerdkaew) 

สาขาวิชามนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ คณะศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยหัวเฉียวเฉลิมพระเกียรติ    
E-mail : tongin2000@gmail.com 

Article history 
Received:  May  10,  2024 / Revised:  July  10,  2024  

Accepted:  July  26,  2024 / Available  Online:  August  2,  2024 

บทคัดย่อ   
บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาพิธีกรรมของกลุ่มชาติพันธุ์เมี่ยน ตำบลห้วยชมภู อำเภอ

เมือง จังหวัดเชียงราย ใช้ระเบียบวิธีวิจัยเชิงคุณภาพโดยศึกษาจากเอกสาร การสังเกต และการสัมภาษณ์เชิงลึก
กับบุคคลผู้ข้อมูลสำคัญ จำนวน 20 คน นำข้อมูลที่ได้มาวิเคราะห์เชิงเนื้อหาแล้วนำเสนอผลการวิจัยเชิงพรรณนา
วิเคราะห์ ผลการศึกษาพบพิธีกรรมเกี่ยวกับวงจรชีวิตของกลุ่มชาติพันธุ์เมี่ยนที่สำคัญ 7 พิธี ได้แก่ พิธีกรรมการ
เกิด การเรียกขวัญ การทำบุญสร้างสะพาน การบวช (กว๋าตัง) การแต่งงาน การบวงสรวงภาพวาดศักดิ์สิทธิ์ 
พิธีกรรมศพ และพิธีกรรมในเทศกาลสำคัญ 4 พิธี ได้แก่ พิธีกรรมในเทศกาลขึ้นปีใหม่ (ตรุษจีน) เทศกาล
ขอบคุณเทพเจ้าประจำท้องถิ่น เทศกาลเชงเม้ง และเทศกาลสารทจีน สาระสำคัญในพิธีกรรมของกลุ่มชาติพันธุ์
เมี่ยนชี้ให้เห็นอัตลักษณ์ความเป็นเมี่ยนที่นับถือเทพเจ้าควบคู่กับการนับถือวิญญาณบรรพบุรุษอย่างเหนียวแน่น 
สะท้อนถึงความสัมพันธ์ระหว่างโลกวิญญาณที่มีเทพเจ้าและวิญญาณบรรพบุรุษเป็นตัวแทนกับโลกมนุษย์โดยที่
มนุษย์จะได้รับความช่วยเหลือคุ้มครองจากเทพเจ้าและวิญญาณบรรพบุรุษตลอดเวลาซึ่งให้ข้อสรุปว่าชีวิตของ
ชาวเมี่ยนมาจากเทพเจ้าและจะไปรวมอยู่กับเทพเจ้าในชีวิตหลังความตายในที่สุด 

mailto:tongin2000@gmail.com


95. Journal of  Buddhist Innovation Review 
Vol. 5 No. 2  May - August  2024 

คำสำคัญ:   พิธีกรรม;   ความเชื่อ;    กลุ่มชาติพันธุ์เมี่ยน 
 
 

Abstract  
This research aimed to study the rituals of the Mien ethnic group, Huai Chomphu Subdistrict, 

Mueang District, Chiang Rai Province. Qualitative research methods were used by studying documents and In-
depth interview with 20 people who had important information in the research area. The obtained data were 
analyzed content-wise and the research results were presented descriptively. The results of the study found 
seven important life cycle ceremonies of the Mien ethnic group, including birth ceremonies, calling for blessings, 
bridge-building merit-making, ordination (Kwatang), marriage, sacred painting ceremonies, funeral ceremonies, 
and festival ceremonies. Four important ceremonies include the New Year's festival (Chinese New Year) 
ceremony, the festival of thanksgiving to local gods. Qingming Festival and Huangry Ghost Festival. The essence 
of the various ceremonies of the Mien ethnic group points to the Mien identity of honoring the gods together 
with a strong respect for ancestral spirits. It reflects the relationship between the spirit world, represented by 
gods and ancestral spirits, and the human world. which humans must receive help Protected by the gods and 
ancestral spirits throughout, it is concluded that the life of the Mien people comes from the gods and will 
eventually join the gods in the afterlife. 

  
Keywords:  Rituals;   Beliefs;   Mien;    ethnic group 

 
 

บทนำ 
กลุ่มชาติพันธุ์เมี่ยนหรืออิ้วเมี่ยน (เย้า) เป็นกลุ่มชาติพันธุ์ที่กระจายอยู่ทางภาคเหนือตอนบนของ

ประเทศไทย คำว่า “อ้ิว” แปลว่า “ชนชาต”ิ ส่วนคำว่า “เมี่ยน” แปลว่า “มนุษย์” รวมกันแล้วแปลว่า ชนชาติ
มนุษย์ คนกลุ่มนี้อาศัยอยู่ตามถ้ำในภูเขาสูงเมื่อ 2,000 ปีมาแล้ว เพราะไม่ยอมตกอยู่ภายใต้อำนาจของจีนจึง
ถูกเรียกว่า “ม่อเย้า” แต่ก่อนหน้านี้ถูกจีนเรียกว่า “หมาน” หมายถึง พวกป่าเถื่อน สมัยราชวงศ์ซ่ง คำว่า 
“ม่อ” ถูกตัดทิ้งไปเหลือแต่คำว่า “เย้า” (Suntaree Phrommes , 1997, p. 457-458) ตามประวัติศาสตร์
ระบุถึงถิ่นฐานเดิมของชาวอิ้วเมี่ยนว่าอยู่ทางตะวันออกของมณฑลไกลเจ้า ยูนนาน หูหนาน และกวางสี  ใน
ประเทศสาธารณรัฐประชาชนจีน ด้วยสภาพอากาศที่แห้งแล้ง อาหารการกินไม่สมบูรณ์ รวมถึงถูกชาวจีน
รุกราน ชาวอิ้วเมี่ยนจึงอพยพเข้ามาทางตอนใต้เข้าสู่ประเทศเวียดนามเหนือติดกับทางตอนเหนือของประเทศ
ลาวและทางตะวันออกของประเทศพม่า บริเวณรัฐเชียงตุง และทางภาคเหนือของประเทศไทย 

หลังจากกลุ่มชาติพันธุ์เมี่ยนอพยพเข้ามาอาศัยอยู่ในประเทศไทยแล้ว พวกเขาก็ยังคงรักษาวิถีชีวิต
ทางวัฒนธรรมของตนไว้ โดยเฉพาะภาษาที่ใช้สื่อสารกันในกลุ่ม เวลาที่ชาวเมี่ยนสนทนากันภายในกลุ่มอย่าง
ไม่เป็นทางการจะใช้คำว่า “เมี่ยน” แต่ถ้าเป็นการสื่อสารแบบทางการเพื่อจำแนกให้ชัดเจนว่ามิใช่ชนเผ่าอ่ืน
จะใช้คำว่า “อิ้วเมี่ยน” หมู่บ้านของชาวเมี่ยนส่วนมากตั้งอยู่บนที่สูง กระจายอยู่ทั่วไปทางตอนเหนือของ



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  96. 
ปีที ่ 5  ฉบบัที ่ 2  พฤษภาคม - สงิหาคม  2567 

ประเทศไทยในจังหวัดเชียงราย เชียงใหม่ พะเยา ลำปาง น่าน สุโขทัย และตาก คนกลุ่มนี้มีขนบธรรมเนียม
ประเพณีและวัฒนธรรมที่แตกต่างไปจากชนกลุ่มอื่น ส่วนใหญ่นับถือเทพเจ้า วิญญาณบรรพบุรุษ และ
วิญญาณท่ัวไป ทุกบ้านจะมีหิ้งบูชาที่สถิตของวิญญาณบรรพบุรุษ  

จังหวัดเชียงรายถือว่าเป็นพ้ืนที่ที่กลุ่มชาติพันธุ์เมี่ยนอาศัยอยู่มากที่สุด มีประชากรเมี่ยนประมาณ 
1 4 ,4 3 0 ค น  (Registration Administration Office, Department of Provincial Administration, 
Ministry of Interior, 2022, online) ส่วนใหญ่ตั้งถิ่นฐานอยู่บนภูเขาสูง โดยเฉพาะกลุ่มชาติพันธุ์เมี่ยนใน
ตำบลห้วยชมภู อำเภอเมือง จังหวัดเชียงยังคงรักษาวิถีชีวิตทางวัฒนธรรมที่เป็นอัตลักษณ์ของตนไว้ได้อย่างดี 
เรื ่องที่น่าศึกษาในวัฒนธรรมของคนกลุ่มนี้คือ พิธีกรรมที่ผู ้ประกอบพิธีส่วนใหญ่มีการศึกษาสูง มีความ
เชี่ยวชาญด้านการใช้ภาษาจีนโบราณทั้งอ่าน เขียน และเข้าใจความหมายของตัวอักษรจีนโบราณในคัมภีร์ที่
สะท้อนถึงรากเหง้าทางวัฒนธรรมและมีสาระสำคัญหลายเรื่องที่ควรค่าแก่การศึกษา ถึงแม้ว่าการใช้ชีวิต ใน
สังคมไทยและการเปลี่ยนแปลงของสังคมไทยจะมีอิทธิพลต่อการเปลี่ยนแปลงวัฒนธรรมของกลุ่มนี้ แต่ชาว
เมี่ยนที่ตำบลห้วยชมภูก็ยังคงมีความเข้มแข็งในการสืบทอดวัฒนธรรมของตนมาจนถึงปัจจุบัน  

ด้วยเหตุผลข้างต้น ผู้วิจัยในฐานะชาวจีนที่กําลังศึกษาสาขาวิชาการสื่อสารภาษาไทยเป็นภาษาท่ี
สองจึงสนใจที่วิจัยในหัวข้อ “การศึกษาพิธีกรรมของกลุ่มชาติพันธุ์เมี่ยนตำบลห้วยชมภู อำเภอเมือง จังหวัด
เชียงราย” โดยใช้วิธีวิจัยเอกสารและเก็บข้อมูลภาคสนามด้วยวิธีการสังเกตและสัมภาษณ์เชิงลึก ซึ่งจะทําให้
เห็นถึงลักษณะเฉพาะทางวัฒนธรรม รวมถึงสาระสำคัญที่แฝงอยู่ในพิธีกรรมของคนกลุ่มชาตินี้ได้มากขึ้น 
และจะทำให้ทราบว่าพิธีกรรมสามารถช่วยเชื่อมโยงสำนึกแห่งชาติพันธุ์ ทดแทนความโหยหาต่อแผ่นดิน
มาตุภูมิ รวมทั้งเติมเต็มความสมบูรณ์ของการดำเนินชีวิตในแผ่นดินใหม่ได้อย่างไร 
วัตถุประสงคข์องการวิจัย  
             เพ่ือศึกษาพิธีกรรมของกลุ่มชาติพันธุ์เมี่ยน ตำบลห้วยชมภู อำเภอเมือง จังหวัดเชียงราย 
กรอบแนวคิดของการวิจัย 

แนวคิดที่ใช้ในการศึกษาเรื่องนี้คือแนวคิดเกี่ยวกับพิธีกรรมกับสังคมที่ว่า พิธีกรรมช่วยให้เกิดการ
ประสานความเข้าใจในชีวิตชุมชน สร้างขวัญกำลังใจ ให้ความหวังแก่มนุษย์ ช่วยสร้างอัตลักษณ์ร่วมของ
ท้องถิ่น และแนวคิดบทบาทหน้าที่นิยมที่เห็นว่าวัฒนธรรมต่าง ๆ เช่น เรื่องเล่า เพลง การละเล่น ความเชื่อ 
พิธีกรรมล้วนมีหน้าที่ตอบสนองความต้องการด้านปัจจัยพื้นฐาน ด้านจิตใจ และช่วยสร้างความเข้มแข็งและ
ความมั่นคงทางวัฒนธรรมของแต่ละสังคม (Siraporn Na Thalang, 2014, p. 360)   
วิธีดําเนินการวิจัย 

การวิจัยนี้ใช้วิธีวิจัยเอกสาร การสังเกต การสัมภาษณ์ โดยศึกษาแนวคิดและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง
กับกลุ่มชาติพันธุ์ พิธีกรรมกับสังคม ศึกษาความเป็นมาของกลุ่มชาติพันธุ์เมี่ยนในตำบลห้วยชมภู อำเภอเมือง 
จังหวัดเชียงราย คัดเลือกกลุ่มตัวแบบเจาะจง ได้แก่ ผู้สูงอายุ หัวหน้าหมู่บ้าน อาจารย์ผู้ประกอบพิธีกรรม 
และชาวบ้านจำนวน 20 คน สร้างแบบสัมภาษณ์เชิงลึกให้ครอบคลุมวัตถุประสงค์ของการวิจัย นำไปให้
อาจารย์ที่ปรึกษาตรวจสอบ ปรับแก้ไขตามข้อเสนอแนะ แล้วนำไปเก็บข้อมูลภาคสนามกับกลุ่มตัวอย่าง ทำ
การวิเคราะห์ข้อมูลเชิงเนื้อหา และนำเสนอผลการศึกษาวิจัยแบบพรรณนาวิเคราะห์ 

 



97. Journal of  Buddhist Innovation Review 
Vol. 5 No. 2  May - August  2024 

ผลการวิจัย 
ผลการศึกษาพิธีกรรมของกลุ่มชาติพันธุ์เมี่ยน ตำบลห้วยชมภู อำเภอเมือง จังหวัดเชียงราย

จำแนกได้ 2 ประเภท คือพิธีกรรมเก่ียวกับวงจรชีวิตและพิธีกรรมในเทศกาลสำคัญ ดังต่อไปนี้ 
1. พิธีกรรมเกี่ยวกับวงจรชีวิตของกลุ่มชาติพันธุ์เมี่ยน 

ผลการศึกษาพบพิธีกรรมสำคัญเกี่ยววงจรชีวิตของกลุ่มชาติพันธุ์เมี่ยนในพื้นที่วิจัยที่ยังคงยึดถือ
ปฏิบัติกันอยู่อย่างเหนี่ยวแน่น 7 พิธี ดังต่อไปนี้ 

1.1 พิธีกรรมเกี่ยวกับการเกิด  พิธีกรรมในข้อนี้เป็นพิธีกรรมที่ทำให้กับชีวิตใหม่ที่เกิดขึ้นใน
โลกนี้ โดยพบพิธีกรรมเกี่ยวกับการเกิดที่ชาวเมี่ยนในพ้ืนที่วิจัยยังคงทำอยู่ทั้งในขณะที่สตรีเมี่ยนตั้งครรภ์และ
หลังคลอดบุตร 5 ประการ ดังนี้ 

1.1.1 พิธีการบนบานเป็นพิธีที ่จัดขึ้นเพื่อขอให้วิญญาณพรรพบุรุษมาช่วยคุ้มครองสตรีที่
ตั้งครรภ์และลูกท่ีอยู่ในท้องให้ปลอดภัย เพราะว่าชาวเมี่ยนเชื่อว่าขณะที่ทารกอยู่ในครรภ์ ขวัญหรือวิญญาณ
ของเด็กจะอยู่ตามที่ต่าง ๆ ได้แก่ ประตูเรือน เตาไฟ ครกกระเดื่อง ห้องโถงของบ้านที่ใช้ประกอบพิธี เตียง
นอน และตัวแม่ของเด็ก ต้องดูแลไม่ให้สิ่งทีไ่ม่ดีมาทำอันตรายต่อขวัญของเด็ก ไม่กระทำการใด ๆ ที่เป็นการ
ละเมิดจารีตของบรรพบุรุษที่เรียกว่า “การถือกรรม” มิฉะนั้นเด็กอาจจะพิการได้ ซึ่ง Nailin Saethen ได้
อธิบายถึงความสัมพันธ์ระหว่างชีวิตที่เกิดใหม่กับสิ่งที่เกี่ยวข้อง 3 ประการ ได้แก่ บ้าน เครื่องใช้ในบ้าน และ
แม่ผู้ให้กำเนิด ซึ่งส่งผลดีหลายด้านทั้งต่อสตรีที่ตั้งครรภ์ เด็กที่อยู่ในครรภ์ และการธำรงไว้ซึ่งอัตลักษณ์ทาง
วัฒนธรรมทางความเชื่อของชาวเมี่ยน (Interview: on January 5, 2024) 

1.1.2 พิธีหย้างอุ๋ยเป็นพิธีการชำระสิ่งสกปรกให้แก่เด็กที่เกิดใหม่ เช่น คาบเลือด แล้วจึงฝาก
ให้วิญญาณบรรพบุรุษรับไว้ดูแล ปัจจุบันถึงแม้ว่าสตรีเมี่ยนจะไปคลอดลูกท่ีโรงพยาบาล แต่ก็ยังคงนิยมทำพิธี
หย้างอุ๋ยหลังจากออกจากโรงพยาบาลแล้ว อาจารย์ผู้ประกอบพิธีจะหาฤกษ์ยามวันดีแล้วทำพิธีหลังจากที่
หญิงคนนั้นคลอดลูกได้ระหว่างเดือนหรือครบเดือน Sukkasem Choksapanan แสดงให้เห็นถึงความผูกพัน
และการพึ่งพาอาศัยกันระหว่างโลกมนุษย์กับโลกวิญญาณโดยมีความเชื่อและผู้ประกอบพิธีเป็นสื่อกลาง 
(Interview: on February 2, 2024) 

1.1.3 พิธีทิมเมี่ยนคู้เป็นพิธีแจ้งวิญญาณบรรพบุรุษว่า มีคนมาเกิดใหม่ในครอบครัว และ
บอกกล่าวต่อพระอาทิตย์เพื่อขอให้เด็กที่เกิดมานั้นเป็นคนดี “ทิม” หมายถึง การเพิ่ม “เมี่ยน” หมายถึง 
มนุษย์ “เมี่ยนคู้” หมายถึง ชื่อขวัญต้นกำเนิดหรือสถานะบุคคล ชาวเมี่ยนจะเสี่ยงทายตั้งชื่อเด็กในพิธีทิม
เมี่ยนคู้ ชื่อเด็กผู้ชายจะมีเพียงสองพยางค์ พยางค์แรกเป็นคำที่บอกลำดับที่ของเพศและลำดับที่ของลูกในแต่
ละครอบครัว พยางค์ท่ีสองใช้เหมือนกันทั้งหญิงและชายคือใช้ชื่อจริงของบิดา นอกจากนี้ ยังมีการตั้งชื่อตาม
ลักษณะของการเกิด เช่น “อ่งแคะ” หมายถึง ลูกชายเมื่อคลอดมีแขกหรือพ่อค้ามาบ้าน “อ่งชิว” หมายถึง 
ลูกชายที่เกิดขึ้นภายหลังที่พ่อแม่ทำพิธีบนบานขอลูกแล้ว และ “อ่งปู” หมายถึง “ลูกอิจฉา” ลูกที่เกิด
หลังจากท่ีพ่อแม่นำลูกของคนอ่ืนมาเลี้ยงแล้ว ถ้าเป็นเด็กหญิงก็เปลี่ยนคำว่า “อ่ง” เป็น “เหม่ย” หรือ “ไหม๋  
Chanjiam Sae-Ten แสดงให้เห็นถึงค่านิยมและความเชื่อในการตั้งชื่อให้แก่เด็กที่บ่งบอกถึงเพศ ลำดับการ
เกิด ความสัมพันธ์ในการเป็นพ่ีน้องกัน ชื่อของพ่อ และบอกถึงลักษณะการเกิดของเด็กแต่ละคนที่สัมพันธ์กับ



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  98. 
ปีที ่ 5  ฉบบัที ่ 2  พฤษภาคม - สงิหาคม  2567 

เหตุการณ์ในขณะที่เด็กคนนั้น ๆ เกิดมา เพ่ือให้เด็กได้เรียนรู้และปฏิบัติตัวได้อย่างเหมาะสม (Interview: on 
January 11, 2024)  

1.1.4 พิธีชวดเปี้ยงเลี่ยมเป็นพิธีที่จัดขึ้นในช่วงเปลี่ยนผ่านวัยเด็กสู่วัยหนุ่มสาว ชาวเมี่ยนมี
ทัศนคติว่าเด็กที่ยังไม่ผ่านพิธีชวดเปี้ยงเลี่ยมยังอยู่ในวัยเด็ก ยังไม่สามารถคุ้มครองดูแลตนได้ ต้องฝากขวัญให้
เทพเจ้าดูแล เมื่อเด็กอายุ 9-12 สถานภาพทางสังคมในโลกมนุษย์และโลกวิญญาณของเด็กจะเปลี่ยนไปถือว่า 
เริ่มเป็นผู้ใหญ่แล้ว Pawfu Saetien ชี้ให้เห็นถึงการก้าวผ่านวัยเด็กสู่วัยรุ่นที่สัมพันธ์กับความเชื่อเรื่องขวัญ 
วิญญาณบรรพบุรุษ และเทพเจ้าที่มีอิทธิพลต่อชาวเมี่ยนอย่างสูง พิธีกรรมนี้ช่วยให้เด็กชาวเมี่ยนรู้สถานะของ
ตนว่าเป็นผู้ใหญ่แล้วและตระหนักถึงหน้าที่และความรับผิดชอบตามวิถีทางที่บรรพบุรุษได้กำหนดไว้ให้เป็น
แนวทางในการดำเนินชีวิตตามลำดับช่วงวัยของชีวิต (Interview: on January 15, 2024)  

1.1.5 พิธีการตั้งชื่อฝะบั๋ว เป็นชื่อสำหรับใช้ในการประกอบพิธีกรรมที่ตั้งให้เฉพาะผู้ชาย
เท่านั้น การตั้งชื่อฝะบั๋วเพ่ือให้ผู้ชายเมี่ยนเข้าถึงพ้ืนที่ศักดิ์สิทธิ์หรือโลกวิญญาณของพรรพบุรุษและเทพเจ้าได้ 
เป็นชื่อที่ใช้ในการติดต่อสื่อสารกับเหล่าเทพเจ้าและวิญญาณบรรพบุรุษ ผู้หญิงไม่สามารถตั้งชื่อฝะบั๋วได้ 
เพราะผู้หญิงขวัญอ่อน ไม่สามารถติดต่อกับโลกวิญญาณได้ Jiamrungruang Chaophasuk แสดงให้เห็น
จุดประสงค์สำคัญของพิธีนี้คือเพื่อให้ผู้ชายที่เข้าสู่วัยผู้ใหญ่รู้สถานภาพของตน พร้อมจะเป็นผู้นำครอบครัว 
และมีความสัมพันธ์ที่ดีกับโลกมนุษย์และโลกวิญญาณ นอกจากนี้ยังสะท้อนให้เห็นถึงแนวคิดแบบปิตาธิปไตย
ที่เห็นว่าผู้ชายเป็นใหญ่ทั้งในโลกมนุษย์และโลกวิญญาณของคนกลุ่มนี้อีกด้วย (Interview : on January 23, 
2024) 

1.2 พิธีการเรียกขวัญ 
การเรียกขวัญเป็นพิธีที่จัดขึ้นเพื่อเรียกขวัญให้กลับคืนมาอยู่กับตัวบุคคล พบ 2 ประเภท

ได้แก่ พิธีจั่วว่น พิธีเรียกขวัญเด็กและขวัญของผู้ใหญ่ และพิธีช้างว่น พิธีแย่งขวัญ ดังต่อไปนี้ 
1.2.1 พิธีจั ่วว่น ชาวเมี่ยนเชื่อว่า หากขวัญออกจากร่างกายจะทำให้บุคคลนั้นเจ็บป่วย 

อาจจะถึงตายได้ การเรียกขวัญในพิธีจั่วะว่นมี 2 ระดับ ตามช่วงอายุคน คือ การเรียกขวัญเด็กและการเรียก
ขวัญผู้ใหญ่ การเรียกขวัญเด็กจะทำให้แก่เด็กที่มีอาการตกใจ เจ็บป่วย โดยการนำเด็กไปหาอาจารย์เพื่อทำ
พิธีปัดรังควาญผีร้ายที่มารบกวน ถ้าเป็นเด็กเล็กทีย่ังไม่ได้ผ่านพิธีชวดเปี้ยงเลี่ยมจะต้องเชิญเทพเจ้าที่ดูแลเด็ก
คือ “จ่วงเว่ย ฮวา จูงชั่วโม่ง” ถ้าเป็นเด็กโตจะเชิญดวงวิญญาณบรรพบุรุษที่ดูแลคือ “จิ่งกิ่นจ้าฟิน” ให้มา
ช่วยคุ้มครอง ส่วนการเรียกขวัญผู้ใหญ่ก็คล้าย ๆ กับการเรียกขวัญเด็กแตกต่างกันเพียงเครื่องเซ่นไหว้ 
Weerachai Seefung พิธีเรียกขวัญแสดงให้เห็นถึงปัญหาที่เกิดกับชีวิตและวิธีการแก้ไขปัญหาตามความเชื่อ
ของชาวเมี่ยน ชี้ให้เห็นว่า พิธีการเรียกขวัญว่ายังคงมีบทบาทสำคัญต่อชาวเมี่ยนในพื้นที่วิจัย ตามแนวคิด
บทบาทหน้าที่นิยมที่กล่าวว่าวัฒนธรรมด้านต่าง ๆ ของสังคมถูกสร้างขึ้นเพื ่อสนองความต้องการด้าน
ปัจจัยพื้นฐานของมนุษย์และความต้องการของสังคม รวมถึงการสร้างความเชื่อมั่นให้แก่มนุษย์ และสร้าง
ความเข้มแข็งให้แก่สังคม (Interview : on December 14, 2023)  

1.2.2 พิธี “ช้างว่น” พิธีแย่งขวัญจะทำให้กับผู้ใหญ่ที่ประสบเรื่องที่ไม่ดี เช่น การเจ็บป่วย
หนัก รักษาไม่หายโดยเชื่อว่าขวัญของบุคคลนั้นถูกผีร้ายแย่งไป รวมถึงแก้ปัญหาให้แก่ชาวบ้าน เช่น ตกใจ 
นอนไม่หลับ ปวดท้อง งูเข้าบ้าน แสดงให้เห็นถึงพิธีกรรมนี้ที่สัมพันธ์กับปัญหาและการแก้ปัญหาของคนใน
ชุมชนเมี่ยน ผ่านคนกลางคือผู้ประกอบพิธีที่สามารถติดต่อกับโลกวิญญาณ ส่งผลให้ผู้ที่เข้าพิธีมีความม่ันใจใน



99. Journal of  Buddhist Innovation Review 
Vol. 5 No. 2  May - August  2024 

การดำเนินชีวิต เพราะเชื่อว่าเทพเจ้าหรือวิญญาณบรรพบุรุษจะช่วยขจัดสิ่งชั ่วร้ายและคุ้มครองตนให้
ปลอดภัย ได้ในสิ่งที่ปรารถนา และยังช่วยประสานใจของคนในสังคมให้รักสามัคคีกันอีกด้วย 

1.3 พิธีทำบุญสร้างสะพาน 
พิธีทำบุญสร้างสะพานเป็นพิธีที่จัดทำให้แก่คนที่ประสบปัญหาชีวิตต่าง ๆ แบ่งออก 2 

ประเภท ได้แก่ พิธีทำบุญสร้างสะพานเล็กและพิธีทำบุญสร้างสะพานใหญ่ ดังนี้ 
1.3.1 พิธีทำบุญสร้างสะพานเล็กพิธีทำบุญสร้างสะพานเล็ก “จ๋าก๋งต๊ะเจี้ยว” เป็นพิธีสร้าง

สะพานข้ามไปหาเทพเจ้า พิธีนี้จะจัดให้แก่ชาวเมี่ยนรู้สึกว่าตนมีเคราะห์ ทำมาหากินไม่ค่อยได้ผล เจ็บป่วย 
หรือผู้หญิงมีครรภ์กลัวจะเกิดอันตรายในเวลาคลอด Sukkasem Choksapanan เนื่องจากชาวเมี่ยนเชื่อว่า 
มนุษย์จะต้องเผชิญกับปัญหา อุปสรรค หรืออำนาจที่ทำให้ชีวิตมีอันเป็นไปต่าง ๆ ได้ตลอดเวลา การประกอบ
พิธีข้ามสะพานเล็กก็เพื่อขจัดเรื่องไม่ดีเหล่านี้ ช่วยให้ชีวิตของตนปลอดภัยและเกิดความมั่นใจในดำรงชีวิต
ด้วยการช่วยเหลือจากเทพเจ้าและวิญญาณบรรพของตน (Interview: on February 2, 2024) 

1.3.2 พิธีทำบุญสร้างสะพานใหญ่ มีลักษณะคล้ายกับพิธีทำบุญสร้างสะพานเล็ก ต่างกันที่พิธี
ทำบุญสร้างสะพานใหญ่จะเป็นการสร้างสะพานที่สามารถใช้ประโยชน์ได้จริงในชุมชน เรียกว่า “ก๋ง ต๊ะ 
เจี้ยว” แปลว่า การทำบุญให้คนอ่ืน โดยผู้เข้าพิธีจะต้องเดินข้ามสะพานจากฝั่งหนึ่งไปอีกฝั่งหนึ่งเพ่ือข้ามจาก
สิ่งที่ไม่ดี ผู้ประกอบพิธีจะเป่าเขาควายให้บรรพบุรุษที่เชิญมารับรู้สิ่งที่กำลังทำนั้นว่าคืออะไร ใครเป็นผู้ทำ 
เพราะเหตุใด เมื่อพิธีเสร็จก็ต้องเสี่ยงทายอีกว่าวิญญาณทั้งหลายพอใจหรือไม่  SanWen SaeTan แสดงให้
เห็นว่า พิธีนี้จัดขึ้นเพื่อให้เกิดกำลังใจแก่ผู้ที่คิดว่าตนมีเคราะห์ มีความเชื่อมั่นในดำรงชีวิตต่อไปอย่างมี
ความสุข เนื่องจากชาวเมี่ยนเชื่อว่า ชีวิตของมนุษย์มีเคราะห์ทั้งเบาและหนักอยู่ตลอดเวลาจำต้องพึ่งอำนาจ
ของเทพเจ้าและวิญญาณบรรพบุรุษให้มาช่วยปกป้องคุ้มครองให้ผ่านพ้นภัยหรือปัญหาชีวิตต่าง ๆ ไปด้วยดี 
(Interview: on January 11, 2024) 

1.4 พิธีการบวช (กว๋าตัง) 
พิธีการบวชกว๋าตังหรือแขวนดวงตะเกียง 3 ดวง เป็นพิธีบวชระดับพื้นฐานที่ผู้ชายเมี่ยนต้อง

ผ่านพิธีนี้ทุกคน ใช้เวลา 3 วัน 4 คืน แบ่งออกเป็น 5 ขั้นตอน ดังต่อไปนี้ 
1.4.1 การแขวนภาพวาดเทพเจ้า หรือต้มต้องเมี้ยน ภาพวาดเทพเจ้าเป็นสิ่งสำคัญที่ขาดมไิด้

ในพิธีกรรมทุกอย่าง เนื่องจากพิธีการบวชกว๋าตังเป็นพิธีกรรมที่ยิ่งใหญ่สำหรับชาวเมี่ยนจึงต้องแขวนภาพวาด
เทพเจ้าที่ชาวเมี่ยนนับถือสูงสุด มี 3 กลุ่ม คือ เทพเจ้าฟ้าหรือหยุดต๋ายฮู่ง เทพเจ้าสามดาวหรือฟ่ามชิง และ
บรรพบุรุษ Sukkasem Choksapanan เพราะการประกอบพิธีทุกอย่างจะต้องบอกกล่าวให้เทพเจ้าและ
บรรพบุรุษรับรู้ทุกครั้งเพ่ืออัญเชิญให้มาช่วยปกป้องคุ้มครอง ไม่ใหส้ิ่งไม่ดเีกิดขึ้นกับพวกเขา (Interview: on 
February 2, 2024) 

1.4.2 การปลดปล่อยดวงวิญญาณไปสู่สุคติภพภูมิที่ดี คือการจับผีร้ายที่มารบกวนชาวเมี่ยน
ไปลงโทษ อาจารย์ผู้ประกอบพิธีจะให้สมาชิกในครอบครัวของผู้เสียชีวิตไปชำระสิ่งสกปรกให้ร่างกายบริสุทธิ์ 
ชาวเมี่ยนเชื่อว่าสาเหตุที่ทำให้คนเจ็บป่วยหรือตายมาจากการกระทำของผีร้าย ผู้ประกอบพิธีจะเอาฟางมา
มัดเป็นรูปคนแล้วเขียนชื่อติดไว้แล้วนำไปวางไว้นอกบ้าน นำเหล้าและเนื้อสัตว์มาหลอกให้ผีร้ายกิน ผู้ช่วยที่
เป็นตำรวจจะไปจับผีร้าย มัดด้วยเชือกแล้วนำมาวางบนเสื่อตรงหน้าภาพเทพเจ้าแห่งศาลนรกภูมิทั้งสิบแล้ว



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  100. 
ปีที ่ 5  ฉบบัที ่ 2  พฤษภาคม - สงิหาคม  2567 

ถามว่าเป็นผู้ทำให้คนในบ้านนั้นเจ็บป่วยหรือไม่ ถ้าผ้าร้ายยอมรับก็ผูกไว้ ถ้าไม่ยอมรับก็ใช้มีดตีจนกว่าจะ
ยอมรับความผิด Pawfu Saetien แสดงให้เห็นถึงคติความเชื่อเรื่องสวรรค์และนรกของชาวเมี่ยนโดยมีเทพ
เจ้าต่าง ๆ เป็นภาพแทนของสวรรค์ที่เป็นภพภูมิที่ดี และมีวิญญาณร้ายเป็นภาพแทนของนรก ชาวเมี่ยนเชื่อ 
ถ้าในขณะยังมีชีวิตอยู่ มนุษย์คนนั้นทำแต่ความดี เมื่อเสียชีวิตไปแล้ววิญญาณก็จะไปอยู่สวรรค์กลายเป็นเทพ
เจ้าร่วมกับบรรพบุรุษของตน สามารถดูแลปกป้องคนในครอบครัวได้ แต่ถ้าคนที่ตายไม่ได้ผ่านพิธีการ
บวชกว๋าตัง ก็จะไม่สามารถเป็นเทพเจ้าได้ สรุปก็คือผู้ที่ทำความดีตามวิถีชีวิตของชาวเมี่ยน มีใจบริสุทธิ์จะ
ไปสู่สุคติ ตรงกันข้ามหากทำความชั่ว ประพฤตินอกจารีตประเพณีของบรรพบุรุษจะส่งผลให้ไปรับโทษใน
นรก (Interview: on January 15, 2024)  

1.4.3 การเสริมดวงตะเกียงชีวิต 3 ดวง เป็นสัญลักษณ์ของการให้ตะเกียงนำแสงสว่างมาสู่
ชีวิตของผู้เข้าพิธี ไฟในตะเกียงดวงแรก จุ้ป้วนเม่งตัว เป็นตะเกียงชะตาชีวิตของผู้เข้าพิธี และอาจารย์ใหญ่กับ
อาจารย์รองจะมอบตะเกียงดวงที่ 2 ค่อยเหยาดัง และตะเกียงดวงที่ 3 เบว้ะจ่งดังให้ ซึ่งเป็นภาพจำลอง
บทบาทท่ีสำคัญของพ่อที่ให้ชีวิตกับลูก และอาจารย์ให้ความรู้แก่ลูกศิษย์ สะท้อนให้เห็นปรัชญาชีวิตของชาว
เมี่ยนคือ ชีวิตที่เจริญก้าวหน้าได้นั้นต้องมีปัญญา มีความรู้โดยสื่อผ่านพ่อผู้เป็นพุพพาจารย์อาจารย์คนแรกท่ี
คอยพร่ำสอนทั้งวิชาชีพ จริยธรรม รวมถึงประเพณีวัฒนธรรมของบรรพบุรุษที่มอบตะเกียงใบที่หนึ่ง และ
อาจารย์ใหญ่กับอาจารย์รองที่มอบตะเกียงดวงที่สองและที่สามที่เป็นสัญลักษณ์ของวิชาความรู้ด้านต่าง ๆ ที่
เด็กจะต้องตั้งใจศึกษาเรียนรู้จากครูอาจารย์เพ่ือความเจริญก้าวหน้าของชีวิต นอกจากนี้ยังมพิีธีที่สำคัญอีก 3 
พิธี ได้แก่ พิธีเดิน 7 ดาว พิธีสืบทอดวิชา และพิธีแบ่งทหาร ดังรายละเอียดต่อไปนี้ 

1.4.3.1 พิธีเดิน 7 ดาว หรือเชียดฝินกอง เป็นขั้นตอนสำคัญที่อาจารย์ใหญ่จะเรียง
เหรียญบนผ้าขาวด้านบน 3 เหรียญ ด้านล่าง 3 เหรียญ และตรงกลาง 1 เหรียญ อาจารย์ใหญ่จะเดินสอนให้
ลูกศิษย์ดู แล้วลูกศิษย์จึงเดินตามรอยเท้าของอาจารย์ Tutching Saephan การเดิน 7 ดาว เป็นสัญลักษณ์
ของการก้าวเข้าไปติดต่อกับโลกวิญญาณ โดยที่ผู้เข้าพิธีจะเดินตามรอยเท้าของพ่อและผู้ที่เป็นอาจารย์ ซึ่งมี
นัยบอกว่า ลูกและศิษย์จะต้องเชื่อฟังและดำเนินตามแนวทางที่พ่อและอาจารย์แนะนำชี้ให้เห็นถึงบรรทัด
ฐานทางสังคมเมี่ยนที่แฝงด้วยกุศโลบายในการสอนเยาวชน ผ่านความเชื่อและพิธีกรรม  (Interview: on 
January 23, 2024) 

1.4.3.2 พิธีสืบทอดวิชา หรือเปี๊ยดฟ้าด เป็นขั้นตอนหนึ่งของกว๋าตังที่อาจารย์มอบคาถา 
อำนาจให้แก่ผู้เข้าพิธี เพื่อให้ศิษย์ได้ใช้เป็นเครื่องมือในการประกอบพิธีที่สืบทอดต่อมาจากบรรพบุรุษ และ
ผู้ชายเมี่ยนที่ผ่านพิธีนี้แล้วจะเป็นคนใหม่ที่มีตำแหน่งยศศักดิ์ ซ่ึงทำให้เห็นถึงหลักจริยธรรมข้อหนึ่งของสังคม
เมี่ยนคือ ผู้ที่เป็นใหญ่และมีอำนาจเหนือกว่าคนอื่นต้องมีเมตตาให้ความช่วยเหลือและส่งเสริมผู้น้อย โดย
แสดงผ่านพิธีกรรมดังกล่าวที่เป็นการสืบทอดวิชาที่ได้รับมาจากบรรพบุรุษให้แก่คนรุ่นหลัง เพ่ือไม่ให้เกิดการ
สูญหาย และเป็นการอนุรักษ์มรดกทางวัฒนธรรมของตนให้คงอยู่สืบไปด้วย 

1.4.3.3 พิธีแบ่งทหาร หรือปุ่นแปง เป็นพิธีที่อาจารย์ผู้ประกอบพิธีแบ่งทหารให้กับผู้เป็น
ศิษย์ เพื่อให้ศิษย์สามารถประกอบพิธีกรรมได้ โดยอาจารย์และลูกศิษย์จะแบ่งข้าวสารและเงินเหรียญที่ห่อ
เป็นถุงดึงขาดออกจากกัน ซึ่งหมายถึงลูกศิษย์ได้รับวิชาจากอาจารย์แล้ว มีนัยแสดงว่าสำเร็จการศึกษาแล้ว 



101. Journal of  Buddhist Innovation Review 
Vol. 5 No. 2  May - August  2024 

ถึงเวลาที่จะพ้นจากความดูแลของอาจารย์ ลูกศิษย์มีความพร้อมที่จะออกมาเผชิญชีวิตตามลำพังอย่างมั่นใจ
ด้วยวิชาความรู้ที่ตนได้เรียนรู้จากอาจารย์ 

1.4.4 พิธีเรียกขวัญธัญพืช เป็นพิธีที่ทำข้ึนเพื่อขอความช่วยเหลือจากเทพเจ้าให้มาคุ้มครอง 
ให้พืชต่าง ๆ เจริญงอกงามสมบูรณ์ วิญญาณธัญพืชจะถูกอัญเชิญมาจากทุกทิศทุกทาง เพราะชาวเมี่ยนเชื่อ
ว่าทุกสิ่งมีวิญญาณ การนำวิญญาณของเมล็ดพืชกลับมาจะทำให้เก็บเกี่ยวพืชได้ผลดี  AuntieJoi SaeFung  
มีการแจ้งให้วิญญาณบรรพบุรุษและเทพเจ้าได้รับรู้ เพื่อขอให้ท่านบันดาลให้ข้าวและธัญพืชอื่น ๆ ที่ปลูกไว้
เจริญงอกงาม ให้ผลผลิตที่ดี และปกป้องคุ้มครองทุกคนในครอบครัวให้ปลอดภัย มีความสุข ความเจริญ 
ชี้ให้เห็นถึงวิถีชีวิตของชาวเมี่ยนปัจจุบันว่า ยังคงมีความสัมพันธ์กับวิญญาณในธรรมชาติที่หล่อเลี้ยงชีวิตตน
และครอบครัวในรูปแบบของผู้รับและผู้ให้ คือ พวกเขาในฐานะผู้รับได้อาศัยธัญพืชเหล่านี้ในการยังชีพและ
เกิดจิตสำนึกรู้สึกขอบคุณวิญญาณที่สถิตในธัญพืชเหล่านั้นในฐานะผู้ให้ชีวิต โดยมีวิญญาณบรรพบุรุษและ
เทพเจ้าเป็นผู้สนับสนุน คอยคุ้มครองป้องกันภัย และบันดาลให้พืชผลที่ปลูกไว้ได้ผลดี  (Interview: on 
January 22, 2024) 

1.4.5 การฎีกาต่อทวยเทพเจ้ายดา พิธีนี้เป็นการส่งเทพเจ้าและวิญญาณบรรพบุรุษกลับ
โลกวิญญาณ ผู้ทำพิธีจะจัดโต๊ะแล้ววางข้าวเหนียวกับแก้ว 6 ใบ ใส่น้ำ 1 ใบและเหล้า 5 ใบ จากนั้นอาจารย์
รองสองคนจะใส่ชุดทำพิธี เต้นรำ และอัญเชิญเทพเจ้าและวิญญาณต่าง ๆ ให้รับเครื่องสังเวย แสดงว่า ทุก
ขั้นตอนของพิธีบวชกว๋าจะขาดองค์ประกอบสำคัญคือเทพเจ้าและวิญญาณบรรพบุรุษไม่ได้ ต้องอัญเชิญ
เพื่อให้มารับรู้และช่วยคุ้มครองให้พิธีสำเร็จลุล่วงด้วยดี พร้อมกับเครื่องเซ่นไหว้ต่าง ๆ ที่เป็นสัญลักษณ์ของ
การตอบแทนและขอบคุณเทพเจ้าด้วยจิตสำนึกในคุณค่า 

1.5 พิธีกรรมการแต่งงาน 
พิธีการแต่งงานเป็นการเริ่มต้นของชีวิตครอบครัว ชาวเมี่ยนเรียกว่า “โจ๋วชิ่งจา” พบ 2 แบบ 

ได้แก่ พิธีแต่งงานแบบเล็กและพิธีแต่งงานแบบใหญ่ ดังนี้ 
1.5.1 การเซ่นไหว้เทพเจ้าและวิญญาณบรรพบุรุษ เป็นการอัญเชิญเทพเจ้าและบอกกล่าว

วิญญาณบรรพบุรุษในตระกูลฝ่ายชายให้รับทราบว่ากำลังมีงานแต่งงาน ขอให้ช่วยปกป้องคุ้มครองแขกทุกคน
ที่มาร่วมงาน และช่วยให้พิธีแต่งงานครั้งนี้สำเร็จ ไม่มีอุปสรรค LoKuan SaeJao จะเห็นว่า สิ่งที่สำคัญที่สุด
ในพิธีกรรมทุกอย่างของชาวเมี่ยนก็คือ การอัญเชิญเทพเจ้าและบอกกล่าววิญญาณบรรพบุรุษให้รับทราบ
ก่อนอันเป็นการให้ความเคารพนับถือตามลำดับความสำคัญ เนื่องจากชีวิตของชาวเมี่ยนมีความผูกพันกับ
เทพเจ้าและวิญญาณบรรพบุรุษมาตลอด (Interview: on December 22, 2023) 

1.5.2 การต้อนรับเจ้าสาวและญาติเจ้าสาว เรียกว่า พิธีขวิงฉิ่งจา เป็นขั้นตอนของการแจก
บุหรี่ น้ำชา และเหล้าเป็นธรรมเนียมการต้อนรับเจ้าสาวและญาติ ๆ เพื่อแสดงการความเคารพ ความยินดี 
และขอบคุณต่อญาติฝ่ายหญิง Phanu Saetean สะท้อนให้เห็นถึงวัฒนธรรมที่ให้เกียรติและความเคารพต่อ
ญาติฝ่ายเจ้าสาวเสมือนหนึ่งญาติของตน เพราะเจ้าสาวในฐานะตัวแทนของญาติฝ่ายหญิงต่อไปจะได้เป็นคน
ในตระกูลของฝ่ายชายทั้งในโลกนี้และโลกวิญญาณตามความเชื่อของชาวเมี่ยน (Interview: on December 
22, 2023) 



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  102. 
ปีที ่ 5  ฉบบัที ่ 2  พฤษภาคม - สงิหาคม  2567 

1.5.3 การเลี้ยงต้อนรับเจ้าสาว ขั้นตอนนี้จะมีการคำนับหิ้งบูชาบรรพบุรุษ 3 ครั้ง เพ่ือ
อัญเชิญเทพเจ้ามาร่วมงานตามลำดับตำแหน่ง เช่น เทพเจ้าสวรรค์ ผู้บริหารใต้พิภพ และวิญญาณบรรพบุรุษ 
หลังจากนั ้นจ ึงออกไปรับญาติเจ ้าสาวทางประตูหน้าบ้านแล้วคำนับญาติเจ ้าสาว 3 ครั ้ง Apiwat 
Panchalermchai แสดงถึงการให้ความสำคัญต่อเทพเจ้าและวิญญาณบรรพบุรุษในฐานะสิ่งเคารพและที่พ่ึง
ทางใจ ที่มิอาจละเลยได้ เนื่องจากการดำเนินชีวิตของชาวเมี่ยนจะสัมพันธ์กับโลกทั้ง 3 คือ สวรรค์ นรก และ
โลกมนุษย์ที่บรรพบุรุษได้ถ่ายทอดระบบความคิด ความเชื่อเหล่านี้ให้แก่ลูกหลานต่อ ๆ กันมา ดังนั้น การ
ประกอบพิธีจึงต้องอัญเชิญเทพเจ้าและวิญญาณบรรพบุรุษให้มาปกป้องคุ้มครองไม่ให้วิญญาณร้ายมารบกวน
หรือเกิดสิ่งที่ไม่ดีกับพวกเขา และให้พิธีกรรมสำเร็จตามจุดมุ่งหมาย นอกจากนี้ยังชี้ให้เห็นธรรมเนียมการให้
เกียรติต่อญาติฝ่ายเจ้าสาวผ่านการคำนับ 3 ครั้งของฝ่ายเจ้าบ่าว (Interview: on December 22, 2023) 

1.5.4 การส่งตัวเจ้าสาวเข้าสู่ตระกูลของเจ้าบ่าว เมื่อฝ่ายเจ้าบ่าวรับเจ้าสาวเข้าบ้านแล้ว
ต้องทำพิธีแจ้งบรรพบุรุษให้ทราบ ผู้ประกอบพิธีจะจับลูกไก่แล้วเดินวนรอบเจ้าสาว 3 รอบ เพื่อให้เทพเจ้า
และวิญญาณบรรพบุรุษช่วยขับไล่สิ ่งชั ่วร้ายออกไป ไม่ให้สิ ่ง ไม่ดีตามเจ้าสาวเข้ามาในบ้านของเจ้าบ่าว  
Apiwat Panchalermchai แสดงให้เห็นธรรมเนียมปฏิบัติของชาวเมี ่ยนที ่มิอาจละเลยได้คือ การแจ้ง
วิญญาณบรรพบุรุษให้รับทราบว่า เจ้าสาวได้เข้ามาเป็นคนในตระกูลเจ้าบ่าวแล้ว ขอให้สิ่งไม่ดีที่ผ่านเข้ามาใน
ชีวิตเจ้าสาวหมดสิ้นไป และขอให้บรรพบุรุษฝ่ายเจ้าบ่าวช่วยคุ้มครองเจ้าสาว และอวยพรให้ชีวิตคู่ของคนทั้ง
สองมีความราบรื ่น อยู ่ด้วยกันอย่างมีความสุข มีครอบครัวที ่มั ่นคง อบอุ ่น เจริญงอกงามในทุกด้าน  
(Interview: on December 22, 2023)  

1.5.5 การตักน้ำให้แขกล้างหน้าของเจ้าสาว หลังทำพิธีทิมเมี่ยนคู้ก็ถือว่าเจ้าสาวได้ตัดชื่อ
ออกจากบ้านพ่อแม่ของตนและได้เข้าสู่บ้านเจ้าบ่าวเสร็จสมบูรณ์ กลายเป็นสมาชิกใหม่ของตระกูลเจ้าบ่าว 
ดังนั้น เจ้าสาวจะต้องตักน้ำให้กับพ่อแม่เจ้าบ่าวรวมถึงแขกทุกคนที่มาร่วมงานล้างหน้า Chengsin Saelee  
ซึ่งการตักน้ำให้แขกล้างหน้าของเจ้าสาวเป็นสัญลักษณ์ของการทำงานในฐานะสมาชิกใหม่ของครอบครัว
เจ้าบ่าวเป็นการแสดงความมีน้ำใจ และขอบคุณแขกทั้งหลายที่มาร่วมงาน (Interview: on March 26, 
2024) 

1.5.6 การเลี้ยงฉลองให้แก่คู่บ่าวสาว โดยฝ่ายเจ้าบ่าวก็จะจัดเตรียมข้าวและอาหาร คู่บ่าว
สาวเดินไปทักทาย แจกบุหรี่ ยกเหล้า ยกน้ำชาให้แขกตามโต๊ะอาหารเพื่อแสดงความขอบคุณทุกคนที่มา
ร่วมงาน หลังจากรับประทานอาหารแล้วจะมีการรำถาดเพื่อความสนุกสนานและเป็นการอวยพรให้แก่บ่าว
สาว สุดท้ายอาจารย์ผู้ประกอบพิธีกรรมจะเก็บเศษอาหารและเหล้ามาให้คู่บ่าวสาว เพื่ออวยพรให้คู่บ่าวสาว
เจริญรุ่งเรือง ร่ำรวย Chengsin Saelee แสดงให้เห็นการปลูกฝังระเบียบวินัยและค่านิยมต่าง ๆ ผ่านพิธีงาน
แต่งงานคือ ต้องเคารพต่อผู้ที่มาร่วมงานและแสดงความขอบคุณผู้ที่เสียสละเวลามาช่วยงานทุกคน ต้องมี
ความกตัญญูต่อพ่อแม่ที่เสียสละทรัพย์สินจัดงานให้ นอกจากนี้ ยังช่วยให้เห็นคติของการรำถาดที่นอกจากจะ
ช่วยสร้างความสนุกสนานแล้วยังเป็นการอวยพรให้คู่บ่าวสาวพบแต่สิ่งที่ดีงามในชีวิต เรื่องที่เป็นคติของการ
ดำเนินชีวิตที่สำคัญประการหนึ่งที่ได้จากขั้นตอนนี้คือ การเก็บเศษอาหารเพื่ออวยพรให้คู่บ่าวสาวมีชีวิต
เจริญรุ่งเรือง ร่ำรวย เป็นการสอนให้รู้จักคุณค่าของอาหารและปัจจัยเครื่องยังชีพอื่น ๆ ที่หามาได้ด้วยความ



103. Journal of  Buddhist Innovation Review 
Vol. 5 No. 2  May - August  2024 

ยากลำบาก ซึ่งจะต้องกินและใช้อย่างประหยัดเพื ่อไม่ให้ประสบปัญหาความยากจนภายภาคหน้าด้วย  
(Interview: on March 26, 2024) 

1.6 พิธีบวงสรวงภาพวาดศักดิ์สิทธิ์  
พิธีนี้เป็นการอัญเชิญเทพเจ้ามาสถิตในภาพวาดใหม่ ชาวเมี่ยนจะนำรูปจำลองของเทพ

เจ้ามาวาดเป็นภาพศักดิ์สิทธิ์ “เบี้ยนฝัง” โดยจ้างจิตรกรชาวจีนยูนนานมาวาดให้ตามแบบภาพวาดในลัทธิ
เต๋าของจีน ผู้ที่ได้ครอบครองภาพวาดศักดิ์สิทธิ์จะต้องทำพิธีบวงสรวง ภาพวาดเทพที่ชาวเมี่ยนเคารพนับถือ
มีทั้งหมด 24 องค์ ทั้งหมดนั้นเป็นเทพเจ้าผู้ชาย ปกติจะนำมาใช้ในพิธีสำคัญ เช่น งานศพ ไม่ว่าจะเป็นภาพ
เก่าหรือภาพใหม่ก็ต้องทำพิธีบวงสรวงเพื่อเสริมพลังศักดิ์สิทธิ์และปกป้องชาวเมี่ยนให้ปลอดภัย Prasert  
Riawsakulchat  แสดงให้เห็นคติการอัญเชิญเทพเจ้าของชาวเมี่ยนที่แตกต่างจากคติของคนกลุ่มอื่นคือ การ
อัญเชิญอำนาจของเทพเจ้าให้มาสถิตที่ภาพวาด แทนที่จะเป็นรูปปั้น การประกอบพิธีกรรมทุกอย่างต้อง
อาศัยอำนาจของเทพเจ้าจึงจะสัมฤทธิ์ผล นอกจากนี้ยังแสดงให้เห็นถึงระบบความคิดที่ว่า สังคมเมี่ยนเป็น
สังคมที่ผู้ชายเป็นใหญ่ สถานภาพของผู้ชายสูงกว่าผู้หญิงเสมอ โดยสะท้อนผ่านเทพเจ้าที่ต้องผู้ชายเท่านั้น 
และผู้ที่สามารถติดต่อกับเทพเจ้าได้ก็จะต้องเป็นผู้ชายเช่นกัน (Interview: on January 22, 2024)  

1.7 พิธีกรรมงานศพ 
ชาวเมี่ยนถือว่าพิธีกรรมศพเป็นพิธีกรรมสุดท้ายของชีวิตมนุษย์ที่จะต้องปฏิบัติตามความ

เชื่อและข้ันตอนที่ได้รับถ่ายทอดมาจากบรรพบุรุษของตนอย่างเคร่งครัดพบ 4 ขั้นตอนสำคัญ ดังนี้ 
1.7.1 การเตรียมศพ หลังจากที่มีคนตาย เจ้าของบ้านต้องยิงปืน 3 นัด เพื่อส่งวิญญาณ

ของผู้ตายไปสู่สุคติและเป็นการแจ้งให้เพื่อนบ้านทราบว่ามีคนตายจะได้มาร่วมกันจัดการศพ ต้มน้ำและเอา
ธูปใส่ลงไปในน้ำ 1-2 ดอก แล้วอาบน้ำให้ศพ ตัดผม ใส่เสื้อผ้าชุดเมี่ยน ใส่รองเท้า เอาศพใส่ลงไปในโลงที่
เตรียมไว้ ชาวเมี่ยนจะไม่ใส่ของใช้ผู ้ตายในโลงเพราะเชื่อว่าเป็นของไม่แท้แล้ววางศพไว้ที่หิ ้งผี  Prasert  
Riawsakulchat แสดงให้เห็นถึงวิธีการจัดการศพตามคติที่ได้รับมาจากบรรพบุรุษของตน เริ่มจากการชำระ
ร่างกายศพด้วยน้ำที่ต้มผสมด้วยธูปเพื่อดับกลิ่น การตัดผม แต่งกายศพด้วยเสื้อผ้าเมี่ยน เนื่องจากชาวเมี่ยน
เชื่อว่าผู้ตายต้องมีกายและใจสะอาดจึงจะขึ้นสรรค์ไปอยู่กับบรรพบุรุษได้ นอกจากนี้ ยังสะท้อนถึงความ
ร่วมมือ การเสียสละ การมีน้ำใจของเพ่ือนบ้าน เห็นได้จากชาวเมี่ยนเมื่อได้รับสัญญาณจากเสียงปืน 3 นัดจะ
หยุดงานพากันมาที่บ้านคนตายเพื่อไว้อาลัยและช่วยเหลืองานศพที่ยังปรากฏให้เห็นอยู่ในพื้นที่วิจัยปัจจุบัน 
(Interview: on January 22, 2024) 

1.7.2 การบูชาศพ ถ้าเป็นศพเด็กอายุยังไม่ถึง 12 ปี ยังไม่ได้เข้าพิธีชวดเปี้ยงเลี่ยนจะไม่มี
เทพเจ้าดูแลคุ้มครอง อาจารย์ผู้ประกอบพิธีจะสวดมนต์เพื่อให้วิญญาณไปอยู่ในสวนดอกเพื่อรอเกิดใหม่ แต่
ถ้าเป็นศพของเด็กท่ีเคยผ่านพิธีชวดเปี้ยงเลี่ยนและผู้ที่ผ่านพิธีการบวชกว๋าตังมาแล้ว วิญญาณสามารถไปเกิด
ใหม่ได้โดยไม่ต้องไปรอที่สวนดอกไม้ เพราะถือว่าเป็นผู้ชายสมบูรณ์ มีเทพเจ้าประจำตัวแล้ว  Phumong 
Saephan สะท้อนถึงพิธีกรรมศพที่มีอัตลักษณ์เฉพาะกลุ่มที่แตกต่างไปจากพิธีศพของกลุ่มชาติพันธุ์อ่ืน 
นอกจากนี้ยังมีคติสอนจริยธรรมจากเงินใส่ปากศพที่แตกต่างไปจากคติความเชื่อของคนกลุ่มอื่นคือ เป็น
เครื่องหมายของการพูดคำสัจทีส่ร้างมิตรภาพและผดุงสังคมให้อยู่ร่วมกันอย่างสันติสุข (Interview: on April 
5, 2024) 



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  104. 
ปีที ่ 5  ฉบบัที ่ 2  พฤษภาคม - สงิหาคม  2567 

1.7.3 การฝังศพ ผู้ประกอบพิธีจะจุดธูปเทียนบูชาศพแล้วโยนไม้เสี่ยงทายเพื่อดูฮวงจุ้ย
การฝังศพ หลังจากนั้นก็จะโยนไข่เสี่ยงทาย ถ้าไข่แตกที่ใดก็จะฝังศพไว้ที่นั้น ถ้าไข่ไม่แตกจะหมายถึงศพไม่
พอใจที ่นั ้น ต้องโยนไข่ไปเรื ่อย ๆ จนกว่าไข่จะแตกตรงที ่ใดก็จะฝังศพตรงที ่นั ้น Kaoian Saephran 
นอกจากนี้ยังมีการกำหนดทิศทางในการฝัง โดยจะต้องหันศีรษะของศพไปทางทิศตะวันตก ก่อนฝังมีการบูชา
และเซ่นไหว้เจ้าที่ด้วยข้าวสาร นํ้า ลูกไก่แล้วก็กลบหลุมศพให้นูนเป็นหลังเต่าและวางข้าวและเครื่องใช้ของ
ผู้ตายวางไว้ใกล้ ๆ หลุมศพ เมื่อกลบหลุมศพเรียบร้อยแล้วก็จะมีการจุดธูปคารวะศพเป็นครั้งสุดท้ายเพ่ือบอก
ดวงวิญญาณผู้ตายว่า ลูกหลานและญาติมิตรได้ทำการส่งผู ้ตายเสร็จสิ ้นแล้วและขอให้ผู ้ตายไปสู่สุคติ  
(Interview: on February 5, 2024) 

1.7.4 พิธีการทำบุญให้กับผู้ล่วงลับเป็นพิธีชำระร่างกายและวิญญาณผู้ตายให้บริสุทธิ์
เพ่ือให้ผู้ตายได้ขึ้นสวรรค์ จึงต้องมีการทำบุญและทำพิธีขับไล่สิ่งชั่วร้ายออกไปจากวิญญาณของผู้ตาย จนกว่า
วิญญาณนั้นจะมีความบริสุทธิ์ และเข้าไปอยู่รวมกับวิญญาณบรรพบุรุษในตระกูลของตน  Liu Desheng 
แสดงให้เห็นถึงเป้าหมายของชีวิตหลังความตายคือ การได้ขึ ้นสวรรค์ เพื่อได้มีตำแหน่งในโลกวิญญาณ 
สามารถดูแลปกป้องคนในครอบครัวได้ เนื่องจากชาวเมี่ยนเชื่อว่า เมื่อวิญญาณผู้ตายมีตำแหน่งในโลก
วิญญาณแล้วก็สามารถเป็นตัวแทนลูกหลานที่ยังมีชีวิตขอความช่วยเหลือจากเทพเจ้า  เพราะเทพเจ้าจะไม่
ติดต่อกับมนุษย์โดยตรง การติดต่อต้องทำโดยผ่านตัวแทนของมนุษย์คือวิญญาณบรรพบุรุษที่ อยู่ในสวรรค์ 
ดังนั้น ก่อนที่จะขึ้นสรรค์จึงต้องขับไล่วิญญาณร้ายที่อยู ่ในร่างให้กายและจิตใจของผู้ตายบริสุทธิ์ก่อน   
(Interview: on March 22, 2024) 

2. พิธีกรรมในเทศกาลของกลุ่มชาติพันธุ์เม่ียน 
จากการศึกษาภาคสนาม ผู้วิจับได้พบพิธีกรรมในเทศกาลสำคัญที่กลุ่มชาติพันธุ์เมี่ยนในพ้ืนที่

วิจัยยังคงรักษา สืบทอด และจัดขึ้นเป็นประจำปี 4 เทศกาล ดังต่อไปนี้ 
2.1 พิธีกรรมในเทศกาลขึ้นปีใหม่ (ตรุษจีน) 

กลุ่มชาติพันธุ์เมี่ยนมีวิถีชีวิต ขนบธรรมเนียม ประเพณีคล้ายคลึงกับคนจีนมาก เนื่องจาก
บรรพบุรุษของคนกลุ่มนี้เคยอาศัยอยู่ในประเทศจีนมาก่อน ดังนั้น วันฉลองปีใหม่จึงเริ่มพร้อมกันกับชาวจีน 
คือ วันตรุษจีน ภาษาเม่ียนเรียกว่า “เซี่ยงเหียง” มีทั้งหมด 3 วัน และท้ัง 3 วันนั้นจะมีการประกอบพิธีดังนี้  

2.1.1 พิธีไหว้เทพเจ้าและบรรพบุรุษ ชาวเมี่ยนในชุมชนมาร่วมกันที่ป๋ายเหี้ยง หมายถึง 
กราบไหว้เทพเจ้าและบรรพบุรุษเดียวกันที่หมิ่ว (ศาลเจ้า) เพื่อขอให้บรรพบุรุษชัดปัดเป่าสิ่งไม่ดีต่าง ๆ ให้
หมดไป ขอให้มีแต่สิ่งดี ๆ ชีวิตราบรื่น ไม่มีปัญหาอุปสรรค บางหมู่บ้านจะไหว้เป็นสายตระกูล แต่ที่บ้านห้วย
ชมภู ชาวเมี่ยนนิยมมาทำพิธีไหว้บรรพบุรุษที่หมิ่ว Manjan Prasertsukkul สาระสำคัญของพิธีนี้อยู่ที่การ
ไหว้บรรพบุรุษที่สะท้อนถึงความผูกพันระหว่างโลกมนุษย์โดยมีบุตรหลานเป็นตัวแทนกับโลกวิญญาณโดยมี
วิญญาณบรรพบุรุษในฐานะผู้ให้กำเนิดเป็นตัวแทนที่เกิดจากความระลึกรู้คุณของบรรพบุรุษ และจิตสำนึก
ความเป็นเมี่ยนที่มีบรรพบุรุษร่วมกัน รวมถึงความสามัคคี พร้อมใจของคนในชุมชนที่ยังคงพบในปัจจุบัน  
(Interview: on February 11, 2024) 

2.1.2 เข้าทรงหรือฟินย่าง เป็นการอัญเชิญเทพเจ้าเข้ามาประทับอยู่ในร่างของชาวเมี่ยน
เพศหญิงที่ถูกเทพเจ้าเลือกเป็นร่างทรง เพ่ือค้นหาสาเหตุของการเจ็บป่วย ความทุกข์ และปัญหาต่าง ๆ ของ



105. Journal of  Buddhist Innovation Review 
Vol. 5 No. 2  May - August  2024 

ชาวบ้าน Muang Chiam Sae Liew เพราะชาวเมี่ยนเชื่อว่า อำนาจจากวิญญาณของบรรพบุรุษที่เป็นสิ่ง
ศักดิ์สิทธิ์ในระดับครอบครัวไม่สามารถรักษาการเจ็บป่วยเหล่านี้ได้ จะต้องอาศัยอำนาจของเทพเจ้าประจำ
หมิ่วในการค้นหาสาเหตุของการเจ็บป่วย ผ่านร่างทรงหญิง ถือว่าเป็นกรณีพิเศษที่ชุมชนเมี่ยนให้โอกาสใน
การประกอบพิธีกับผู้หญิงซึ่งพบเฉพาะในหมู่บ้านห้วยชมภูเท่านั้น ไม่พบในพื้นที่อื่น โดยทั่วไปผู้ประกอบพิธี
จะเป็นผู้ชายตามความเชื่อและค่านิยมแบบปิตาธิปไตย ทำให้ผู้หญิงเมี่ยนมีโอกาสได้ทำหน้าที่เป็นอาจารยผ์ู้
ประกอบพิธีในฐานะผู้เป็นสื่อกลางระหว่างมนุษย์กับเทพเจ้าเพ่ือแก้ปัญหาให้แก่คนในชุมชน (Interview: on 
February 22, 2024) 

2.1.3 พิธีลุยไฟ “เซียวแปง” เป็นพิธีที่จัดขึ้นเพ่ือขอให้ผลผลิตทางการเกษตรของตนอุดม
สมบูรณ์จากเทพเจ้าหรือวิญญาณบรรพบุรุษ นิยมทำกันในช่วงปีใหม่ เนื่องจากปีที่ผ่านมาผลผลิตทางการ
เกษตรไม่ดี เพราะชาวเมี่ยนเชื่อว่า มีวิญญาณทหารของผู้ที่บวชก๋วาตังมาทำให้ไร่นาทรัพย์สินอื่น ๆ เสียหาย 
อยากได้ส่วนบุญจากลูกหลาน จึงต้องทำพิธีลุยไฟเพื่อเรียกวิญญาณเหล่านี้มาเซ่นไหว้  SanWen SaeTan  
แสดงให้เห็นถึงระบบความเชื่อที่สัมพันธ์กับปัญหาและวิธีการแก้ไขปัญหาที่เกิดกับชีวิตและชุมชนเมี ่ยน  
เนื่องจากวิถีชีวิตของชาวเมี่ยนมีความผูกพันกับโลกวิญญาณที่มีทั้งดีและร้าย เมื่อมีปัญหาเกิดขึ้นทั้งในระดับ
ปัจเจกชนและชุมชน ชาวเมี่ยนจะเกิดจากจากวิญญาณร้าย จึงจัดพิธีเพ่ืออัญเชิญวิญญาณบรรพบุรุษและเทพ
เจ้าให้มาช่วยขจัดปัดเป่าให้พ้นภัย รวมถึงคุ ้มครองให้ตนและครอบครัวปลอดภัย มีความสุข ประสบ
ความสำเร็จโดยผ่านสื่อกลางคืออาจารย์ผู้ประกอบพิธีที่สามารถติดต่อกับโลกวิญญาณได้ (Interview: on 
January 11, 2024) 

2.2 พิธีกรรมในเทศกาลขอบคุณเทพเจ้าประจำท้องถิ่น 
พิธีนี้เรียตามภาษาเมี่ยนว่า ซิบตะปูงเมี้ยน เป็นพิธีเซ่นไหว้เทพเจ้าประจำท้องถิ่นปีละหนึ่ง

ครั้ง มักจัดขึ้นในสถานที่ศักดิ์สิทธิ์ที่เป็นป่าห่างออกจากหมู่บ้านไปไม่ไกล โดยผู้ชายในหมู่บ้านจะฆ่าไก่ และ
เตรียมกระดาษเงินกระดาษทองเซ่นไหว้เทพเจ้าประจำท้องถิ่น และขอบคุณเจ้าที่ที่คอยดูแลคุ้มครองให้คนใน
หมู่บ้านอยู่ร่วมกันด้วยความสงบ Teerawut  Wareevirot แสดงว่าพิธีกรรมขอบคุณเทพเจ้าประจำท้องถิ่น
ยังคงมีบทบาทสำคัญต่อชุมชนเมี่ยนอย่างมาก เนื่องจากเทพเจ้าประจำท้องถิ่นเปรียบเหมือนผู้ใหญ่ในบ้านที่
คอยดูแลลูกหลานให้มีความสุขและคุ้มครองให้ปลอดภัย จึงไดท้ำพิธีเซ่นไหว้เพ่ือแสดงความเคารพและความ
กตัญญูรู้คุณ พิธีกรรมนี้จะมีเพียงผู้ชายเท่านั้นที่เข้าพิธีได้ แสดงให้เห็นถึงการไม่เปิดโอกาสให้แก่ผู้หญิงทั้งโลก
ปัจจุบันและโลกวิญญาณในบางกรณีอยู่ เนื่องจากในอดีตที่ผ่านมาสังคมเมี่ยนจะให้ความสำคัญกับผู้ชาย
มากกว่าผู้หญิง เพราะมีความเชื่อว่าลูกชายสามารถช่วยให้ครอบครัวขึ้นสวรรค์ได้ แต่ลูกสาวเป็นเพียงผู้ช่วย
ให้พ่อแม่มีความสุขในภพนี้เท่านั้น ดังนั้น พิธีกรรมต่าง ๆ จึงให้คุณค่าและความสำคัญกับผู้ชายมากกว่า
ผู้หญิง (Interview: on January 23 , 2024) 

2.3 พิธีกรรมในเทศกาลเชงเม้ง 
คำว่า “เชง” หมายถึง สะอาด บริสุทธิ ์ ส่วนคำว่า “เม้ง” หมายถึง สว่าง รวมแล้วมี

ความหมายว่า ช่วงเวลาแห่งความแจ่มใส รื่นรมย์ ตรงกับวันที่ 5 เมษายนของทุกปี ชาวเมี่ยนเชื่อว่า วันนี้โลก
ทั้งสามจะเปิดเชื่อมถึงกัน โลกวิญญาณจะปล่อยดวงวิญญาณทุกดวงให้ขึ้นมาเที่ยวยังโลกมนุษย์ ตั้งแต่เที่ยง
คืนจนถึงตะวันตกดิน ลูกหลานจะนำของไปเซ่นไหว้ดวงวิญญาณบรรพบุรุษของตนที่สุสานหรือทำที่บ้าน พอ



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  106. 
ปีที ่ 5  ฉบบัที ่ 2  พฤษภาคม - สงิหาคม  2567 

ไปถึงต้องไหว้บรรพบุรุษแล้วจึงตัดหญ้า ทำความสะอาดหลุมฝังศพ จัดวางของเช่นไหว้ เผากระดาษเงิน
กระดาษทองหน้าหลุมฝังศพ เพื่อแสดงความกตัญญูต่อบรรพบุรุษ LaiTong SaeFung ชี้ให้เห็นว่า เทศกาล
เชงเม้งของชาวเมี่ยนเป็นพิธีกรรมตามความเชื่อที่รับอิทธิพลจากสังคมจีน อีกทั้งยังทำให้เห็นถึงความผูกพัน 
ความรัก ความสามัคคี และเป็นโอกาสสำคัญที่ช่วยสร้างสัมพันธภาพที ่ดี ระหว่างญาติพี ่น้องอีกด้วย 
(Interview: on March 11, 2024) 

2.4 พิธีกรรมในเทศกาลสารทจีน 
สารทจีน “เจี๋ยเจียบเฝย” เป็นพิธีเซ่นไหว้วิญญาณบรรพบุรุษ ตรงกับวันที่ 14 - 15 เดือน 7 

ของจีน ก่อนวันสารทจีน ชาวบ้านที่ห้วยชมภูจะเตรียมของใช้ในการประกอบพิธีในวันวันรุ่งขึ้น เช่น กระดาษ
เงิน กระดาษทอง และขนม เพื่อขอให้บรรพบุรุษช่วยดูแลคุ้มครองคนในครอบครัว ในวันที่ 14 ชาวบ้านทุก
คนจะเช่นไหว้วิญญาณบรรพบุรุษตามแต่ละแซ่ของตนเอง ลูกหลานในบ้านจะทำพิธีเซ่นไหว้ เผากระดาษเงิน
กระดาษทองส่งไปให้บรรพบุรุษใช้ ส่วนวันที่ 15 ชาวเมี่ยนจะไหว้ผีต่าง ๆ ที่มาจากนรก วันนั้นจะไม่มีใคร
ออกจากบ้าน เพราะกลัวว่าจะเดินไปชนหรือเหยียบผี ทำให้เจ็บป่วยได้ แสดงให้เห็นว่าสารทจีนเป็นอีกวัน
หนึ่งที่ชาวเมี่ยนได้รับอิทธิพลทางวัฒนธรรมาจากจีน ผสมผสานกับความเชื่อของตน วันนี้ถือว่าเป็นวันที่
ลูกหลานจะแสดงความกตัญญูต่อบรรพบุรุษ จุดเด่นของพิธีนี้คือ ชาวเมี่ยนจะทำบุญกันทุกบ้านเรือน มีการ
ภัยโทษให้ดวงวิญญาณต่าง ๆ เป็นอสิระ ลูกหลานจะต้องทำพิธีเซ่นไหว้ เผากระดาษเงินกระดาษทองส่งไปให้
วิญญาณบรรพบุรุษ ส่วนวันที่ 15 วิญญาณบรรพบุรุษจะคุ้มครองดูแลลูกหลาน เนื่องจากชาวเมี่ยนเชื่อกันว่า
เป็นวันของผี จะมีการปลดปล่อยผีทุกตน เพื่อให้มารับเครื่องเซ่นไหว้ วันนี้ชาวชาวเมี่ยนจะ อยู่กับบ้านไม่ให้
ออกไปไหน และห้ามคนเข้าออกหมู่บ้าน เชื่อว่าถ้าออกไปนอกบ้านจะไปชนหรือเหยียบวิญญาณต่าง ๆ โดยที่
ไม่รู้ตัว ซึ่งอาจจะส่งผลให้เจ็บป่วยหรือเสียชีวิตได ้
สรุปผลการวิจัย 

ผลการวิจัยเรื่องนี้ทำให้เห็นถึงกลุ่มชาติพันธุ์เมี่ยนยังคงรักษาและสืบทอดพิธีกรรมต่าง ๆ ทั้ง
พิธีกรรมเก่ียวกับวงจรชีวิต ได้แก่ พิธีกรรมการเกิด การเรียกขวัญ การทำบุญสร้างสะพาน การบวช (กว๋าตัง) 
การแต่งงาน การบวงสรวงภาพวาดศักดิ์สิทธิ์ พิธีกรรมศพ และพิธีกรรมในเทศกาลสำคัญ 4 พิธี ได้แก่ 
พิธีกรรมในเทศกาลขึ้นปีใหม่ (ตรุษจีน) เทศกาลขอบคุณเทพเจ้าประจำท้องถิ่น เทศกาลเชงเม้ง และเทศกาล
สารทจีน ตามวิถีทางที่บรรพบุรุษทำไว้ได้อย่างดี สาระสำคัญในพิธีกรรมของกลุ่มชาติพันธุ์เมี่ยนชี้ให้เห็น    
อัตลักษณ์ความเป็นเมี่ยนที่นับถือเทพเจ้าควบคู่กับการนับถือวิญญาณบรรพบุรุษอย่างเหนียวแน่น สะท้อนถึง
ความสัมพันธ์ระหว่างโลกวิญญาณที่มีเทพเจ้าและวิญญาณบรรพบุรุษเป็นตัวแทนกับโลกมนุษย์โดยที่มนุษย์
จะได้รับความช่วยเหลือคุ้มครองจากเทพเจ้าและวิญญาณบรรพบุรุษตลอดเวลา  
อภิปรายผลการวิจัย   

จากการศึกษาเรื่อง “พิธีกรรมของกลุ่มชาติพันธุ์เมี ่ยนตำบลห้วยชมภู อำเภอเมือง จังหวัด
เชียงราย” ได้พบพิธีกรรมเก่ียวกับวงจรชีวิตและพิธีกรรมในเทศกาลทีส่ะท้อนความเป็นเมี่ยนที่นับถือเทพเจ้า
อย่างเหนียวแน่นควบคู่กับการนับถือวิญญาณบรรพบุรุษอย่างเคร่งครัดที่ เกิดจากการสั่งสมและถ่ายทอดต่อ
กันมาจากรุ่นสู่รุ่นจนถึงปัจจุบันนี้ ถึงแม้ว่าสังคมจะมีการเปลี่ยนแปลงไปตามยุคสมัยอย่างไรก็ตาม แต่ชาว
เมี่ยนก็ยังคงรักษา สืบทอด และปฏิบัติตามข้อกำหนดเกี่ยวกับพิธีกรรมนั้น ๆ ไว้ได้อย่างดี เนื่องจากชาวเมี่ยน



107. Journal of  Buddhist Innovation Review 
Vol. 5 No. 2  May - August  2024 

 
 
 

เชื่อว่า มนุษย์นอกจากจะมีสายสัมพันธ์ทางเครือญาติกับคนในโลกนี้แล้ว ยังมีสายสัมพันธ์กับโลกวิญญาณคือ 
เทพเจ้าและวิญญาณบรรพบุรุษ โลกทั้งสองจะต้องเชื่อมประสานและสอดรับไปตามกัน ดังนั้น เมื่อจะทำ
กิจกรรมใด ๆ ในโลก ชาวเมี่ยนจึงต้องบอกกล่าวให้แก่ผู้ที่อยู่อีกโลกหนึ่งได้รับทราบ เพ่ืออัญเชิญผู้ที่อยู่ในโลก
วิญญาณให้มาเข้าร่วมเพื่อรับรู้และขอความช่วยเหลือให้คุ้มครองความปลอดภัยและบันดาลให้ได้ในสิ่งที่
ปรารถนา จนกลายเป็นอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมความเชื่อเฉพาะกลุ่ม สอดคล้องกับแนวคิดของ  Pakorn 
Tansakul ที่กล่าวว่า พิธีกรรมเป็นพฤติกรรมที่มนุษย์ถือปฏิบัติตามความเชื่อของตนที่มีการปฏิบัติสืบทอด
ต่อกันมากลายเป็นพิธีกรรมที่ถือว่าเป็นกิจกรรมบูชา ซึ ่งพิธีกรรมเหล่านั ้นส่วนมากจะสัมพันธ์กับวิถี
ชีวิตประจำวัน (Rituals and traditions, 2009, p. 59 ) สอดคล้องกับงานวิจัยของ Chaiyut Sompradee 
เรื่อง ศึกษาพิธีกรรมเกี่ยวกับความเชื่อเรื่องวิญญาณของชาวบ้านตำบลคูเต่า อำเภอหาดใหญ่ จังหวัดสงขลา  
ที่พบว่า พิธีกรรมเกิดขึ้นเนื่องจากมนุษย์มีความเชื่อว่ามีอำนาจที่เหนือธรรมชาติและธรรมชาติบางอย่างมี
วิญญาณ ความเชื่อเหล่านี้ถ่ายทอดมาจากบรรพบุรุษ โดยใช้วิธีการบอกเล่าและการปฏิบัติ การบอกเล่านั้น
อาจอยู่ในรูปของคำสอน ส่วนการปฏิบัตินั้นอยู่ในรูปของการได้ร่วมพิธีกรรม สิ่งเหล่านี้จึงทำให้ความเชื่อใน
เรื่องวิญญาณบรรพบุรุษดำรงอยู่ในสำนึกของชาวใต้เสมอมา ซึ่งชาวใต้ส่วนใหญ่มีความเชื่อว่าผีบรรพบุรุษจะ
คอยคุ้มครองป้องกันภัยอันตรายต่าง ๆ ที่เกิดกับลูกหลานได้ (Rituals regarding beliefs about spirits of 
villagers in Ku Tao Subdistrict, Hat Yai District, Songkhla Province. Master of Arts Thesis, 2003) 
และย ั งสอดคล ้องก ับงานว ิจ ั ยของ  Yasothara Siripaprapakorn, Suriya Klangrit, and Samrerng 
Inthayung เรื่อง การศึกษาความเชื่อในพิธีกรรมสื่อสารดวงวิญญาณของกลุ่มชาติพันธุ์เขมรที่อาศัยในเขต
ตำบลนอกเมือง อำเภอเมือง จังหวัดสุรินทร์ ที่พบว่า คติความเชื่อดวงวิญญาณยังมีการสืบทอด รักษา
ขนบธรรมเนียมไว้ผ่านทางพิธีกรรมการเซ่นไหว้ดวงวิญญาณในยามมีกิจกรรม เทศกาลของชุมชน และ
ครัวเรือน เพื่อบูชา เคารพ เช่น พิธีกรรมเซ่นไหว้ศาลปู่ตาเพื่อให้เกิดความอุดมสมบูรณ์ การบูชาสัญลักษณ์
จวมกรูที่ตั้งอยู่บนหิ้งบูชาตามบ้านเรือนเชื่อว่าเป็นที่สถิตของดวงวิญญาณ ไม่ว่าจะเป็นเทพ เทวดา อารักษ์ 
หรือดวงวิญญาณบรรพบุรุษด้วย ซึ่งพิธีกรรมต่าง ๆ ที่ชาวเมี่ยนยึดถือปฏิบัติอยู่มีบทบทสำคัญมากทั้งในระดับ
ปัจเจกชนและสังคมเมี่ยน เช่น ช่วยให้เกิดความมั่นใจในการดำเนินชีวิต ก่อให้เกิดแนวทางปฏิบัติที่ดีงาม
ร่วมกัน คนในชุมชนร่วมแรงร่วมใจ ช่วยเหลือเกื้อกูลกัน  (2022, 11 (2).; 15-23) สอดคล้องกับ Siraporn 
Na Thalang แนวคิดบทบาทหน้าที่นิยมที ่ว่า วัฒนธรรมต่าง ๆ เช่น พิธีกรรมมีหน้าที่ตอบสนองความ
ต้องการของมนุษย์ทั้งทางด้านปัจจัยพื้นฐาน ด้านความมั่นคงของสังคม ความมั่นคงทางจิตใจ และช่วยสรา้ง
ความเข้มแข็งและความม่ันคงทางวัฒนธรรมของแต่ละสังคม (2014, p. 36)   

ข้อเสนอแนะ 
1. ควรศึกษาเปรียบเทียบความเชื่อและพิธีกรรมของกลุ่มชาติพันธุ์เมี่ยนในสังคมไทยกับสังคมจีน 
2. ควรศึกษาปัจจัยที่ส่งผลต่อการสืบทอดและการเปลี่ยนแปลงของพิธีกรรมของกลุ่มชาติพันธุ์ 

ต่าง ๆ เช่น กลุ่มชาติพันธุ์ม้ง กลุ่มชาติพันธุ์ลาหู และกลุ่มชาติพันธุ์ลีซอ เป็นต้น 



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  108. 
ปีที ่ 5  ฉบบัที ่ 2  พฤษภาคม - สงิหาคม  2567 

Reference 
Books 
Pakorn Tansakul. (2009).Rituals and traditions. Bangkok: Agricultural Cooperatives Association  

of Thailand Printing Company Limited. 
Siraporn Na Thalang. (2014). Folklore theory: Methodology for analyzing legends and folk  

tales. 3rd.  Bangkok: Chulalongkorn University Press. 
Suntaree Phrommes (1997). Hill tribes in Thailand. Bangkok: Ramkhamhaeng University Press. 
Journal 
Yasothara Siripaprapakorn, Suriya Klangrit, and Samrerng Inthayung. (2022). A study of beliefs  

in rituals. Communicating the spirits of the Khmer ethnic group living in subdistricts  
outside the city, Mueang District Surin Province.  Journal of Arts and Culture, 11 (2).;  
15-23. (in Thai) 

Thesis 
Chaiyut Sompradee. (2003). Rituals regarding beliefs about spirits of villagers in Ku Tao  

Subdistrict, Hat Yai District, Songkhla Province. Master of Arts Thesis. Thaksin  
University, Songkhla. 

Online 
Registration Administration Office, Department of Provincial Administration, Ministry of Interior.  

(2022). Office of Local Administration. Retrieved from www.bora.dopa.go.th 
Interview 
Apiwat Panchalermchai. Villagers of Ban Huai Chomphu. (Interview on December  22, 2023) 
AuntieJoi SaeFung. Villagers of Ban Huai Chomphu. (Interview on January  22, 2024) 
Chanjiam Sae-Ten. Elder of Ban Huai Mae Liam. (Interview on January  11, 2024) 
Chengsin Saelee. Villagers of Ban Huai Chomphu. (Interview on March  26, 2024) 
Kaoian Saephran. Villagers of Ban Huai Chomphu. (Interview on February 5, 2024) 
LaiTong SaeFung. Villagers of Ban Huai Chomphu. (Interview on March  11, 2024) 
Liu Desheng. Teacher who performs the ritual at Ban Huai Chomphu. (Interview on March 22, 

2024) 
LoKuan SaeJao. Teacher who performs rituals at Ban Huai Chomphu. (Interview on  22  

December  2023) 
Manjan Prasertsukkul. Villagers of Ban Huai Chomphu. (Interview on February  11, 2024) 
Muang Chiam Sae Liew. Teacher who performs the rituals at Ban Huai Chomphu. (Interview on  

February  12, 2024) 
NaiLin Saethen. Villagers of Ban Pha Lang. (Interview on January  5, 2024) 
Pawfu Saetien. Villagers of Huai Mae Liam. (Interview on January  15, 2024) 
Phanu Saetean. Villagers in Ban Huai Chomphu. (Interview on December  22,  2023) 
Phumong Saephan. Villagers of Ban Huai Chomphu. (Interview on April  5,  2024) 

http://www.bora.dopa.go.th/


109. Journal of  Buddhist Innovation Review 
Vol. 5 No. 2  May - August  2024 

Prasert Riawsakulchat. Teacher who performs the rituals at Ban Huai Chomphu. (Interview on  
January  22,  2024) 

SanWen SaeTan. Teacher who performs the rituals at Ban Huai Mae Liam. (Interview on January  
11,  2024) 

Sukkasem Choksapanan. Teacher who performs the rituals at Ban Huai Chomphu. (Interview  
on February 2,  2024) 

Teerawut Wareevirot. Villagers of Ban Huai Chomphu. (Interview on January  23, 2024) 
Tutching Saephan. Villagers of Ban Huai Chomphu. (Interview on January  23,  2024) 
Weerachai Saefung. Teacher who performs the rituals at Ban Huai Chomphu. (Interview on   

December  14,  2023) 

 


