
วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  180. 
ปีที ่ 5  ฉบบัที ่ 2  พฤษภาคม - สงิหาคม  2567 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

 
 
 
 
 

 

            Journal of                                                                                                  บัณฑิตวิทยาลัย 
Buddhist  Innovation  Review                                                                     มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

การไกล่เกลีย่ข้อพิพาทโดยพุทธสันติวิธีก่อนฟ้องคดีชัน้พนักงานอัยการ 

Dispute mediation process by Buddha Santi Way before filing a lawsuit with the 
public  prosecutor 

Academic Articles                                                                                              บทความวิชาการ 

ณัฐเมธส์   สิริไตรรัตนกุล   
Natthamet   Siritrirattanakul 

พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาสันติศึกษา  บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Ph.D. Student Department of Buddhist Studies Field of Study: Peace Studies  Graduate   School  

Mahachulalongkornrajavidyalaya   University 
E-mail.com. pisa.nu@hotmail.co.th 

ผศ.ดร.อุทัย  สติมั่น   Asst.Prof.Dr. Uthai Satiman 

อาจารย์ประจำหลักสูตร  พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต   สาขาวิชาสันติศึกษา   บัณฑิตวิทยาลัย  
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Lecturer  of  Philosophy  Program  (Peace Studies)  Graduate  School  Mahachulalongkornrajavidyalaya   University  

Article history 
Received:  May  29,  2024 / Revised:  July  2,  2024 

Accepted:  July  26,  2024 / Available Online:  August  2,  2024 
บทคัดย่อ   

จากกระบวนการยุติธรรมกระแสหลักที่มีกระบวนทัศน์ความเชื่อว่า 1) เพ่ือแก้แค้น 2) เพ่ือข่มขู่
ยับยั้งมิให้มีการกระทำความผิดอีก และ 3) เพ่ือบำบัดฟ้ืนฟูผู้กระทำความผิด ทำให้เกิดผลกระทบหลายอย่าง
ตามมา เช่น 1.เสียเวลาโดยไม่จำเป็น 2.เสียทรัพย์โดยใช้เหตุ เช่น ค่าประกันตัวชั้นศาล ค่าทนายความในการ
ต่อสู้คดี ค่าใช้จ่ายในการเดินทางไปศาลหลายครั้ง เป็นต้น 3.ทำให้มีประวัติอาชญากรติดตัว และ 4.เสีย
งบประมาณภาครัฐในการดำเนินคดีโดยไม่จำเป็น ทำให้เกิดแนวคิดใหม่เกี่ยวกับกระบวนการยุติธรรมทางเลือก
ที่การมุ่งเน้นให้มีการเจรจาแก้ปัญหาร่วมกันทั้งผู้ต้องหาและผู้เสียหาย สำนักงานอัยการสูงสุดได้นำมาใช้
อำนวยความยุติธรรมให้กับประชาชนในคดีอาญาที่เป็นความผิดอันยอมความได้โดยการเจรจาไกลเกลี่ยข้อ
พิพาท แต่ยังใช้ข้อเท็จจริง พยานหลักฐานที่ปรากฏตามสำนวนการสอบสวนและหลักกฎหมายเป็นหลักทำให้
ไม่มีความยืดหยุ่นเท่าที่ควร ส่วนการจัดการความขัดแย้งในพระพุทธศาสนาพบว่ามีการนำหลักธรรมมาใช้ใน
การขับเคลื่อนกระบวนการและวิธีการในการไกล่เกลี่ยข้อพิพาทซึ่งมีความยืดหยุ่น จึงสามารถนำมา
ประยุกต์ใช้กับการไกล่เกลี่ยข้อพิพาทในชั้นพนักงานอัยการได้ ก็จะเป็นการเพ่ิมพูลประสิทธิภาพและเกิด

mailto:pisa.nu@hotmail.co.th


วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  181. 
ปีที ่ 5  ฉบบัที ่ 2  พฤษภาคม - สงิหาคม   2567 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ประโยชน์ยิ่งขึ้น พบว่าหลักธรรมที่สอดคล้องกับการไกล่เกลี่ยข้อพิพาทก่อนฟ้องคดีชั้นพนักงานอัยการ ได้แก่ 
พรหมวิหารธรรม 4 และสังคหวัตถุธรรม 4 โดยนำมาประยุกต์ใช้กับ "หลักอริยสัจ 4 (RCGP) + อริยมรรคมี
องค์ 8 (The Noble Eightfold Path)" กำหนดเป็นการไกล่เกลี่ยข้อพิพาทโดยพุทธสันติวิธีได้ คือ 1) ขั้น
วางแผนด้วยอริยสัจ 4 (RCGP) ได้แก่ 1. R = Result กำหนดปัญหาว่าเกิดจากอะไร 2. C = Cause  หา
สาเหตุของปัญหาว่าคืออะไร 3. G = Goal กำหนดเป้าหมายที่ต้องการคืออะไร และ 4. P = Process กำหนด
วิธีการในการจัดว่าว่าควรเป็นอย่างไร 2) ขั้นกระบวนการไกล่เกลี่ยข้อพิพาทโดยนำมรรควิธีในอริยสัจจ์จัดลง
ในไตรสิกขา 3 คือ 1. อธิศีลสิกขา ได้แก่ สัมมาวาจา สัมมากัมมันตะ และสัมมาอาชีวะ 2. อธิจิตสิกขา ได้แก่ 
สัมมาวายามะ สัมมาสติ และสัมมาสมาธิ 3.อธิปัญญาสิกขา ได้แก่ สัมมาทิฏฐิ และสัมมาสังกัปปะ  
 
คำสำคัญ:   การไกล่เกลี่ยข้อพิพาท;   พุทธสันติวิธี;   พนักงานอัยการ 

 
 
 

Abstract  
From the mainstream justice process that has a belief paradigm: 1) to take revenge, 2) to 

intimidate and prevent another offense from being committed, and 3) to rehabilitate the offender. This 
causes many consequences, such as: 1. Waste of time unnecessarily. 2. Loss of property due to reasons such 
as court bail costs. Attorney's fees for fighting the case Expenses for traveling to court many times, etc. 3. 
Causes a criminal record and 4. Loss Government budget for unnecessary litigation This creates a new idea 
about the alternative justice process that focuses on negotiating and solving problems together for both the 
accused and the victim. The Attorney General's Office has used it to provide justice to people in criminal 
cases that are compromisable through negotiation and mediation. But also use facts The evidence that 
appears in the investigation file and legal principles is the main cause.Not as flexible as it should be As for 
conflict management in Buddhism, it was found that Dhamma principles are used to drive the process and 
methods for mediating disputes, which are flexible. Therefore, it can be applied to mediating disputes at the 
prosecutor level. It will increase efficiency and bring even more benefits. It was found that the principles that 
are consistent with mediating disputes before filing cases at the public prosecutor level include:The 4 

Brahmavihāra Dhammas and the 4 Sangha Vatthu Dhammas, applied with the "4 Noble Truths (RCGP)+The 
Noble Eightfold Path", can be defined as mediating disputes using the Buddhist Santi Method, namely 1) the 
planning step with the Noble Eightfold Path. 4 (RCGP) including 1. R = Result, determine what the problem is 
caused by, 2. C = Cause, determine what the cause of the problem is, 3. G = Goal, determine what the 
desired goal is, and 4. P = Process, determine Methods for arranging what it should be like: 2) The process of 
mediating disputes by using the method of the Noble Truths to be organized into the Threefold Disciple: 1. 
Adhi precepts, including right speech, right action. and right livelihood 2. Adhicitta-sikkha includes right 

vayama, right mindfulness and right concentration. 3. Adhipaññāsikkha, including right view and right 
mindfulness. 
Keywords:   Mediation of disputes:    Buddhist Santimethod:    Prosecutor 



182. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 5 No. 2  May - August  2024 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

บทนำ 
ปัจจุบันกระบวนการยุติธรรมทางอาญา (Criminal Justice Process) ของประเทศไทย ซึ่งเป็น

กระแสหลักใช้ระบบกฎหมายลายลักษณ์อักษร (Civil Law System) เมื่อประชาชนเกิดความขัดแย้งหรือข้อ
พิพาทระหว่างกันและไม่สามารถตกลงกันได้ ก็จะต้องเข้าสู่กระบวนการยุติธรรมโดยมีหน่วยงานของรัฐที่
เกี่ยวข้อง ได้แก่ ตำรวจ พนักงานสอบสวน พนักงานอัยการ ศาล รวมทั้งเรือนจำ ทำหน้าที่ในกระบวนการ
ยุติธรรม วัตถุประสงค์ในการลงโทษทางอาญาในยุคดั้งเดิมของทางด้านอาชญาวิทยาที่สำคัญมี 3 ประการ 
คือ 1) เพ่ือแก้แค้น 2) เพ่ือข่มขู่ยับยั้งมิให้มีการกระทำความผิดอีก และ 3) เพ่ือบำบัดฟ้ืนฟูผู้กระทำความผิด 
จึงอาจกล่าวได้ว่า กระบวนการยุติธรรมกระแสหลัก คือ กระบวนการอำนวยความยุติธรรมตามตัวบท
กฎหมาย กระบวนการดำเนินงานเชิงคดีเมื่อเกิดข้อพิพาทระหว่างบุคคลหรือกลุ่มคนขึ้น คู่กรณีคนใดคนหนึ่ง
จะนำประเด็นปัญหาไปฟ้องร้องต่อศาลให้ช่วยทำหน้าที่ไต่สวนชี้ขาดข้อพิพาทเพ่ือลงโทษผู้กระทำผิด (Pradit 
Panthong, (Search on 15 January 2024). Online. Retrieved from; www.so06.tci-thaijo.org)  

ต่อมาได้เกิดแนวคิดใหม่ว่า กระบวนการยุติธรรมกระแสหลักนี้ สามารถทำให้ประชาชนได้รับ
ความยุติธรรมได้มากน้อยเพียงใด เนื่องจากประชาชนคนรุ่นใหม่เริ่มตระหนักว่า การใช้กระบวนยุติธรรม
กระแสหลักยังขาดความเสมอภาค ความเท่าเทียม และใช้เวลานาน และเน้นการจำกัดเสรีภาพประชาชน รัฐ
ต้องแบกภาระค่าใช้จ่ายในการดำเนินคดี หรือก่อสร้างเรือนจำใหม่ ในส่วนของผู้เสียหายที่เป็นเหยื่อก็ขาด
โอกาสได้รับเงินเยียวยาจากผู้กระทำความผิด เพราะผู้กระทำผิดถูกควบคุมตัวอยู่ในเรือนจำไม่สามารถหาเงิน
มาชดเชยค่าเสียหายได้ อีกทั้งเม่ือผู้กระทำผิดพ้นโทษจำคุกแล้วก็จะถูกตีตรา (Stigma) จากสังคมว่าเป็นคนขี้
คุกทำให้ขาดโอกาสทางสังคม (Ukrit Sornprohm, (Search on 15 January 2024). Online. Retrieved 
from; www.the 101. word/ukrit sornprohm-interview)  

และจากการที่สังคมขยายตัวทำให้เกิดความซับซ้อน ปัญหาอาชญากรรมจึงเริ่มซับซ้อนและ
เพ่ิมขึ้นตามมา ทางออกของการป้องกันสังคมให้ปลอดภัยจากอาชญากรรม จึงไม่ใช่การมุ่งใช้มาตรการ
ควบคุมตัวผู้กระทำผิดภายใต้พ้ืนฐานแนวคิดเชิงแก้แค้นทดแทน (Retributive) มาตรการหันเหคดีออกจาก
กระบวนการยุติธรรมกระแสหลัก (Diversion) จึงจำเป็นต้องถูกนำมาใช้เป็นทางเลือกมากยิ่งขึ้น ทั้งใน
ขั้นตอนก่อน ระหว่าง และหลังพิพากษาคดี กระบวนการยุติธรรมทางเลือกเป็นอีกกลยุทธ์หนึ่งที่ได้รับการ
ยอมรับว่ามีความเป็นไปได้ที่จะนำมาใช้ในกระบวนการยุติธรรมทางอาญา เพ่ือสร้างกระบวนการยุติธรรมให้
มีความสามารถในการอำนวยความยุติธรรม โดยสามารถเยียวยาความเสียหายแก่เหยื่อ และจรรโลงไว้ซึ่ง
ความสมานฉันท์ในสังคมได้อย่างมีประสิทธิภาพ (Pawanrat Uesathapornkit, (Search on 15 January 
2024). Online. Retrieved from; www.dspace.spu.ac.th) 

การจัดการความขัดแย้งโดยยุติข้อพิพาททางกระบวนการยุติธรรมกระแสหลักโดยทางศาลเพียง
อย่างเดียวไม่เพียงพอต่อความต้องการของชุมชนในสังคมได้ครบทุกด้าน เพราะสภาพสังคมในปัจจุบัน
เปลี่ยนแปลงไป การมุ่งลงโทษเพ่ือให้ผู้กระทำความผิดปรับเปลี่ยนพฤติกรรมโดยการแยกออกจากสังคมตาม
โทษที่ตนควรได้รับเพียงอย่างเดียวแล้วคืนผู้กระทำผิดสู่สังคมเมื่อพ้นโทษ ตามแนวคิด ทฤษฎีที่มุ่งแก้แค้น
ตามหลักการกระบวนการยุติธรรมกระแสหลักนั้นยังไม่เพียงพอผู้กระทำผิดส่วนมาก เช่น นักโทษคดียาเสพ

http://www.so06.tci-thaijo.org/
http://www.dspace.spu.ac.th/


วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  183. 
ปีที ่ 5  ฉบบัที ่ 2  พฤษภาคม - สงิหาคม   2567 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ติด หรือคดีลักทรัพย์ ยักยอก ฉ้อโกง เป็นต้น กลับมากระทำผิดซ้ำอีกเช่นเดิม โดยมิได้ปรับเปลี่ยนพฤติกรรม
หรือเกรงกลัวต่อโทษที่ตนจะได้รับแต่อย่างใด (นภา อินธิบาล.2562, ปัจจัยที่มีผลต่อการกระทำผิดซ้ำในคดี
ยาเสพติด: กรณีศึกษาเรือนจำ กลางชลบุรี) ในขณะเดียวกันภารรัฐเองก็ประสบปัญหาในเรื่องจำนวน
บุคคลากรที่ให้บริการแก่ประชาชนทำให้ประชาชนไม่สามารถเข้าถึงบริการของภาครัฐได้ง่ายตามนโยบาย
รัฐบาลที่ต้องการสร้างความรักสามัคคีและสมานฉันท์ของคนในชาติเพ่ือให้เกิดความมั่นคงและสงบสุขของ
ป ร ะ เท ศ อ ย่ า ง ยั่ ง ยื น  (National Security Counciln. (Search on 16 January 2024). Online. 
Retrieved from; www.nsc.go.th ภาครัฐจึงจำต้องปรับเปลี่ยนบทบาทในการอำนวยความยุติธรรม
ทางเลือกให้มากยิ่งขึ้น สำนักงานอัยการสูงสุดในฐานะหน่วยงานภาครัฐในกระบวนการยุติธรรมจึงมีภารกิจที่
ต้องอำนวยความยุติธรรมทางเลือกให้กับประชาชนทุกฝ่าย ทั้งนี้ เพ่ือลดปัญหาอาชญากรรมและข้อพิพาทที่
เกิดขึ้นให้น้อยลงก่อนดำเนินคดีในชั้นศาลตามกระบวนการยุติธรรมกระแสหลักต่อไป  (Office of the 
Attorney General, (Search on 15 January 2024). Online. Retrieved from; www.ago.go.th)   

สำนักงานอัยการสูงสุด ซึ่งเป็นหน่วยงานหนึ่งในกระบวนการยุติธรรม และเป็นหน่วยงานที่จะ
พิจารณาว่าคดีที่ผ่านการสอบสวนของพนักงานสอบสวนมานั้น (กรณีคดีอาญา) หรือคดีที่มีหน่วยงานของรัฐ
พิพาทกับรัฐหรือเอกชน (คดีแพ่ง) หรือคดีที่ประชาชนพิพาทกันเองที่กฎหมายให้อำนาจพนักงานอัยการ
ช่วยเหลือทางกฎหมาย จำเป็นต้องเข้าสู่กระบวนการยุติธรรมกระแสหลักโดยทางศาลหรือไม่  (Office of 
the Attorney  Generalซึ่งบางคดีสามารถที่จะยุติได้ในชั้นของพนักงานอัยการโดยไม่จำเป็นต้องฟ้องคดี 
ด้วยการเจรจาไกล่เกลี่ยข้อพิพาทกันได้โดยคู่กรณีทั้งสองฝ่าย ซึ่งก็จะช่วยลดปัญหาเรื่องคดีล่าช้าเป็นจำนวน
มากในชั้นศาล การเสียค่าใช้จ่ายที่สูง การเสียเวลานานในกระบวนการยุติธรรมทางศาล และลดความขัดแย้ง
ที่ไม่ต้องมีฝ่ายใดฝ่ายหนึ่งที่ชนะคดีโดยการสร้างความคับแค้นให้อีกฝ่ายหนึ่งลงได้ (สถาบันพัฒนาข้าราชการ
อัยการ“บทบาทของพนักงานอัยการในการไกล่เกลี่ยคดีอาญาในชั้นพนักงานอัยการก่อนฟ้องคดี”,โครงการ
ฝึกอบรมนักบริหารงานยุติธรรมระดับสูง, หลักสูตร “อัยการจังหวัด” รุ่นที่ 41 พ.ศ.2564  (Search on 10 
January 2024). Online. Retrieved from; www.ago.go.th) 

การจัดการความขัดแย้งก่อนฟ้องคดีในชั้นพนักงานอัยการของสำนักงานอัยการสูงสุดนั้น  
ปัจจุบันมีการเจรจาไกล่เกลี่ยข้อพิพาทได้ตามระเบียบสำนักงานอัยการว่าด้วยการไกล่เกลี่ยและประนอมข้อ
พิ พ าท คดี อ าญ า พ .ศ .2555  (Office of the Attorney General. (Search on 10 January 2024). 
Online. Retrieved from ; www.ago.go.th) มีคดีเป็นจำนวนมากที่พนักงานอัยการสั่งฟ้องดำเนินคดีกับ
ผู้ต้องหาต่อศาลยุติธรรม กล่าวโดยเฉพาะคดีความผิดอันยอมความได้ทางอาญานั้น เมื่อกระบวนการยุติธรรม
ดำเนินไปถึงชั้นศาลผู้ต้องหาต้องตกเป็นจำเลยแล้ว บางคดีจำเลยให้การรับสารภาพ บางคดีจำเลยต่อสู้คดี
ศาลพิพากษาลงโทษเพราะจำนนต่อพยานหลักฐาน หากมีประวัติการกระทำผิดก็เป็นเหตุให้ศาลไม่อาจรอ
การลงโทษได้ บางคดีไม่มีประวัติการกระทำผิด ศาลก็พิพากษาว่ามีความผิดแต่ให้รอการลงอาญาไว้ โดย
กำหนดเงื่อนไขการคุมประพฤติ 2-3 ปี (Office of the Attorney General. (Search on 15 May 2024). 
Online. Retrieved from ; www.ago.go.th>information>case) ซึ่ ง เมื่ อ คู่ พิ พ าท ป ระ ส งค์ เข้ า สู่
กระบวนการยุติธรรมกระแสหลัก จึงต้องยอมรับในผลที่จะตามมาของกระบวนการยุติธรรมดังกล่าว ซึ่ง

http://www.ago.go.th/
http://www.ago.go.th/


184. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 5 No. 2  May - August  2024 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ความผิดทางอาญากรณีความผิดอันยอมความตามกฎหมายนั้น หากใช้กระบวนการยุติธรรมทางเลือกก็
สามารถยุติได้ในชั้นพนักงานสอบสวน หรือชั้นพนักงานอัยการ โดยไม่มีความจำเป็นต้องนำคดีขึ้นสู่ศาลแต่
อย่างใด ซึ่งจะช่วยลดผลกระทบที่ตามมาหลายประการ กล่าวคือ 1.เสียเวลาโดยไม่จำเป็น 2.เสียทรัพย์โดย
ใช้เหตุ เช่น ค่าประกันตัวชั้นศาล ค่าทนายความในการต่อสู้คดี ค่าใช้จ่ายในการเดินทางไปศาลหลายครั้ง 
เป็นต้น 3.ทำให้มีประวัติอาชญากรติดตัว และ 4.เสียงบประมาณภาครัฐในการดำเนินคดีโดยไม่จำเป็น 

จากผลกระทบดังกล่าวข้างต้น บทความวิชาการนี้  มุ่ งนำเสนอการเบี่ยงเบนคดี หรือ
กระบวนการยุติธรรมทางเลือก สำหรับคดีบางประเภทที่สามารถใช้การเจรจาไกล่เกลี่ยข้อพิพาทก่อนฟ้องคดี
ในชั้นพนักงานอัยการ โดยที่มิต้องนำคดีเข้าสู่ระบบกระบวนการยุติธรรมทางศาล เช่น คดีความผิดอันยอม
ความได้ (ท่ีคู่ความสามารถตกลงกันได้โดยไม่ต้องดำเนินคดีกันในชั้นศาล) (Criminal Code. (Search on 10 

January 2024). Online. Retrieved from; www.ocs.go.th)  ได้แก่ ยักยอก คดีหมิ่นประมาท ทำให้เสีย
ทรัพย์ ความผิดตามพระราชบัญญัติว่าด้วยความผิดอันเกิดจากการใช้เช็ค พ.ศ.2534 เป็นต้น โดยนำหลัก
กระบวนการยุติธรรมเชิงสมานฉันท์มาประยุกต์ใช้กับหลักการไกล่เกลี่ยข้อพิพาททางพระพุทธศาสนาเพ่ือใช้
เป็นวิธีการในการไกล่เกลี่ยข้อพิพาทโดยพุทธสันติวิธีก่อฟ้องคดีในชั้นพนักงานอัยการ ทั้งนี้ เพ่ือเป็นการลด
ผลกระทบจากกระบวนการยุติธรรมกระแสหลัก และทำให้สังคมตื่นรู้และตระหนักกับการจัดการความ
ขัดแย้งโดยใช้กระบวนการไกล่เกลี่ยข้อพิพาทโดยพุทธสันติวิธียิ่งขึ้น เพ่ือให้ 1) ให้คู่พิพาทได้ทบทวนข้อ
พิพาทระหว่างกันถึงข้อดี ข้อเสีย ที่จะได้รับหากดำเนินกระบวนการต่อไปในชั้นศาล  2) ให้คู่พิพาทได้มีการ
พบปะพูดคุยกันถึงปัญหา สาเหตุ เกี่ยวกับปัญหาที่เกิดขึ้น 3) ลดการเสียเวลา ค่าใช้จ่ายในการดำเนินคดีใน
ชั้นศาล 4) คู่พิพาทไม่มีประวัติอาชญากรติดตัวไปในสังคม 5) ลดค่าใช้จ่ายภาครัฐในคดีที่ไม่เป็นประโยชน์ต่อ
สังคม 6) สร้างสังคมสันติสุขโดยคู่พิพาทชนะด้วยกันทั้งสองฝ่ายด้วย “ใจจบ คดีจบ พบสันติ” 

จากผลกระทบดังกล่าวข้างต้น บทความวิชาการนี้  มุ่ งนำเสนอการเบี่ยงเบนคดี หรือ
กระบวนการยุติธรรมทางเลือก สำหรับคดีบางประเภทที่สามารถใช้การเจรจาไกล่เกลี่ยข้อพิพาทก่อนฟ้องคดี
ในชั้นพนักงานอัยการ โดยที่มิต้องนำคดีเข้าสู่ระบบกระบวนการยุติธรรมทางศาล เช่น คดีความผิดอันยอม
ความได้ (ท่ีคู่ความสามารถตกลงกันได้โดยไม่ต้องดำเนินคดีกันในชั้นศาล) (Criminal Code. (Search on 10 

January 2024). Online. Retrieved from; www.ocs.go.th)  ได้แก่ ยักยอก คดีหมิ่นประมาท ทำให้เสีย
ทรัพย์ ความผิดตามพระราชบัญญัติว่าด้วยความผิดอันเกิดจากการใช้เช็ค พ.ศ.2534 เป็นต้น โดยนำหลัก
กระบวนการยุติธรรมเชิงสมานฉันท์มาประยุกต์ใช้กับหลักการไกล่เกลี่ยข้อพิพาททางพระพุทธศาสนาเพ่ือใช้
เป็นวิธีการในการไกล่เกลี่ยข้อพิพาทโดยพุทธสันติวิธีก่อฟ้องคดีในชั้นพนักงานอัยการ ทั้งนี้ เพ่ือเป็นการลด
ผลกระทบจากกระบวนการยุติธรรมกระแสหลัก และทำให้สังคมตื่นรู้และตระหนักกับการจัดการความ
ขัดแย้งโดยใช้กระบวนการไกล่เกลี่ยข้อพิพาทโดยพุทธสันติวิธียิ่งขึ้น เพ่ือให้ 1) ให้คู่พิพาทได้ทบทวนข้อ
พิพาทระหว่างกันถึงข้อดี ข้อเสีย ที่จะได้รับหากดำเนินกระบวนการต่อไปในชั้นศาล  2) ให้คู่พิพาทได้มีการ
พบปะพูดคุยกันถึงปัญหา สาเหตุ เกี่ยวกับปัญหาที่เกิดขึ้น 3) ลดการเสียเวลา ค่าใช้จ่ายในการดำเนินคดีใน
ชั้นศาล 4) คู่พิพาทไม่มีประวัติอาชญากรติดตัวไปในสังคม 5) ลดค่าใช้จ่ายภาครัฐในคดีที่ไม่เป็นประโยชน์ต่อ
สังคม 6) สร้างสังคมสันติสุขโดยคู่พิพาทชนะด้วยกันทั้งสองฝ่ายด้วย “ใจจบ คดีจบ พบสันติ” 

http://www.ocs.go.th/
http://www.ocs.go.th/


วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  185. 
ปีที ่ 5  ฉบบัที ่ 2  พฤษภาคม - สงิหาคม   2567 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

หลักการ : กระบวนการยุติธรรมกระแสหลัก - ทางเลือก และทางพระพุทธศาสนา 
ก่อนที่จะเสนอนำวิธีการการไกล่เกลี่ยข้อพิพาทโดยพุทธสันติวิธีเพ่ือมาประยุกต์ใช้กับการไกล่

เกลี่ยข้อพิพาทก่อนฟ้องคดีในชั้นพนักงานอัยการ นั้น จำเป็นต้องทราบถึงหลักการกระบวนการยุติธรรม
กระแสหลัก กระบวนการยุติธรรมทางเลือกหรือกระบวนการยุติธรรมเชิงสมานฉันท์ และหลักการไกล่เกลี่ย
ข้อพิพาทตามหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาก่อนว่ามีหลักการอย่างไร จากนั้น จะได้นำหลักการไกล่เกลี่ยข้อ
พิพาทตามหลักธรรมทางพระพุทธศาสนามาประยุกต์ใช้กับหลักการไกล่เกลี่ยข้อพิพาทของพนักงานอัยการ 
โดยกำหนดเป็นวิธีการในการไกล่เกลี่ยข้อพิพาทโดยพุทธสันติวิธีก่อนฟ้องคดีชั้นพนักงานอัยการต่อไป  

1.หลักการกระบวนการยุติธรรมกระแสหลัก 
หลักการของกระบวนการยุติธรรมกระแสหลักนั้น  Kittipong Kittayarak  andJutharat 

Amueya  ได้กล่าวว่า “...เป็นกระบวนทัศน์ของความยุติธรรมทางอาญาโดยมีความเชื่อว่า 1) การกระทำผิด 
คือ การทำผิดกฎหมาย กฎหมายกำหนดความผิดไว้อย่างชัดเจน เมื่อมีการกระทำผิดเกิดขึ้น เจ้าหน้าที่ใน
กระบวนการยุติธรรมก็จะพยายามสืบเสาะหาว่า เกิดการกระทำผิดอะไรขึ้น ใครทำผิด และจะลงโทษคนทำ
ผิดอย่างไร การกระทำผิดต้องได้รับการทดแทน ความผิดเป็นเรื่องส่วนบุคคลนั้น ๆ ซึ่งผู้ใดกระทำผิด ผู้นั้นก็
ต้องรับผิดชอบต่อการกระทำด้วย จึงทำให้เกิดการกำหนดลักษณะของผู้กระทำผิดและเป็นตราบาปติดตัวไป
จนวันตาย ได้แก่ คำว่าอดีตนักโทษ อดีตผู้ถูกคุมความประพฤติ อดีตผู้กระทำผิด เป็นต้น 2) การทดแทนการ
กระทำผิด ต้องทำโดยการทำให้เจ็บปวดหรือเกิดความทุกข์เมื่อผ่านกระบวนการยุติธรรมตามขั้นตอน ก็
เรียกว่าได้รับความยุติธรรมแล้ว และ 3) แนวคิดกระบวนทัศน์และทฤษฎีแบบแก้แค้นทดแทน มองผู้กระทำ
ผิด หรืออาชญากรเป็นเรื่องส่วนบุคคล เพราะเมื่อผู้ใดเลือกที่จะกระทำผิดแล้ว ผู้นั้นก็ต้องรับผิดชอบต่อการ
กระทำผิดของตน การลงโทษก็เพ่ือแก้แค้นเท่านั้น ดังนั้น กระบวนการยุติธรรมทางอาญาที่เป็นผลสืบ
เนื่องมาจากกระบวนทัศน์แบบแก้แค้นทดแทน (Retributive justice) จึงมองว่าเมื่อมีการกระทำผิดเกิดขึ้นก็
ต้องหาคำตอบว่า ทำผิดกฎหมายข้อใด ใครเป็นคนทำผิดกฎหมาย และจะลงโทษคนกระทำผิดอย่างไร และ
การลงโทษก็เป็นการทำให้เกิดความทุกข์หรือความเจ็บปวด  (Future Justice System and Peace in 
society and community restorative justice process). 2007. Pp. 35-37). 

2.หลักการกระบวนการยุติธรรมทางเลือก (เชิงสมานฉันท์) 
กระบวนการยุติธรรมทางเลือก (เชิงสมานฉันท์) เป็นกระบวนการยุติธรรมที่เบี่ยงเบนคดีออก

จากกระบวนการยุติธรรมกระแสหลัก มุ่งเน้นให้คู่พิพาทได้หันหน้าเข้าหากันเพ่ือระงับความขัดแย้งด้วยการ
การเจรจากัน เพ่ือให้คู่พิพาทได้ยอมรับซึ่งกันและกันจึงเป็นทั้งศาสตร์และศิลปะ จากการศึกษาเอกสารทาง
วิชาการ สำนักงานอัยการสูงสุด ได้แสดงไว้ว่า “...ได้ส่งผ่านและปลูกฝังความยุติธรรมให้กับกระบวนทัศน์ คือ 
ความคิดหรือความเชื่อที่มีผลต่อการปฏิบัติหรือกระบวนการให้เป็นไปตามความเชื่อของคนไว้ มี 2  รูปแบบ 
คือ 1) แนวคิด กระบวนทัศน์แบบแก้แค้นทดแทน (ตามกระบวนการยุติธรรมกระแสหลักข้างต้น) และ 2) 
แนวคิดกระบวนทัศน์แบบความยุติธรรมเชิงสมานฉันท์...”  (สถาบันพัฒนาข้าราชการอัยการ หลักสูตร 
“อัยการจังหวัด” รุ่นที่ 41 พ.ศ.2564, (ออนไลน์),2566 ; (สืบค้น 15 ธันวาคม 2566).เข้าถึงได้จาก 
www.ago.go.th) 

http://www.ago.go.th/


186. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 5 No. 2  May - August  2024 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

หลักการหรือกระบวนทัศน์ความยุติธรรมเชิงสมานฉันท์ (Restorative justice) Jutharat  
Uayana  ได้กล่าวไว้ว่า  เป็นการเปลี่ยนความคิดหรือความเชื่อเกี่ยวกับอาชญากรรมเสียใหม่ โดยการเปลี่ยน
วิธีคิดจากความยุติธรรมทางอาญามาเป็นความยุติธรรมเชิงสมานฉันท์ โดยมีที่มาสำคัญ ความหมาย และ
ความแตกต่างจากกระบวนทัศน์เดิม คือ 1) แนวคิดกระบวนทัศน์ความยุติธรรมเชิงสมานฉันท์ มีที่มาสำคัญ
จากการตั้งคำถาม ดังนี้ ก) การกระทำผิดเกิดขึ้นเพราะคนคนนั้นเลือกที่จะกระทำผิดเองเช่นนั้นหรือปัจจัย
ทางสังคม เศรษฐกิจ สภาพแวดล้อม และอ่ืน ๆ ไม่ได้ผลักดัน หรือเป็นปัจจัยให้คนกระทำผิดเลย หรือมีการ
ตั้งคำถามเรื่องเป้าหมาย วัตถุประสงค์ วิธีการ และประสิทธิภาพของการลงโทษแบบแก้แค้นทดแทนที่ใช้ใน
กระบวนการยุติธรรมทางอาญาว่า การจัดการกับผู้กระทำผิดมีเพียงวิธีการที่กำหนดไว้ในประมวลกฎหมาย
อาญาเท่านั้นหรือ การลงโทษที่ผ่านมามีประสิทธิภาพจริงหรือ ถ้ามีประสิทธิภาพจริง ทำไมจึงยังมีการกระทำ
ผิดซ้ำ ข) ความหมายของคำว่า "ยุติธรรม" คืออะไรกันแน่ การลงโทษโดยการทำให้ผู้กระทำความผิดได้รับ
ความทุกข์หรือความเจ็บปวดเป็นความยุติธรรมหรือไม่ (Future Justice System and Peace in society 
and community restorative justice process. 2007. Pp. 9-28). ปัจจุบันกระบวนการยุติธรรมเชิง
สมานฉันท์ ได้แก่ การไกล่เกลี่ยข้อพิพาท การประนอมข้อพิพาท การประชุมกลุ่ม และการพิพากษาโดยการ
ประชุมล้อมวง Ploenta  Tanrangsan ได้กล่าวไว้ว่า  หลักการที่สำคัญของการดำเนินกระบวนการยุติธรรม
เชิงสมานฉันท์ ประกอบด้วยแนวคิด ดังนี้ 

1) แนวคิดที่ว่าอาชญากรรมไม่เป็นแต่เพียงการฝ่าฝืนกฎหมายและละเมิดบรรทัดฐานของ
สังคมซึ่งต้องลงโทษผู้กระทำผิดเท่านั้น แต่อาชญากรรมยังสร้างความเสียหาย (Harm) ต่อผู้เสียหายด้วย
เพราะการกระทำความผิดทางอาญาเป็นการทำลายสัมพันธภาพที่ดีระหว่างบุคคลและความสมานฉันท์ใน
สังคมไปพร้อม ๆ กัน เนื่องจากแนวคิดดั้งเดิมเรามองว่า การกระทำความผิดอาญาถือเป็นการกระทำละเมิด
ต่อรัฐ คือ เป็นเรื่องที่เกิดจากเรื่องส่วนบุคคลและเป็นเรื่องที่กระทำผิดต่อรัฐ เพราะฉะนั้น รัฐจึงต้องเข้ามามี
บทบาท แต่แนวคิดเรื่องกระบวนการยุติธรรมเชิงสมานฉันท์นั้นมองว่า การกระทำความผิดอาญาเป็นการ
ทำลายสัมพันธภาพที่ดีระหว่างบุคคลและความสมานฉันท์ในสังคม ดังนั้น เป้าหมายในการมองจะแตกต่าง
กันระหว่างการมองที่รัฐกับการมองที่ตัวบุคคลที่ได้รับผลกระทบเป็นสำคัญ 

2) แนวคิดที่ว่ากระบวนการยุติธรรมไม่ควรมุ่งเน้นเพียงเฉพาะแต่การจับตัวผู้กระทำผิดมา
ลงโทษ โดยมุ่งผลของการแก้แค้นทดแทน (Retribution) สร้างความข่มขู่ยับยั้ง (Deterrent) และตัดโอกาส
เพ่ือไม่ให้กระทำผิดซ้ำอีก (Incapacitation) เท่านั้น แต่ควรจะมุ่งเน้นการบรรเทาความเสียหายให้แก่ทุกฝ่าย
ได้กลับคืนสู่สภาพดีดังเดิม (Restoration) ด้วย ซึ่งเป็นที่มาของแนวความคิดเรื่อง Restorative Justice คือ 
ต้องการฟื้นฟูความเสียหาย หรือผลกระทบจากการกระทำความผิดให้สังคม  

3) แนวคิดที่ว่ารัฐไม่ควรผูกขาดการดำเนินการที่มุ่งเน้นเรื่องการลงโทษเพ่ือรักษาความสงบ
เรียบร้อยในสังคมแต่เพียงอย่างเดียว แต่ควรเปิดโอกาสให้เหยื่ออาชญากรรม ผู้กระทำผิด และชุมชนได้มี
โอกาสหาทางออกในการแก้ปัญหาเหล่านี้ร่วมกันด้วย  

และ 4) ตามแนวคิดแบบดั้งเดิมเมื่อมีการกระทำความผิดเกิดขึ้นบุคลากรในกระบวนการ
ยุติธรรมจะมีคำถามพ้ืนฐานคือ การกระทำความผิดนั้นเป็นความผิดต่อกฎหมายเรื่องใด มาตราใด ใครเป็น



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  187. 
ปีที ่ 5  ฉบบัที ่ 2  พฤษภาคม - สงิหาคม   2567 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ผู้กระทำความผิด และจะนำตัวผู้กระทำผิดมาลงโทษได้อย่างไร แต่แนวคิดใหม่แบบ Restorative Justice 
นั้น คำถามพ้ืนฐานจะต้องเปลี่ยนไปเป็นว่า ความเสียหายหรือผลกระทบที่เกิดข้ึนในเรื่องนั้นคืออะไร จะแก้ไข
เยียวยาให้ทุกคนกลับคืนสู่สภาพเดิมได้อย่างไร และใครจะเป็นผู้แก้ไขเยียวยา และด้วยวิธีการอย่างไร  
(Jouranal Chulniti. (May-June). 2010. 4 (3); 54-58) 

จากกระบวนทัศน์ 2 รูปแบบ คือ 1) แนวคิด กระบวนทัศน์แบบแก้แค้นทดแทน และ 2) แนวคิด
กระบวนทัศน์แบบความยุติธรรมเชิงสมานฉันท์ นั้น ผู้เขียนเห็นด้วยกับกระบวนการยุติธรรมทางเลือก 
เนื่องจากกระบวนทัศน์ยุติธรรมแบบแก้แค้นทดแทนนั้น เป็นกระบวนการยุติธรรมที่มุ่งกันผู้กระทำความผิด
ออกจากผู้เสียหาย ไม่ว่าจะด้วยการขังระหว่างพิจารณา การใช้กำไล EM การควบคุมตัว หรือกระทั่งการ
พิพากษาจำคุกถือว่าเป็นประโยชน์อย่างหนึ่งของ Retributive justice คือ แยกผู้กระทำผิดให้ห่างจาก
ผู้เสียหายหรือออกจากสังคมเพ่ือคุ้มครองความปลอดภัย แต่กระบวนการตามแนวทางแบบ Retributive 
justice ทำให้คู่กรณีสองฝ่ายไม่ได้พูดคุยและรับฟังซึ่งกันและกันว่าอะไรคือสิ่งที่แต่ละฝ่ายต้องการอย่าง
แท้จริง อะไรคือเหตุผลในการกระทำผิด หรืออะไรคือความเสียหายที่ผู้เสียหายได้รับ อีกท้ังยังขาดโอกาสให้มี
กระบวนการเยียวยาความเสียหายอย่างแท้จริง ส่วนกระบวนทัศน์ยุติธรรมเชิงสมานฉันท์นั้น เป็น
กระบวนการยุติธรรมที่เป็นการเบี่ยงเบนคดีออกจากกระบวนการยุติธรรมกระแสหลักเพ่ือแก้ปัญหาการ
กระทำผิดซ้ำ และมีการเยียวยาให้กับผู้เสียหายอย่างแท้จริง จะเห็นได้ว่าการลงโทษจำคุกเป็นสาเหตุสำคัญ
ประการหนึ่งของปัญหาในระบบงานราชทัณฑ์ ทั้งปัญหาผู้ต้องขังล้นคุก รวมถึงปัญหาการกระทำผิดซ้ำ จาก
กระบวนการบำบัดฟ้ืนฟูในเรือนจำที่ไม่มีประสิทธิผล แนวคิดกระบวนการยุติธรรมสมานฉันท์จึงเป็น
ทางเลือกหนึ่งที่ประเทศต่าง ๆ สามารถนำไปปรับใช้ให้เหมาะสมกับบริบทของประเทศตนเอง  ในการแก้ไข
ปัญหาเหล่านี้ แม้ว่ากระบวนการยุติธรรมทางอาญาที่เน้นการลงโทษแบบเดิมยังคงต้องมีอยู่เพ่ือใช้ในการ
ควบคุมอาชญากรรมที่รุนแรง แต่กระบวนการยุติธรรมสมานฉันท์จะช่วยลดจำนวนผู้ต้องขังในเรือนจำ และท่ี
สำคัญช่วยให้ผู้ต้องหาไม่ถูกตีตรวนโดยสังคม ลดโอกาสการกระทำผิดซ้ำและสามารถกลับคืนสู่สังคมได้ 

3.หลักการกระบวนการยุติธรรม (การจัดการความขัดแย้ง) ทางพระพุทธศาสนา  
พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาที่เน้นตัวมนุษย์เองเป็นสำคัญ เมื่อพิจารณาเรื่องความขัดแย้ง 

พระพุทธศาสนาจะเน้นที่ตัวมนุษย์ และจุดเริ่มต้นหรือสาเหตุที่สำคัญก็คือตัวมนุษย์เองซึ่งเริ่มต้นจากสาเหตุ
ภายในคือกิเลสของมนุษย์ ในเบื้องต้นความขัดแย้งสามารถเกิดขึ้นได้ภายในตัวมนุษย์ Phra Mahahansa 
Dhammahaso (Nitibunyakorn) กล่าวไว้ว่า  ความขัดแย้งตามมิติทางพระพุทธศาสนา ความขัดแย้ง
เกิดขึ้นพระพุทธศาสนามองว่าเป็นเรื่องธรรมดาที่จะต้องมีการจัดการให้ความขัดแย้งเหล่านั้นสงบลง เพราะ
ถือเป็นเรื่องธรรมดาสำหรับสังคมมนุษย์ที่มีธรรมชาติอยู่อย่างหนึ่ง คือรักสุขเกลียดทุกข์และไม่ชอบความ
วุ่นวายหรือปัญหาที่จะก่อให้เกิดความยุ่งยากแก่ตนเอง  แม้ว่าในบางคราวจะเกิดปัญหาเกี่ยวกับความขัดแย้ง
ในสังคมของตนเองจนอาจจะดูเป็นว่ามนุษย์เองที่เป็นคนที่ชอบความรุนแรงหรือเป็นต้นเหตุของการสร้าง
ปัญหาขึ้นเอง ซึ่งความเป็นจริงแล้วความขัดแย้งหรือปัญหาที่เกิดขึ้นในสังคมมนุษย์นั้นมีเหตุผลมาจาก 1) 
ความแตกต่าง 2) ความเปลี่ยนแปลง ความแตกต่างนั้นเองที่ก่อให้เกิดความขัดแย้งโดยที่ความแตกต่างนั้น
เป็นมวลหนึ่งที่จะต้องลื่นไหลไปตามสภาวะหลักของธรรมชาติก็คือ “ความเปลี่ยนแปลง” เมื่อมีความ



188. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 5 No. 2  May - August  2024 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

เปลี่ยนแปลง ผสมกับความแตกต่างที่มีอยู่ในที่สุดก็ก่อให้เกิดความขัดแย้งและพัฒนาผลของการขัดแย้งให้
เป็นไปทั้งในฝ่ายบวกและฝ่ายลบ ซึ่งสังคมมนุษย์นั้นมีความแตกต่างอยู่ภายใต้ความเปลี่ยนแปลง ดังนั้น 
สังคมมนุษย์จึงมีความขัดแย้งเป็นธรรมชาติหรือเป็นปกติ  เมื่อมีความขัดแย้งเกิดขึ้นจึงเป็นหน้าที่ของมนุษย์ที่
จะจัดการหรือบริหารความขัดแย้งนั้นให้ลงตัวและสงบให้ได้เพ่ือที่จะสร้างความสงบสันติและผาสุกให้เกิดขึ้น
ในสั งคมให้ ได้ ”  (Buddhist Santiwitthi Integrating conflict management principles and tools. 
2018, Pp. 101-102) 

3.1 หลักการ 
หลักการจัดการความขัดแย้งหรือการไกล่เกลี่ยวิถีพุทธ นั้น เป็นการจัดการที่คู่กรณีไม่

สามารถแก้ไขความขัดแย้งด้วยตนเองได้ จึงต้องมีผู้ไกล่เกลี่ยซึ่งมีความสำคัญมากในการระงับความขัดแย้ง 
หรือเปลี่ยนความขัดแย้งให้เป็นการคืนดีกัน มีหลักการ ดังนี้ 

1) ให้ความสำคัญกับ “คน” หรือมิติทางด้านอารมณ์ เพราะอุปสรรคที่ทำให้ความ
ขัดแย้งแก้ได้ยาก ก็คือ อารมณ์ของคู่ขัดแย้ง ทำให้คู่ขัดแย้งยากที่จะทำความเข้าใจกับประเด็นปัญหาได้ตรง
ตามความจริง หรือคำนึงถึงความถูกต้อง 

2) ช่วยขจัดอกุศลมูลในใจคู่ขัดแย้ง ผู้ไกล่เกลี่ยมีหน้าที่สำคัญประการแรกคือ ขจัด 
อกุศลมูลในคู่ขัดแย้งให้หมดไป ไม่ว่าโลภะ โทสะ โมหะ ตามหลักการ “พึงเอาชนะความโกรธด้วยการไม่โกรธ
ตอบพึงเอาชนะความชั่วด้วยความดี พึงเอาชนะความตระหนี่ด้วยการให้ พึงเอาชนะความเท็จด้วยสัจจะ” 

3) กระตุ้นให้คู่ขัดแย้งฉุกคิด ได้สติและหันมาพิจารณาตนเอง ในการลดอกุศลมูลในใจ
ของคู่ขัดแย้ง บ่อยครั้งเป็นการยากที่ผู้ไกล่เกลี่ยจะทำได้ด้วยการเทศนาสั่งสอน สิ่งที่สามารถทำได้และน่าทำ
เป็นอย่างยิ่งคือการช่วยให้คู่ขัดแย้งเกิดฉุกคิดและเห็นปัญหาด้วยตนเอง 

4) ช่วยให้คู่ขัดแย้งหาคําตอบด้วยตนเอง ผู้ไกล่เกลี่ยควรช่วยให้คู่ขัดแย้งหาคําตอบ และ
บรรลุข้อตกลงด้วยตนเอง ความขัดแย้งจะเปลี่ยนเป็นความคืนดีได้ก็ต่อเมื่อคู่ขัดแย้งพอใจข้อตกลง และคู่
ขัดแย้งจะพอใจข้อตกลงได้ต่อเมื่อเกิดจากความยินยอมพร้อมใจของตนเอง 

5) สร้างความไว้วางใจให้เกิดขึ้นกับคู่ขัดแย้ง ความไว้วางใจอย่างแรกที่ต้องสร้างขึ้นก็คือ 
ความไว้วางใจในตัวผู้ไกล่เกลี่ย หากคู่ขัดแย้งเห็นว่าผู้ไกล่เกลี่ยไม่เป็นกลาง ลำเอียงเข้าข้างอีกฝ่ายหนึ่ง การ
ไกล่เกลี่ยย่อมล้มเหลวตั้งแต่แรก 

6) พูดด้วยสัจจะ เมตตา ขันติ และสติ ผู้ไกล่เกลี่ยต้องมีสัจจะ เมตตา และปัญญาแต่จะ
ทำเช่นนั้นได้ต้องมีขันติและสติมาประกอบด้วย 

จึงอาจกล่าวโดยสรุปได้ว่า หลักการจัดการความขัดแย้งทางพระพุทธศาสนาเน้นที่คนกลาง และ
ตัว “คน” ทางอารมณ์โดยการกระตุ้นให้ฉุกคิดด้วยตนเองและการสร้างความไว้วางใจผ่านหลักธรรมทาง
พระพุทธศาสนา 

3.2 การจัดการ 
การจัดการความขัดแย้งในสังคมมนุษย์ตามแนวทางของพระพุทธศาสนานั้น  Phra 

Mahahansa Dhammahaso (Nitibunyakorn) ได้กล่าวไว้อีกว่า  ต้องดำเนินไปใน  2 แนวทางที่สำคัญก็



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  189. 
ปีที ่ 5  ฉบบัที ่ 2  พฤษภาคม - สงิหาคม   2567 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

คือ 1) การจัดการความขัดแย้งภายใน 2) การจัดการความขัดแย้งภายนอก 
1) การจัดการความขัดแย้งภายใน สำหรับการแก้ไขปัญหาหรือการจัดการความขัดแย้ง

ภายในที่มีสาเหตุภายในมาจากรากเหง้าของอกุศลและกุศลภายในจิตใจ เพราะธรรมชาติของความขัดแย้งมัก
มีทั้งด้านบวกและด้านลบ ซึ่งด้านบวก หมายถึง การมีจิตที่เป็นกุศล เช่น ความไม่โลภ ความไม่โกรธ ความไม่
หลง การมีเจตนาที่ดี การหวังดีหรือปรารถนาดีต่อบุคคล กลุ่มบุคคล หรือต่อองค์กร แต่ปัญหาเกิดขึ้นเมื่อ
บุคคล กลุ่มคนหรือองค์กรไม่เห็นด้วย หรือไม่ยอมรับในเจตนาเช่นว่านั้น  จึงทำให้ทั้งสองฝ่ายเกิดความ
ขัดแย้งอันเนื่องมาจากความเห็นที่แตกต่าง ทัศนคติที่ไม่ตรงกัน หรือการมองเป้าหมายที่แตกต่างกัน เป็นต้น 
ส่วนด้านลบ หมายถึง การมีจิตที่เป็นอกุศล เช่น ความโลภ ความโกรธ ความหลง อยากได้ อยากใหญ่ อยาก
มี อยากเป็น ทิฐิ มานะ การถือตัว การยืดมั่นในค่านิยมทางสังคม เป็นต้น 

2) การจัดการความขัดแย้งภายนอก สำหรับความขัดแย้งภายนอก ที่มีสาเหตุปัจจัย
ภายนอกที่ก่อให้เกิดความขัดแย้ง ได้แก่ การเข้าถึงข้อมูลที่แตกต่างกัน การแก่งแย่งช่วงชิง การใช้อำนาจ
เหนือกว่า การไม่มีส่วนร่วม การขาดข้อมูล การขาดความสัมพันธ์ที่ดี การขาดความน่าเชื่อถือ การตีความที่
แตกต่าง การขาดความสามัคคี การขาดความยุติธรรม ไม่เสมอภาค ไม่สมประโยชน์ การครอบงำ การ
เปลี่ยนแปลงในมิติต่างๆ หรือแม้แต่โครงสร้างทางเศรษฐกิจ สังคม การเมือง วัฒนธรรม และกฎหมายที่
แตกต่าง เป็นต้น ซึ่งถือว่าเป็นความขัดแย้งที่มีปรากฏอยู่ โดยทั่วไปและเป็นความขัดแย้งที่เกิดขึ้นได้ทุก
สถานการณ์ (Buddhist Santiwitthi Integrating conflict management principles and tools. 2018; pp. 
147-150) 

พระพุทธศาสนามีท่าทีต่อปัญหาความขัดแย้ง โดยมองว่าความขัดแย้งเกิดขึ้นมาจากรากเหง้าแห่ง
กิเลสที่เรียกว่า "ปปัญจธรรม"  ซึ่งประกอบด้วยตัณหา หรือความอยาก ทิฏฐิหรือ ความเห็น และมานะหรือ
ความถือตัว ความลำพองตน ความทะนงตน ซึ่งหากกิเลสทั้ง 3 อย่างนี้ เบ่งบานหรือเจริญงอกงามจะทำให้
เกิด "อกุศลมูล" ที่ประกอบด้วยโลภะ โทสะ โมหะ และส่งผลให้เกิดวิวาทมูลและอนุวาทมูลเกิดขึ้นติดตามมา 
นอกจากนั้น ความขัดแย้งยังก่อเกิดจากมิติ 5 ประการ เหล่านี้อีก คือ ความขัดแย้งด้านข้อมูลข้อเท็จจริง 
(Data Conflict) ความขัดแย้งด้านผลประโยชน์ (Interest Conflict) ความขัดแย้งด้านความสัมพันธ์ 
(Relationship Conflict) ความขัดแย้งด้านโครงสร้าง (Structural Conflict) และความขัดแย้งด้านความ
เชื่อหรือค่านิยม (Value Conflict)  

3.3 วิธีการ 
มุมมองพระพุทธศาสนาที่มีต่อการแก้ไขปัญหาความขัดแย้งนั้น พระพุทธองค์ทรงสั่งสอน

ให้พุทธศาสนิกชนใช้หลักอริยสัจ 4 มาเป็นเครื่องมือในการแก้ไขปัญหา และใช้ "มรรควิธี" เป็นแนวทางหรือ
วิธีการในการแก้ไขปัญหาความขัดแย้ง ซึ่งประกอบด้วย 

1) สัมมาทิฏฐิ (ปัญญาเห็นชอบ) หมายถึง การปฏิบัติอย่างเหมาะสมตามความเป็นจริงด้วย
ปัญญา  

2) สัมมาสังกัปปะ (ดำริชอบ) หมายถึง การใช้สมองความคิดพิจารณาแต่ในทางกุศลหรือ
ความดีงาม 



190. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 5 No. 2  May - August  2024 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

3) สัมมาวาจา (เจรจาชอบ) หมายถึง การพูดต้องสุภาพพูดในสิ่งที่สร้างสรรค์ดีงาม  
4) สัมมากัมมันตะ หมายถึง การประพฤติดีงามทางกาย  
5) สัมมาอาชีวะ หมายถึง การทำมาหากินอย่างสุจริตชน ไม่คดโกง เอาเปรียบผู้อื่น  
6) สัมมาวายามะ หมายถึง ความอุตสาหะ พยายามประกอบความเพียรในการกุศลกรรม  
7) สัมมาสติ หมายถึง การไม่ปล่อยให้เกิดความพลั้งเผลอ จิตเลื่อนลอย ดำรงอยู่ด้วยความ

รู้ตัวอยู่เป็นปกติ และ  
8) สัมมาสมาธิ หมายถึง การฝึกจิตให้ตั้งมั่น สงบ สงัดจากกิเลส นิวรณ์อยู่เป็นปกติ 
ทั้งนี้ การที่จะนำมรรคมีองค์ 8 มาประยุกต์ใช้นั้น ในทางพระพุทธศาสนายังย่อยลงมาให้

เหลือเพียง 3 ด้านสำคัญ คือ ศีล สมาธิ และปัญญา ตามหลักไตรสิกขามาเป็นกรอบในการพัฒนาคนให้เกิด 
"สัมมาทิฏฐิหรือความเห็นชอบ" และเป็นความเห็นชอบที่เป็น "ทิฏฐิสามัญญตา หรือความเห็นชอบที่เห็นพ้อง
ต้องกัน" มาสนับสนุนในการแก้ไขปัญหาเพ่ือให้เกิดมี "ความสามัคคีธรรม" อันจะทำให้ลดความขัดแย้งลงได้ 

วิธีการจัดการความขัดแย้งตามหลักพระพุทธศาสนา ได้แก่ วิธีไกล่เกลี่ยโดยบุคคลที่เป็นกลาง  
ซึ่งผู้ที่ทำหน้าที่เป็นตัวอย่างมีมากมายที่ปรากฏในคัมภีร์คือ พระพุทธเจ้า ซึ่งพระองค์ได้ทำหน้าที่นี้ในหลาย
กรณีด้วยกัน ทั้งในกรณีความขัดแย้งในคณะสงฆ์ ความขัดแย้งในวงศ์พระญาติและความขัดแย้งเล็กๆ น้อยๆ  

PhraPhaisan  Visalo ได้กล่าวไว้ว่า  พระพุทธศาสนามีท่าทีต่อการไกล่เกลี่ยความขัดแย้ง 
คือ มนุษย์ไม่ควรนิ่งดูดายในกรณีความขัดแย้งทางสังคม หากควรเข้าไปจัดการแก้ไขให้กลับคืนด้วยการ
ช่วยเหลือและส่งเสริมให้ผู้คนคืนดีกันเป็นหน้าที่ของชาวพุทธในการเข้าไปแทรกแซงเมื่อมีความขัดแย้งกันใน
ชุมชน      ดังคราวหนึ่ง ได้ทรงตําหนิพระอานนท์และหมู่คณะที่วางเฉยเมื่อเกิดความขัดแย้งระหว่างพระสารี
บุตรกับพระอุทายี ครั้งนั้น พระอุทายีได้คัดค้านคําสอนของพระสารีบุตรถึงขั้นจ้วงจาบจนพระสารีบุตรนิ่ง
เงียบ พระพุทธองค์ได้ตรัสกับพระอานนท์ว่า ดูกรอานนท์ ไฉนพวกเธอจึงวางเฉยต่อภิกษุผู้เถระซึ่งถูก
เบียดเบียนอยู่ เพราะการปล่อยให้พระเถระถูกจ้วงจาบไม่ถือว่าเป็นความกรุณา (Buddhist mediation. 
(Search on 10 January 2024). Online, Retrieved from : www.visalo.org)  

3.4 หลักธรรม 
หลักธรรมทางพระพุทธศาสนาที่สามารถนำมาประยุกต์ใช้กับการจัดการความขัดแย้งโดยการ

ไกล่เกลี่ยข้อพิพาทเพ่ือสร้างความสมานฉันท์ให้คู่พิพาทอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุขโดยทั้งคู่ชนะด้วยการทั้งสอง
ฝ่ายนั้น มีทั้งหลักธรรมที่เป็นวิธีการในการวิเคราะห์ปัญหา สาเหตุ เป้าหมายและมรรควิธีในการจัดการความ
ขัดแย้ง และหลักธรรมที่เป็นการสร้างความสมัครสมานสงเคราะห์ซึ่งกันและกัน ซึ่งสอดคล้องกับการจัดการ
ความขัดแย้งโดยการไกล่เกลี่ยข้อพิพาท ดังนี้ 

1.หลักอริจสัจ 4  
หลักอริยสัจ 4 ประการนี้ เป็นหลักธรรมที่ใช้ในการวิเคราะห์ปัญหา สาเหตุ เป้าหมาย 

และวิธีการในการแก้ไขปัญหา ในกระบวนการไกล่เกลี่ยข้อพิพาทนั้น โดยเฉพาะผู้ทำหน้าที่ในการไกล่เกลี่ย
ข้อพิพาท จึงจำเป็นต้องเข้าใจหลักอริยสัจ ต่อไปนี้ 

1) รู้จักทุกข์ก่อน กล่าวคือรู้ถึงปัญหาและเข้าใจปัญหาอย่างถ่องแท้ ผู้ไกล่เกลี่ยข้อพิพาท



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  191. 
ปีที ่ 5  ฉบบัที ่ 2  พฤษภาคม - สงิหาคม   2567 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ควรศึกษารายละเอียดของปัญหา เรียนรู้เพิ่มเติมในข้อที่ยังไม่รู้ ในทางพระพุทธศาสนาคือความยึดมั่นในขันธ์ 
๕ จึงเป็นทุกข์ การเรียนรู้เช่นนี้เปรียบเสมือนการเตรียมตัวเพ่ือค้นหาสาเหตุแห่งปัญหา 

2) รู้สมุทัย หรือรู้สาเหตุแห่งปัญหา เมื่อทราบประเด็นปัญหาแล้ว หน้าที่ที่สำคัญคือการ
หาสาเหตุของปัญหา ซึ่งในทางพระพุทธศาสนาให้พิจารณาไปที่ ตัณหา ๓ ประการ คือ กามตัณหา ภวตัณหา 
และวิภวตัณหา อันเป็นสาเหตุแห่งทุกข์หรือสาเหตุแห่งปัญหา หากผู้ไกล่เกลี่ยข้อพิพาทสามารถรู้ถึงจุดนี้ก็จะ
มีแนวทางในการแก้ปัญหาได้ตรงประเด็น ในการไกล่เกลี่ยข้อพิพาทบางครั้ง จำเป็นต้องค้นหาความต้องการ
ที่แท้จริงของคู่กรณ ี

3) รู้นิโรธ หรือรู้ถึงความดับทุกข์ ในการไกล่เกลี่ยข้อพิพาท ขอให้รู้สันติเป็นเป้าหมาย นั่น
หมายถึงว่า ควรจะทำอย่างไรให้คู่กรณีคืนดีกัน ดำเนินชีวิตร่วมกันได้อย่างปกติดังเดิม ผู้ไกล่เกลี่ยข้อพิพาท
ควรคิดหาทางให้คู่กรณีลดละต่อกัน และให้อภัยกัน 

4) รู้มรรค หรือรู้หนทางแห่งการพ้นทุกข์ หรือหนทางในการแก้ปัญหา หนทางใน
พระพุทธศาสนาคือ ทางสายกลาง หรือ มัชฌิมาปทิปทา อันเป็นข้อปฏิบัติที่เป็นกลาง ๆ ไม่ตึงหรือไม่หย่อน
เกินไป เป็นทางแห่งปัญญา เริ่มด้วยปัญญา ดำเนินด้วยปัญญา และนำไปสู่ปัญญาตามหลักมัชฌิมาปฏิปทา”
“มรรคมีองค์ 8” นั่นเอง (Thai Tripitakas, 1996, 35/1892/163-173)   

2. พรหมวิหารธรรม 
พรหมวิหาร 4 ประการ เป็นคุณธรรมพ้ืนฐานที่สามารถนำมาเจรจาไกล่เกลี่ยข้อพิพาทได้

เป็นอย่างดียิ่งเพราะเป็นสิ่งที่เป็นสากลที่จะต้องให้มีอยู่ประจำในจิตใจ และเป็นท่าทีของจิตใจที่จะทำให้
แสดงออกหรือปฏิบัติต่อผู้อื่นอย่างถูกต้อง ได้แก่ 

1) เมตตา คือ ความรักต่อกันในฐานะเพื่อนมนุษย์ การเจรจาไกล่เกลี่ยข้อพิพาท นั้น ต้อง
มุ่งเน้นให้คู่พิพาทรู้สึกว่าฝ่ายตรงข้ามมิใช่ศัตรู แต่เป็นมิตร การทำให้คู่พิพาทเกิดความรู้สึกว่าการมีเมตตา
ธรรม รักกัน ดีกว่าเกลียดกัน จึงเป็นประเด็นสำคัญสำหรับการยุติข้อพิพาท ผู้ไกล่เกลี่ยหรือคนกลางจึงต้อง
เน้นให้คู่พิพาทเห็นถึงข้อดีของการรักกัน มีเมตตาต่อกัน ไม่มุ่งที่จะเอาชนะกัน แต่มุ่งที่จะเจรจากันอย่างสันติ
เพ่ือให้เกิดข้อยุติที่ชนะกันทั้งสองฝ่าย คุณธรรมข้อว่าด้วยเมตตานี้ จึงเป็นหลักธรรมสำคัญอย่างยิ่งในการใช้
ในการเจรจาไกล่เกลี่ยข้อพิพาท โดยหากคู่พิพาทรู้สึกมีความรัก ความเมตตาต่อกัน การเจรจาไกล่เกลี่ยก็จะ
ง่ายและสัมฤทธิ์ผลตามประสงค์ เพราะคู่พิพาทรู้สึกดีต่อกันแล้ว 

2) กรุณา คือ ยอมผ่อนปรนให้กัน ในการเจรจาไกล่เกลี่ยข้อพิพาทนั้น การที่คู่พิพาทฝ่าย
ใดฝ่ายหนึ่งรู้จักยอมผ่อนปรนให้แก่กัน การเจรจาก็จะดำเนินไปได้ด้วยดี กล่าวคือ ในสถานการณ์ที่คู่พิพาท
ฝ่ายหนึ่งได้เปรียบในข้อกฎหมายหรือในข้อเท็จจริง การเจรจาเพ่ือหาข้อยุติก่อนการฟ้องร้อง ผู้ไกล่เกลี่ยหรือ
คนกลางจำต้องชี้ให้เห็นผลดีผลเสียให้คู่พิพาทได้เข้าใจในการที่แต่ละฝ่ายยอมถอยกันคนละก้าวเพ่ือได้ข้อยุติ
โดยการชนะทั้งสองฝ่าย ดังนั้น การมีกรุณา คือยอมผ่อนปรนให้กัน ไม่ซ้ำเติมกันพยายามที่จะหาข้อยุติโดยที่
ทุกฝ่ายสมประโยชน์ด้วยกัน จึงต้องมีกรุณาเป็นที่ตั้งด้วยการยอมถอยคนละก้าวเพ่ือก้าวไปข้างหน้าพร้อมกัน 

3) มุทิตา คือ ในที่นี้หมายถึง การให้โอกาส การให้อภัย การเจรจาไกล่เกลี่ยข้อพิพาทนั้น 
เมื่อฝ่ายใดฝ่ายหนึ่งรู้สึกและสำนึกในการกระทำของตนแล้ว อีกฝ่ายซึ่งได้เปรียบในข้อเท็จจริงและข้อ



192. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 5 No. 2  May - August  2024 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

กฎหมาย ก็ควรที่จะให้อภัย กล่าวคือ ยินดีในการที่เขาสำนึกผิดและพร้อมที่จะให้โอกาสในการที่อีกฝ่ายได้
กลับตัว  ไม่มุ่งการแพ้ ชนะ แต่มุ่งที่จะสานสันติให้เกิดขึ้น การเจรจาก็จะสามารถดำเนินไปสู่จุดหมายที่
ต้องการได ้ทุกฝ่ายก็จะกลับไปด้วยความรักและปรารถนาดีต่อกันทั้งยังเป็นการสร้างมิตรไปในตัว 

4) อุเบกขา คือ ในที่นี้ ได้แก่ ปล่อยวางเลิกรากันด้วยดี หมายความว่า ความมั่นคง หนัก
แน่น ไม่หวั่นไหว เมื่อคู่พิพาทได้ให้อภัยต่อกันแล้ว ก็เป็นผู้ที่มีความหนักแน่น มั่นคง ไม่หวั่นไหวไปตาม
ลมปากผู้ใดอีก กล่าวคือ ไม่คิดเจ็บแค้นต่อกัน เมื่อให้อภัยแล้วก็ไม่กลับมารื้อร้องฟ้องหาความกันอีกใน
ภายหลัง จบแล้วก็จบกัน ไม่คิดผูกเจ็บสิ่งที่เคยขุ่นข้องหมองใจกันมา นี่คือความหมายของอุเบกขา สำหรับใน
แง่ของคู่พิพาท 

อุเบกขาในแง่มุมของผู้ไกล่เกลี่ยนหรือคนกลาง คือ ความเป็นกลาง ในการเจรจาไกล่เกลี่ยข้อ
พิพาทนั้น คุณธรรมข้อนี้เป็นหลักสำคัญของผู้ไกล่เกลี่ยหรือคนกลางที่จะต้องยึดถือในการทำหน้าที่ให้ตลอด 
กล่าวคือ ในสถานการณ์ที่คู่พิพาทฝ่ายใดฝ่ายหนึ่งทำผิดหลัก หรือละเมิดธรรม ผู้ไกล่เกลี่ยต้องไม่เข้าข้างใด
ข้างหนึ่ง แต่ต้องเป็นกลาง ไม่ลำเอียง ไม่เข้าข้าง ต้องรักษาหลักการ กฎเกณฑ์กติกา ทั้งนี้ เพ่ือให้การเจรจา
ไกล่เกลี่ยบรรจุวัตถุประสงค์คือทั้งสองฝ่ายชนะด้วยกันทั้งคู่ อุเบกขานี้เป็นตัวรักษาดุล เป็นตัวจำกัดหรือคุม
การปฏิบัติตามข้อ 1-2-3 (เมตตา –กรุณา- มุทิตา ) ไม่ให้เกินขอบเขตไปจนกลายเป็นเสียความยุติธรรม คือ 
การปฏิบัติต่อคนหรือช่วยเหลือคนจะต้องไม่ให้เสียความยุติธรรม ไม่ให้เป็นการทำลายหลักการ ไม่ให้เป็นการ
ละเมิดต่อกฎเกณฑ์กติกาที่ชอบธรรม ดังนั้น ความเป็นกลางจึงเป็นหัวใจหลักของผู้ไกล่เกลี่ยหรือคนกลางที่
จะยึดถือในการเจรจาไกล่เกลี่ยข้อพิพาท ทั้งนี้ เพ่ือให้การเจรจาดำเนินไปโดยเที่ยงธรรมแก่คู่พิพาททั้งสอง
ฝ่าย (Thai Tripitakas, 1996, 19/235/174-180) 

3. สังคหวัตถุธรรม 
หลักสังคหวัตถุ 4 ประการ เป็นหลักธรรมที่ว่าด้วยการสงเคราะห์ซึ่งกันและกันของคนใน

สังคม ได้แก่ ทาน ปิยวาจา อัตถจริยา สมานัตตตา หลักพุทธธรรมนี้ เป็นหลักธรรมที่เป็นที่ตั้งแห่งการ
สงเคราะห์กัน เป็นหลักธรรมเป็นเครื่องยึดเหนี่ยวน้ำใจกัน หมายถึง หลักการครองใจคน หลักยึดเหนี่ยวใจกัน
ไว้ วิธีทำให้คนรัก หลักสังคมสงเคราะห์ ซึ่งเป็นเครื่องประสานใจและเหนี่ยวรั้งใจคนให้เป็นอันหนึ่งอัน
เดียวกันได้ และทำให้อยู่กันด้วยความรักความปรารถนาดีต่อกัน เป็นที่ตั้งเป้าหมายในใจของการไกล่เกลี่ย 
เพ่ือให้คู่ความได้มีการขอโทษ และมีกระบวนการให้อภัยแก่กัน และผู้กระทำความผิดรู้สึกสำนึกผิดด้วย
ตนเอง ไม่หวนกลับไปกระทำความผิดซ้ำอีก เป็นหลักธรรมที่มุ่งเน้นอภัยซึ่งกันและกัน กล่าวคือ ให้ผู้กระทำ
ความผิดได้มีการขอโทษในสิ่งที่กระทำพลาดไป และผู้เสียหายมีกระบวนการให้อภัยต่อกัน การให้อภัยที่
ยิ่งใหญ่คือการให้อภัยทาน เพ่ือผู้กระทำความผิดไม่หวนกลับคืนไปกระทำความผิดซ้ำอีก และผู้ปฏิบัติหน้าที่
การไกล่เกลี่ยข้อพิพาทพูดจาด้วยความไพเราะ และทำการไกล่เกลี่ยช่วยเหลือคู่ความให้สามารถตกลงกันได้
โดยไม่หวังประโยชน์ใด ๆ เป็นการสร้างกุศลเป็นผู้ให้ด้วยใจ และกระทำการไกล่เกลี่ยข้อพิพาทด้วยความ
สม่ำเสมอ เพ่ือความสงบสุข ทำให้คู่ความสามารถตกลงกันได้ด้วยความพอใจทั้งสองฝ่ายและสานต่อ
ความสัมพันธ์ที่ดีต่อกันได้ต่อไป  

1) ทาน การให้ การเสียสละ การแบ่งปันเพ่ือประโยชน์แก่คนอ่ืน ช่วยปลูกฝังให้เป็นคนที่ไม่



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  193. 
ปีที ่ 5  ฉบบัที ่ 2  พฤษภาคม - สงิหาคม   2567 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

เห็นแก่ตัว แบ่งปันกัน รวมถึงการให้อภัยซึ่งกันและกันด้วย 
2) ปิยวาจา การพูดจาด้วยถ้อยคำไพเราะอ่อนหวาน จริงใจ ไม่พูดหยาบคายก้าวร้าว พูดใน

สิ่งที่เป็นประโยชน์ เหมาะกับกาลเทศะ พูดดีต่อกัน พูดจาจับใจ 
3) อัตถจริยา ช่วยเหลือกัน แนะนำแก้ไขปัญหา เสนอทางเลือกท่ีดีให้แก่กันและกัน 
4) สมานัตตตา การปฏิบัติตนเสมอต้นเสมอปลาย ไม่มีอคติต่อกัน ทำตัวให้เข้ากันได้ เป็น

เพ่ือนร่วมทุกข์ร่วมสุขกัน ไม่เอาเปรียบ ร่วมเผชิญ และแก้ปัญหาเพ่ือประโยชน์สุขร่วมกัน ไม่ถือเราถือเขา 
รู้จักผูกมิตรกับผู้อ่ืน เช่น ในยามที่ตนตกทุกข์ได้ยากก็ไม่ทอดทิ้งยังช่วยเหลือ ย่อมเกิดความสุข และความ
สามัคคีในหมู่คณะ (Thai Tripitakas, 1996, 21/32/50) 

4.การไกล่เกลี่ยข้อพิพาทก่อนฟ้องคดีในชั้นพนักงานอัยการ 
ปัจจุบันสำนักงานอัยการสูงสุดได้นำกระบวนการยุติธรรมทางเลือก หรือกระบวนการ

ยุติธรรมเชิงสมานฉันท์มาใช้ในการปฏิบัติงาน ทั้งนี้ เพื่อเบี่ยงเบนคดีอาญาที่เป็นความผิดอันยอมความได้เพื่อ
เป็นการอำนวยความยุติธรรมให้กับประชาชนหากประสงค์จะทำการการไกล่เกลี่ยข้อพิพาทโดยมิต้องเข้าสู่
กระบวนการยุติธรรมกระแสหลัก โดยได้นำกระบวนการยุติธรรมเชิงสมานฉันท์มากำหนดเป็นหลักเกณฑ์ใน
การไกล่เกลี่ยข้อพิพาทไว้ในระเบียบสำนักงานอัยการสูงสุดว่าด้วยการไกล่เกลี่ยข้อพิพาทและประนอมข้อ
พิพาทคดีอาญาในชั้นพนักงานอัยการ พ.ศ.2555 ข้อ 8 กำหนดว่า “เมื่อสำนักงานอัยการพิเศษฝ่าย หรือ
สำนักงานอัยการจังหวัด ได้รับสำนวนการสอบสวนคดีอาญาในความผิดต่อส่วนตัวจากพนักงานสอบสวนและ
คดีไม่มีลักษณะต้องห้ามตามข้อ 9 ให้มีหนังสือแจ้ง สคช.หรือ อจ.สคช. แล้วแต่กรณี โดยเร็วเพ่ือดำเนินการ
ไกล่เกลี่ยและประนอมข้อพิพาทโดยไม่ต้องส่งสำนวนไปด้วย” ข้อ 9 กำหนดว่า “คดีอาญาในความผิดต่อ
ส่วนตัวที่พนักงานอัยการจะดำเนินการไกล่เกลี่ยและประนอมข้อพิพาทต้องไม่มีลักษณะอย่างหนึ่งอย่างใด 
ดังต่อไปนี้ (1) คดีที่ปรากฏข้อเท็จจริงว่าการกระทำความผิดของผู้ต้องหาเป็นการประกอบอาชญากรรมเป็น
อาชีพ หรือเป็นผู้กระทำความผิดติดนิสัย (2) คดีที่มีข้อเท็จจริงเป็นเรื่องแน่ชัดแล้วว่าพนักงานอัยการจะต้องมี
คำสั่งยุติการดำเนินคดีเพราะเหตุอ่ืน” โดยกระบวนการยุติธรรมทางเลือกดังกล่าวตามระเบียบข้างต้น ได้มี
การให้พนักงานอัยการได้นำมาปฏิบัติงานเพ่ืออำนวยความยุติธรรมทางเลือกให้กับประชาชนก่อนนำคดีเข้าสู่
กระบวนการยุติธรรมกระแสหลัก (Office of the Attorney General. (Search on 10 January 2024). 
Online. Retrieved from ; www.ago.go.th) 

การไกล่เกลี่ยข้อพิพาทของสำนักงานอัยการสูงสุด ตามระเบียบสำนักงานอัยการสูงสุดว่าด้วย
การไกล่เกลี่ยข้อพิพาทและประนอมข้อพิพาทคดีอาญาในชั้นพนักงานอัยการ พ.ศ.2555 ดังกล่าว พบว่าเป็น
การจัดการความขัดแย้ง มุ่งเน้นการเจรจาไกล่เกลี่ยข้อพิพาททางอาญาที่เป็นความผิดอันยอมความได้โดยใช้
ข้อเท็จจริง พยานหลักฐานที่ปรากฏตามสำนวนการสอบสวนและหลักกฎหมายเป็นหลักในการเจรจาไกล่
เกลี่ยข้อพิพาท โดยหากมีนำหลักรัฐศาสตร์ หรือหลักจิตวิทยา หรือหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาเข้ามาช่วย
ในการเจรจาไกล่เกลี่ยข้อพิพาทอาจส่งผลให้การไกล่เกลี่ยข้อพิพาทประสบผลสำเร็จมากยิ่งขึ้นได้ ดังจะเห็น
ได้จากปัจจุบันหน่วยงานราชการหรือเอกชน เช่น สำนักงานตำรวจแห่งชาติ กรมคุ้มครองสิทธิและเสรีภาพ 
สภาทนายความ หรือแม้กระทั่งศาลยุติธรรม เป็นต้น เริ่มใช้กระบวนการยุติธรรมเชิงสมานฉันท์ทำการไกล่

http://www.ago.go.th/


194. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 5 No. 2  May - August  2024 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

เกลี่ยข้อพิพาทในกระบวนการยุติธรรมแล้ว (Rights and Liberties Protection Department. (Search 
on 10 May 2024). Online. Retrieved from; www.rlpd.go.th) 

5.การไกล่เกลี่ยข้อพิพาทโดยพุทธสันติวิธีก่อนฟ้องคดีชั้นพนักงานอัยการ 
สำหรับการไกล่เกลี่ยข้อพิพาทโดยพุทธสันติวิธีก่อนฟ้องคดีในชั้นพนักงานอัยการนั้น เป็นการ

นำหลักธรรมทางพระพุทธศาสนามาประยุกต์ในกับการไกล่เกลี่ยข้อพิพาทของพนักงานอัยการที่ใช้
กระบวนการยุติธรรมทางเลือกมาอำนวยความยุติธรรมให้กับประชาชนก่อนฟ้องคดีในชั้นศาล ซึ่งการไกล่
เกลี่ยข้อพิพาทโดยพุทธสันติวิธี นั้น วิทูล หนูยิ้มซ้ายและคณะ ได้ทำการศึกษา รูปแบบการไกล่เกลี่ยข้อ
พิพาทโดยแนวทางพุทธสันติวิธี : กรณีศูนย์ไกล่เกลี่ยข้อพิพาทสภาทนายความ กรุงเทพมหานคร ได้ให้
ความเห็นว่า “...กระบวนการในการไกล่ข้อพิพาททางพุทธศาสนาเถรวาท เป็นแนวปฏิบัติตามแบบพุทธสันติ
วิธีโดยยึดหลักอริยสัจ 4 ในการวิเคราะห์ปัญหา มีรูปแบบประกอบด้วยรูปแบบด้านคุณสมบัติของผู้ไกล่เกลี่ย
ข้อพิพาท อันประกอบด้วยคุณสมบัติภายในและคุณสมบัติภายนอกของผู้ไกล่เกลี่ยข้อพิพาท ซึ่งกำหนด
คุณสมบัติภายในไว้คือ เป็นผู้มีสติ มีขันติ ไร้อคติ และมีพรหมวิหารธรรม คุณสมบัติภายนอก  คือ มี
กัลยาณมิตรธรรม มีศีลธรรม และมีคารวธรรม รูปแบบด้านวิธีการไกล่เกลี่ยข้อพิพาท อันประกอบด้วย
บทบาทของผู้ไกล่เกลี่ยข้อพิพาทและเทคนิคในการไกล่เกลี่ยข้อพิพาท โดยใช้บทบาทด้านเมตตาตามหลักสา
ราณียธรรม และใช้เทคนิคที่เป็นทางสายกลางหรือมัชฌิมาปฏิปทา สุดท้ายรูปแบบด้านกระบวนการไกล่
เกลี่ยข้อพิพาทใช้หลักอริยสัจ 4 ในการดำเนินกระบวนการไกล่เกลี่ยข้อพิพาทซึ่งมีลำดับขั้นตอนของ
กระบวนการไกล่เกลี่ยข้อพิพาท 5 ขั้นตอน คือ 1) ตั้งต้นวิเคราะห์ทุกข์ 2) เปิดมุขด้วยปิยวาจา 3) ใช้เมตตา
ค้นหาประเด็น 4) ร่วมคิดเห็นอย่างไร้อคติและ 5) มุ่งมิติ อภัยทาน โดยมีเป้าหมายของการไกล่เกลี่ยข้อ
พิพาท คือ “สันติ” หรือการที่คู่พิพาทยุติข้อพิพาทโดย ไม่ติดใจเอาความต่อกันอีก” 

ดังนั้น การไกล่เกลี่ยข้อพิพาทโดยพุทธสันติวิธีก่อนฟ้องคดีในชั้นพนักงานอัยการ ในบทความ
นี้ จึงเป็นการนำเสนอ “วิธีการ” การไกล่เกลี่ยข้อพิพาทโดยนำหลักธรรมทางพระพุทธศาสนามาปรับ
ประยุกต์ใช้กับงานไกล่เกลี่ยข้อพิพาทพนักงานอัยการของสำนักงานอัยการสูงสุดตามกระบวนการยุติธรรม
เชิงสมานฉันท์มาเบี่ยงเบนคดีออกจากกระบวนการยุติธรรมกระแสหลักที่ดำเนินการอยู่แล้ว เพ่ือเพ่ิม
ศักยภาพและมิติในการไกล่เกลี่ยข้อพิพาทให้มีความยืดหยุ่นและเกิดผลสัมฤทธิ์มากยิ่งขึ้น โดยจะนำเสนอ
วิธีการตามหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาให้สอดคล้องกับหลักการไกล่เกลี่ยข้อพิพาทตามกระบวนการ
ยุติธรรมเชิงสมานฉันท์ ดังนี้ 

วิธีการ (Mind-Set)  
การเจรจาไกล่เกลี่ยข้อพิพาทก่อนฟ้องในชั้นพนักงานอัยการ บทความนี้ ได้นำเสนอรูปแบบ

ดำเนินการไว้ ประกอบด้วยหลัก "หลักอริยสัจ 4 (RCGP) + อริยมรรคมีองค์ 8 (The Noble Eightfold 
Path) ดังนี้ 

1.ขั้นวางแผน : อริยสัจ 4 
ขั้นตอนนี้ เป็นขั้นตอนของการเก็บรวบรวมข้อมูลเพ่ือวิเคราะห์ในการวางแผนการไกล่เกลี่ย

ข้อพิพาท ดังนี้ 

http://www.rlpd.go.th/


วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  195. 
ปีที ่ 5  ฉบบัที ่ 2  พฤษภาคม - สงิหาคม   2567 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

1.1 ดำเนินการติดต่อพูดคุยกับคู่พิพาทแบบไม่เป็นทางการ เช่น โทรศัพท์สอบถามทั้งนี้ 
เพ่ือทราบข้อเท็จจริงเกี่ยวกับข้อพิพาท รวมทั้งปัญหา สาเหตุ และความประสงค์ของคู่พิพาทแต่ละคนว่า
ประสงค์ในการเจรจาไกล่เกลี่ยข้อพิพาทหรือไม่ ทั้งนี้ ผู้ไกล่เกลี่ยหรือคนกลางต้องพยายามอธิบายถึงผลดีของ
การเจรจาไกล่เกลี่ยข้อพิพาทให้คู่พิพาทได้เข้าใจว่าเกิดประโยชน์มากกว่าชั้นศาลอย่างไร เพราะเหตุใด ทั้งนี้ 
เพ่ือวัตถุประสงค์ให้คู่พิพาทได้เห็นถึงความสำคัญและยินดีให้ความร่วมมือในการเจรจาไกล่เกลี่ยข้อพิพาท
ต่อไป 

1.2 ขั้นกำหนดแผนงาน เมื่อได้ข้อมูลตาม ข้อ 1.1 แล้ว จึงมากำหนดแผนงานตามหลัก 
อริยสัจ 4 (RCGP) ดังนี้  

- R = Result  กำหนดปัญหาว่าเกิดจากอะไร 
- C = Cause  หาสาเหตุของปัญหาว่าคืออะไร 
- G = Goal  กำหนดเป้าหมายที่ต้องการคืออะไร 
- P = Process  กำหนดวิธีการในการจัดว่าว่าควรเป็นอย่างไร 
2.ขั้นการไกล่เกลี่ยข้อพิพาท : มรรควิธี   
ขั้นตอนนี้เป็นกระบวนการเจรจาไกล่เกลี่ยข้อพิพาทก่อนฟ้องคดีในชั้นพนักงานอัยการ โดย

นำมรรควิธีในอริยสัจ ข้อ 4 คือ "มรรค" ซึ่งแบ่งย่อยลงไปในไตรสิกขา 3 คือ 1) อธิศีลสิกขา ได้แก่ 
สัมมาวาจา สัมมากัมมันตะ และสัมมาอาชีวะ 2) อธิจิตสิกขา ได้แก่ สัมมาวายามะ สัมมาสติ และสัมมาสมาธิ 
3) อธิปัญญาสิกขา ได้แก่ สัมมาทิฏฐิ และสัมมากังกัปปะ มาเป็นแบบในการคิดหลักในการดำเนินการเจรจา
ไกล่เกลี่ยข้อพิพาท ดังนี้ 

1. อธิศีลสิกขา คือ การเจรจาไกล่เกลี่ยข้อพิพาทนี้ มุ่งเน้นให้มีการเจรจากันด้วยการพูดคุย
ที่ดีต่อกัน พูดด้วยถ้อยคำที่มีเหตุผล ไม่โต้เถียงโต้แย้งกัน โดยใช้รูปแบบการจัดการความขัดแย้งในทาง
พระพุทธศาสนาแบบสัมมุขาวินัย ((Verdict of presence) คือประชุมกันโดยพร้อมหน้ากัน ทั้งนี้ เพ่ือให้เกิด
ความฉันทามติร่วมกัน โดยวิธีการมีหนังสือแจ้งส่งไปยังคู่พิพาทอย่างเป็นทางการเพ่ือนัดหมายให้คู่พิพาทมา
ทำการเจรจาไกล่เกลี่ยข้อพิพาทต่อกัน ทั้งนี้ โดยมีกติการร่วมกันว่า 

-กำหนดให้คู่ความได้พูดคุยกันในสิ่งที่ตนประสงค์ของแต่ละฝ่าย (โดยกำหนดกติกาให้แต่ละ
ฝ่ายพูดจนจบ แล้วจึงให้อีกฝ่ายพูด เพ่ือมิให้เกิดการโต้แย้งกัน) 

-ผู้ไกล่เกลี่ยหรือคนกลางอธิบายกระบวนการยุติธรรมชั้นก่อนฟ้องและหลังฟ้องให้คู่พิพาท
ได้เข้าใจถึงข้อดี ข้อเสีย (เน้นข้อเสีย) ทั้งข้อเท็จจริงและข้อกฎหมายให้ทราบ (เพ่ือเปิดโอกาสให้คู่พิพาทได้
ไตร่ตรอง) 

2. อธิจิตสิกขา คือ ในการเจรจาไกล่เกลี่ยข้อพิพาทนั้น ผู้ไกล่เกลี่ยหรือคนกลางต้อง
พยายามเจรจาไกล่เกลี่ยข้อพิพาทด้วยการประยุตก์ใช้หลักธรรมเพ่ือส่งเสริมสภาพจิตใจให้คู่พิพาทได้คิดตรอง
ตามด้วยเหตุด้วยผล เช่น พรหมวิหารธรรม คือมีเมตตา ให้รักกันฉันท์ในฐานะเพ่ือมนุษย์ มีกรุณา ยอมผ่อน
ปรนให้กัน มุทิตา ให้โอกาส ให้อภัยอีกฝ่ายในการกลับตัวเป็นคนดี และอุเบกขา ปล่อยวางเลิกราต่อกัน 
เพ่ือให้เกิดการสมานฉันท์โดยสันติวิธี 



196. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 5 No. 2  May - August  2024 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

3. อธิปัญญาสิกขา คือ ในการเจรจาไกล่เกลี่ยข้อพิพาทนั้น จุดประสงค์หลักของการไกล่
เกลี่ยคือ การทำอย่างไรให้คู่พิพาทสามารถพูดคุยกันได้และยอมรับซึ่งกันและกัน คือผู้ไกล่เกลี่ยข้อพิพาท 
หรือคนกลาง ต้องค่อยเป็นกำลังใจลและให้สติ เตือนสติคู่พิพาทให้ใจเย็น ทั้งนี้ เพ่ือที่จะให้เกิดสัมมาทิฏฐิ 
หรือความเห็นชอบ และเป็นความเห็นชอบที่เรียกว่า "ทิฏฐิสามัญญตา" คือ มีความเห็นพ้องต้องกันในข้อ
พิพาทอันจะทำให้กระบวนการไกล่เกลี่ยข้อพิพาทดำเนินไปสู่การสมานฉันท์ด้วยสันติวิธี  (Dictionary of 
Buddhist Science, 2008, pp. 210-211) 

โดยในขั้นตอนของการไกล่เกลี่ยข้อพิพาทก่อนฟ้องคดีในชั้นพนักงานอัยการนี้ เป็นวิธีการ
ตาม "หลักอริยสัจ 4 (RCGP) + อริยมรรคมีองค์  8 (The Noble Eightfold Path)" โดยสามารถนำ
หลักธรรม ได้แก่ พรหมวิหารธรรม 4 (เมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขา) และหลักสังควัตถุ 4 ( ทาน ปิยวาจา 
อัตถจริยา สมานัตตตา) มาใช้ประกอบในการเจรจาไกล่เกลี่ยข้อพิพาทได้ทุกขั้นตอนไม่ว่าจะเป็นขั้นตอนการ
วางแผน หรือกระบวนการไกล่เกลี่ยข้อพิพาท  
บทสรุป 

การดำเนินการไกล่เกลี่ยข้อพิพาทโดยพุทธสันติวิธีก่อนฟ้องคดีในชั้นพนักงานอัยการนี้เป็นการ
เสนอวิธีการโดยการประยุกต์ใช้หลักธรรมทางพระพุทธศาสนาเพ่ือให้สอดคล้องกับการไกล่เกลี่ยข้อพิพาท
ของสำนักงานอัยการสูงสุดที่นำกระบวนการยุติธรรมเชิงสมานฉันท์มาปฏิบัติเพ่ือเป็นการเบี่ยงเบนคดีออก
จากกระบวนการยุติธรรมกระแสหลักที่มุ่งเน้นการแก้แค้นทดแทน โดยการหันเหให้คู่พิพาทได้ทำการเจรจา
ไกล่เกลี่ยข้อพิพาทเพ่ือฟ้ืนคืนความสัมพันธ์อันดีต่อกันตามหลักการกระบวนการยุติธรรมเชิงสมานฉันท์   

กระบวนการไกล่เกลี่ยข้อพิพาทโดยพุทธสันติวิธีก่อนฟ้องคดีในชั้นพนักงานอัยการนี้ ถือว่ามี
ความสำคัญอย่างยิ่งในการอำนวยความยุติธรรมอย่างหนึ่ง เป็นกระบวนการยุติธรรมทางเลือกสำหรับให้
คู่พิพาทในความผิดอันยอมความได้ ได้มีการเจรจาไกล่เกลี่ยข้อพิพาทกันก่อนฟ้อง ซึ่งการเจรจาไกล่เกลี่ยข้อ
พิพาทในชั้นพนักงานอัยการนั้นถือเป็นการอำนวยความยุติธรรมแก่ประชาชนในกระบวนการยุติธรรมอย่าง
หนึ่ง ดังนั้น การไกล่เกลี่ยข้อพิพาทโดยสันติวิธี โดยนำหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาซึ่งมีคุณค่าและ
ประโยชน์อย่างยิ่งมาเป็นแนวทางหรือเครื่องมือสำหรับใช้เป็นกระบวนการไกล่เกลี่ยข้อพิพาทให้กับพนักงาน
อัยการของสำนักงานอัยการสูงสุดโดยการสร้างสันติสุขทางใจ (ใจจบ) และเพ่ือลดความขัดแย้งของคู่พิพาท 
และลดปริมาณการดำเนินคดีในชั้นศาล ค่าใช้จ่ายที่สูง ลดการเสียเวลา ก็จะเกิดประโยชน์ต่อกระบวนการ
ยุติธรรมและสังคมส่วนร่วม เป็นการฟ้ืนฟูความสัมพันธ์ของคู่พิพาทให้กลับคืนดีอันจะทำให้ไม่มีใครแพ้ ใคร
ชนะ แต่ชนะด้วยกันทุกฝ่าย (คดีจบ) และอยู่ร่วมกันในสังคมอย่างสงบสุข (พบสันติ) ต่อไป 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  197. 
ปีที ่ 5  ฉบบัที ่ 2  พฤษภาคม - สงิหาคม   2567 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

References 
Books 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University.Pali Tripitaka Mahachula Thepitakam edition  

1992. Bangkok: Mahachulalongkornrajavidyalaya Printing House. 
Office of the Attorney General. (2012). Guidelines for mediation and conciliation of criminal 

cases at the public prosecutor level, 2012. Bangkok: Office of the Prosecutor for 
the Protection of Rights and Legal Assistance for the People (NCPO). 

Phra Brahma Kunaporn (Prayut Payutto).(2008). Dictionary of Buddhist Science 17 th printing 
edition. Bangkok: Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 

Phra Mahahansa Dhammahaso (Nitibunyakorn). (2018). Buddhist Santiwitthi Integrating conflict 
management principles and tools. 2nd printing. Bangkok : Prayurasas Thai Printing  
Ltd. 

Jutharat Uayana, (2007).“Restorative Justice Process: “Options” for Ending Conflicts Criminal 
Justice for Thai Society”, Restorative Justice Process. 1st printing, Bangkok: Printing 
House, Agricultural Cooperatives Association of Thailand Company Limited. 

Kittipong Kittayarak and Jutharat Amueya, (2007).“Future Justice System and Peace in society 
and community”, restorative justice process. 1st printing, Bangkok : Chamchum 
Printing House Agricultural Cooperative of Thailand Company Limited. 

Journal 
Ratthaphon Yenchaima,Suraphon Suyaprom. (April-June). Prasit Buddhist faith. Conflict in  

society: Theoriesand solutions. Journal of Social Science Review. 2018. 7 (1); 224- 
226. (in Thai) 

Ploenta Tanrangsan. (May-June). Restorative Justice Process with the delinquency of children 
and youth, Chulniti Journal. 2010. 4 (3); 54-58. (in Thai) 

Electronics 
Phra Phaisan Visalo. Buddhist mediation. [Search on 10 January 2024]. [Online], Retrieved  

from : www.visalo.org. 
Office of the Attorney General. [Search on 10 January 2024] [online], Retrieved from; www.ago.go.th 
Criminal Code. [Search on 10 January 2024]. [online], Retrieved from; www.ocs.go.th 
Restorative Justice Process, [Search on 18 January 2024]. [online], Retrieved from; 

www.senat.go.th 
 
 

http://www.ocs.go.th/
http://www.senat.go.th/

