
วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  223. 
ปีที ่ 5  ฉบบัที ่ 3  กนัยายน - ธนัวาคม  2567 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

 
 
 
 
 
 
 

              Journal of                                                                                                                           บณัฑิตวิทยาลยั 
Buddhist Innovation Review                                                                                       มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั 

กระบวนการสร้างแรงจูงใจในการพัฒนาคุณภาพชีวิตด้วยบุญกิริยาวัตถุ 10 
The Process of Cultivating Motivation in Developing Quality of Life through the Ten 

items of Meritorious Action  
Academic Articles                                                                                                บทความวิชาการ 

พระภาวนาวชิรวิเทศ ว.ิ  Phra Bhavanawachirawidesa V. 

รองประธานสงฆ์วัดนวมินทรราชูทิศ  วัดนวมินทรราชูทิศ เฉลิมพระเกียรติ นครบอสตัน  
เมืองเคมบริดจ์เรย์นแฮม 

Vice President of Wat Nawamintararachutis WAT NAWAMINTARARACHUTIS NMR MEDITATION 
CENTER 382 SOUTH STREET EAST RAYNHAM MA   02767-5130 

mongkolkuakool@yahoo.com 
กมลาศ  ภูวชนาธิพงศ์   Kamalas Phoowachanathipong 

อาจารย์ประจำ คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Lecturer, Faculty of Humanities Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

Kamalas2013@gmail.com 

พรทิพย์   เกศตระกูล  Porntip Gadetragoon 
อาจารย์พิเศษ คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Part-Time Lecturer, Faculty of Humanities Mahachulalongkornrajavidyalaya University 
porntipg@gmail.com 

Article history 
Received:  August  7,  2024 / Revised:  November  7,  2024  

Accepted:  November  21,  2024 / Available Online:  December  2,  2024 
บทคัดย่อ 

บทความวิชาการเรื่อง กระบวนการสร้างแรงจูงใจในการพัฒนาคุณภาพชีวิตด้วยบุญกิริยาวัตถุ 10 
นำเสนอเกี่ยวกับ แนวคิดการใช้บุญกิริยาวัตถุเพื่อสร้างแรงจูงใจในการพัฒนาคุณภาพชีวิตของบุคคล โดยเป็น
การสร้างสมดุลทั้งด้านร่างกายและจิตใจ การเสริมสร้างคุณภาพชีวิตที่ดีขึ้น และการพัฒนาความสุขภายใน
ตนเอง  การพัฒนาคุณภาพชีวิตตามหลักบุญกิริยาวัตถุ 10  มีเป้าหมาย เพื่อให้บุคคลมีความสามารถในการ
พึ ่งพาตนเอง เข้าใจในตนเอง และรู ้จ ักตนเองก่อน  จึงจะสามารถเข้าใจผู ้อื ่น สามารถช่วยเหลือผู ้ อ่ืน 
กระบวนการการพัฒนาคุณภาพชีวิต โดยการหมั่นทำบุญ การฝึกปฏิบัติธรรม การออกกำลังกาย การเรียนรู้และ
พัฒนาตนเองอย่างต่อเนื่อง การฝึกฝนความสงบใจและความสัมพันธ์ที่ดีกับผู้อื่น การปฏิบัติตามหลักบุญกิริยา
วัตถุ 10 จะช่วยให้ บุคคลมีชีวิตที่มีคุณค่า มีสุขภาพจิตที่ดี สามารถสร้างความสุขและความสงบในจิตใจได้ 
 

คำสำคัญ:     แรงจูงใจ;   บุญกิริยาวัตถุ 10;    คุณภาพชีวิต     

mailto:porntipg@gmail.com


224. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 5 No. 3  September - December  2024 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

 

Abstract  
The academic article "The Process of Cultivating Motivation in Developing Quality of Life 

through the Ten items of Meritorious Action " presents the concept of using the Ten items of Meritorious 
Action to motivate individuals in improving their quality of life. It focuses on achieving a balance between 
physical and mental well-being, enhancing life quality, and cultivating inner happiness. The goal of 
developing quality of life according to the principles of the Ten items of Meritorious Action is to empower 
individuals to be self-reliant, understand themselves, and be aware of themselves before understanding 
and helping others. The process involves practicing generosity, engaging in mindfulness practices, exercising, 
continuous learning and self-improvement, cultivating peace of mind, and maintaining good relationships 
with others. Following the principles of the Ten items of Meritorious Action can help individuals lead a 
meaningful life, maintain good mental health, and create happiness and peace within themselves. 

 
  
Keywords:   Motivation;   The Ten Paramitas;   Quality of Life 

 
 
 
 
 

บทนำ 
การพัฒนาคุณภาพชีวิต หมายถึง การสร้างรากฐานการดำเนินชีวิตของบุคคลให้ดีขึ้น โดยการให้

ความรู้ การฝึกปฏิบัติเพ่ือการดำรงชีวิต การดูแลรักษา สร้างเสริมสุขภาพอนามัยทั้งทางร่างกายและจิตใจได้ด้วย
ตนเอง การมีอาชีพเลี้ยงดูตนเองรวมไปถึงครอบครัวและอยู่ร่วมกับบุคคลอื่นในสังคมได้อย่างมีความสุข กรม
สุขภาพจิต ได้ให้ความหมายของคุณภาพชีวิตที่ดีว่า หมายถึง การมีสุขภาพกายสุขภาพจิตที่ดี มีปัจจัย 4 ได้แก่ 
อาหาร เครื่องนุ่งห่ม ที่อยู่อาศัย ยารักษาโรค ที่เหมาะสมและเพียงพออยู่ในสังคมและสิ่งแวดล้อมที่ดีปลอดภัยมี
ความเสี่ยงน้อย มีความสามารถเผชิญปัญหาต่าง ๆ ได้อย่างมีประสิทธิภาพ สามารถใช้ศักยภาพของตนเอง
ในทางสร้างสรรค์ สามารถพัฒนาตนเองและสังคมให้อยู่ร่วมกันได้  (Department of Cultural Promotion, 
Online. Things that are the basis for making merit. (Retrieved 1 February 2024). www. shorturl. 
asia) ในทางพระพุทธศาสนา มีหลักบุญกิริยาวัตถุ 10 ที่สามารถนำมาประยุกต์ใช้เพื่อพัฒนาคุณภาพชีวิตของ
ประชาชนในชุมชน โดยการพัฒนาคุณภาพชีวิตของประชาชนให้มีการดำรงชีวิตอย่างมีความสุขในปัจจุบัน เป็น
หลักธรรมที่สอนให้รู้จักพ่ึงพาตนเอง สร้างตนเองให้มีความมั่นคง มั่งคั่ง และเป็นคนดี เป็นข้อปฏิบัติที่ทำให้เกิด
ประโยชน์สุขกับตนเองในปัจจุบัน 

บทความนี้จึงมุ่งเน้นนำเสนอกระบวนการสร้างแรงจูงเพ่ือการพัฒนาคุณภาพชีวิตด้วยหลักบุญกริยา
วัตถุ 10 เพ่ือเป็นแนวทางในการพัฒนาคุณภาพชีวิตที่ดีต่อไป 
กระบวนการสร้างแรงจูงใจในการพัฒนาคุณภาพชีวิต 

ความหมายของแรงจูงใจ 
แรงจูงใจ หมายถึง แรงผลักดัน พลังขับเคลื่อน หรือสิ่งเร้าที่ทำให้บุคคลเกิดความสนใจ มีความ

ตั้งใจ และแสดงพฤติกรรมเพ่ือบรรลุเป้าหมาย เป็นลักษณะอาการท่ีเกิดจากการที่มีสิ่งมากระตุ้น ซึ่งอาจเป็นได้



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  225. 
ปีที ่ 5  ฉบบัที ่ 3  กนัยายน - ธนัวาคม    2567 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ทั้งจากภายในและจากภายนอก ในการศึกษาเกี ่ยวแรงจูงใจในการพัฒนาตนเองเป็นเรื ่องละเอียดอ่อน 
เนื่องจากเป็นเรื่องของนามธรรม เป็นอาการที่อยู่ภายในที่อาศัยปัจจัยต่าง ๆ มีความหมายดังนี้ 

Pinder, C.C.  เสนอว่า แรงจูงใจ (Motivation) หมายถึง สิ่งซึ่งควบคุมพฤติกรรมของมนุษย์
อันเกิดจากความต้องการ (Needs) พลังกดต้น (Drives) หรือ ความปรารถนา (Desires) ความพยายามเพ่ือให้
บรรลุผลสำเร็จตามเป้าหมาย ซึ่งอาจจะเกิดมาตามธรรมชาติหรือจากการความรู้ก็ได้ แรงจูงใจสามารถเกิดขึ้น
ได้จากทั้งสิ่งเร้าภายใน และสิ่งเร้าภายนอก ซึ่งล้วนส่งผลต่อพฤติกรรมของเราทั้งสิ้น แรงจูงใจภายในเกิดขึ้น
จากความรู้สึกต้องการ หรือรู้สึกขาดแคลนสิ่งใดสิ่งหนึ่ง ซึ่งเป็นแรงผลักดันให้เราแสวงหาสิ่งที่ขาดหายไป เช่น
ความต้องการทางสังคม กระตุ้นให้เราเข้าหาผู้คนเพื่อสร้างสัมพันธ์  (Work Motivation. Illinois, 1984, pp. 
62-75) แรงจูงใจภายนอกเกิดขึ้นจากสิ่งเร้าในสภาพแวดล้อมรอบตัวเรา สิ่งเหล่านี้สามารถกระตุ้นให้เรารู้สึก
อยากทำบางสิ่งบางอย่าง ตัวอย่างเช่น การแข่งขัน กระตุ้นให้เราพัฒนาตัวเองเพ่ือเอาชนะ แรงจูงใจอาจเกิดขึ้น
จากการผสมผสาน ของแรงจูงใจภายในและแรงจูงใจภายนอก เช่น การที่เด็กนักเรียนตั้งใจเรียนหนังสือเพราะ 
ต้องการความรู้และทำให้พ่อแม่ภูมิใจ เป็นแรงจูงใจภายใน นักเรียนคนนั้นได้รับรางวัลจากครูผู้สอนเมื่อได้
คะแนนดี เป็นแรงจูงใจภายนอก อาจกล่าวได้ว่า แรงจูงใจทำให้เกิดพฤติกรรมซึ่งเกิดจากดวามต้องการของ
มนุษย์  ซึ่งความต้องการเป็นสิ่งเร้าภายในที่สำคัญกับการเกิดพฤติกรรม นอกจากนี้อังมีสิ่งเร้าอื่น ๆ เช่น การ
ยอมรับของสังคมสภาพบรรยากาศที่เป็นมิตร การบังคับขู่เข็ญ การให้รางวัลหรือกำลังใจหรือการทำให้เกิด
ความพอใจล้วนเป็นเหตุจูงใจให้เกิดแรงจูงใจได้ 

กระบวนการจูงใจ (Motivational Processes) 
แบนดูรา (Bandura) เสนอว่า การที่บุคคลจะเกิดการเรียนรู้นั้น ขึ้นอยู่กับกระบวนการจูงใจ 

โดยมีสิ่งล่อใจภายนอกเป็นปัจจัยสำคัญ ซึ่งสิ่งล่อใจนั้นต้องกระตุ้นการรับรู้ จับต้องได้ เป็นที่ยอมรับของสังคม 
พฤติกรรมที่จะทำตามตัวแบบนั้นสามารถควบคุมเหตุการณ์ต่าง ๆ ได้ด้วย และสิ่งล่อใจที่เห็นผู้อ่ืนได้รับ รวมถึง
สิ่งล่อใจตนเอง อาจจะเป็นรูปแบบของสิ่งของ หรือการประเมินตนเอง ในส่วนของผู้สังเกตเอง ขึ้นอยู่กับความ
พึงพอใจในสิ ่งล่อใจ ความลำเอียงจากการเปรียบเทียบทางสังคม และมาตรฐานภายในของตนเองด้วย  
(Behavior Modification Theory and Techniques, 2513, pp. 48-60) 

การกำกับตนเอง (Self-Regulation) 
  Bandula มีความเชื่อว่า มนุษย์มีความสามารถที่จะกระทำบางสิ่งบางอย่างเพ่ือควบคุมความคิด 

ความรู้สึกและการกระทำของตนเอง ประกอบด้วย 3 กระบวนการ คือ 
1. กระบวนการสังเกตตัวเอง (Self-Observation) เป็นจุดเริ่มต้นสำคัญของกระบวนการนี้ ต้องรู้

ว่าตนเองกำลังทำอะไรอยู่ ต้องมีความชัดเจน มีความสม่ำเสมอ และมีความแม่นยำในการสังเกตและบันทึกเอง 
โดยมีเป้าหมายของผู้สังเกตที่ชัดเจน และมีลักษณะของพฤติกรรมเป็นหลัก สังเกตตนเองในมิติต่าง ๆ ของ
พฤติกรรม ซึ่งควรพิจารณา 4 ด้าน คือ ด้านการกระทำ ความสม่ำเสมอ ความใกล้เคียง และความถูกต้อง โดยการ
ฝึกสังเกตตนเองเพื่อพัฒนาพฤติกรรมนั้น ทำหน้าที่ 2 ประการ ได้แก่ 1. การสังเกตตัวเองเพื่อ เข้าใจว่าอะไรคือ
พฤติกรรมที่เหมาะสม และ อะไรคือพฤติกรรมที่ไม่เหมาะสม เป็นการกำหนดมาตรฐานของพฤติกรรมที่มีความ
เป็นไปได้จริง และ 2. การสังเกตตัวเองเพื่อ ติดตามว่าพฤติกรรมของเราเปลี่ยนแปลงไปอย่างไร เป็นการประเมิน
การเปลี่ยนแปลงของพฤติกรรมที่กระทำอยู่ การสังเกตตัวเองช่วยให้เรา วัดผล ว่ามาตรฐานของพฤติกรรมที่เรา 



226. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 5 No. 3  September - December  2024 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

กำหนดไว้นั้นมีประสิทธิภาพหรือไม่ จากการวัดผลนี้ เราสามารถปรับปรุงพฤติกรรมของเราให้ดีขึ้นอย่างไร และ
สามารถตัดสินใจได้ว่าพฤติกรรมใดควรเปลี่ยนแปลง นอกจากนี้ยังมีสิ่งที่สำคัญ คือ การให้ข้อมูลป้อนกลับ ซึ่งได้
จากการสังเกตตัวเองจะส่งผลต่อการเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมของบุคคลคนนั้น 

ระดับของแรงจูงใจ ผู้ที่มีแรงจูงใจสูงจะมีแนวโน้มพฤติกรรมที่จะตั้งเป้าหมายด้วยตนเอง และ
ประเมินความก้าวหน้าด้วยตนเอง การสังเกตตนเองมีผลต่อการพัฒนาพฤติกรรมของบุคคล มากกว่าคนที่ขาด
แรงจูงใจ หรือมีแรงจูงใจในการพัฒนาตนเองน้อย 

คุณค่าของพฤติกรรมที่สังเกต หากพฤติกรรมที่สังเกตมีคุณค่ามาก ปฏิกิริยาการตอบสนองก็สูง
ตามไปด้วย นำไปสู่การตัดสินใจที่จะเปลี่ยนแปลงพฤติกรรม ตรงกันข้ามถ้าพฤติกรรมนั้นไม่มีคุณค่า บุคคลย่อมไม่มี
ความสนใจการเน้นที่ความสำเร็จ หรือความล้มเหลว การเน้นการสังเกตความสำเร็จของการแสดงพฤติกรรม จะทำ
ให้เพ่ิมพฤติกรรมที่พึงปรารถนามากกว่าที่จะสังเกตความล้มเหลวระดับความสามารถในการควบคุม หากบุคคลรับรู้
ว่าอยู่ในความสามารถที่ควบคุมได้ จะมีโอกาสที่จะเปลี่ยนแปลงได้ดีกว่าพฤติกรรมที่คิดว่าไม่สามารถควบคุมได้ 

2. กระบวนการตัดสิน (Judgment Processes) ปัจจัยที ่เกี ่ยวข้องกับการตัดสิน คือ การ
เปรียบเทียบกับกลุ่มอ้างอิงทางสังคม ประกอบด้วย การเปรียบเทียบกับบรรทัดฐานของสังคม การเปรียบเทียบ
ทางสังคม การเปรียบเทียบกับตนเองและการเปรียบเทียบกลุ่ม กระบวนการตัดสินมีค่าต่อเมื่อพฤติกรรมนั้นมี
คุณค่าต่อการสังเกต การประเมินตนเองจะส่งผลต่อการเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมของบุคคลทันที บุคคลจะมี
ความรู้สึกภูมิใจถ้าการประเมินความสำเร็จมาจากความสามารถและการกระทำของตนเอง และอาจจะรู้สึกไม่พึง
พอใจหากการกระทำนั้นขึ้นอยู่กับปัจจัยภายนอก 

3. การแสดงปฏิกิริยาต่อตนเอง (Self-Reaction) การที ่บุคคลจะพัฒนามาตรฐานของการ
ประเมิน และทักษะในการตัดสิน นำไปสู่การแสดงปฏิกิริยาต่อตนเองได้นั้น ขึ้นอยู่กับสิ่งล่อใจในทางบวกท้ังในแง่
ของสิ่งของที่จับต้องได้หรือความพึงพอใจในตนเอง มาตรฐานภายในบุคคลเป็นเกณฑ์ที่ทำให้บุคคลคงระดับการ
แสดงออก และเป็นตัวจูงใจให้บุคคลนั้นทำพฤติกรรมไปสู่มาตรฐานด้วย 

ดังนั้น การสร้างแรงจูงใจเป็นปัจจัยสำคัญส่งผลให้บุคคลพัฒนาพฤติกรรมให้มีคุณภาพชีวิตที่ดีขึ้น 
ทำให้บุคคลนั้นประสบความสำเร็จในชีวิตและมีความสุขในการดำเนินชีวิตได้ดี 

หลักการพัฒนาคุณภาพชีวิตตามแนวทางพระพุทธศาสนา 
การพัฒนาคุณภาพชีวิตตามแนวพระพุทธศาสนา คือ แนวคิดการพัฒนาคุณภาพชีวิตที่สำคัญ

ของพระพุทธศาสนา คือ กระบวนการพัฒนาคุณภาพชีวิตด้วยหลักไตรสิกขา มี 3 กระบวนการ คือ 1) การ
พัฒนาพฤติกรรม (ศีล) 2) การพัฒนาจิตใจ (สมาธิ) และ 3) การพัฒนาความรู้ (ปัญญา)  

การพัฒนาคุณภาพชีวิตที่ดีด้วยหลักภาวนา 4 ประกอบด้วย 1) กายภาวนา คือ การพัฒนา
คุณภาพชีวิตด้วยหลักกายภาวนา คือ การพัฒนาทางด้านการสำรวมกาย 2) สีลภาวนา คือการพัฒนาคุณภาพ
ชีวิตด้วยหลักสีลภาวนาและศีลสิกขา คือ การพัฒนาทางด้านจริยธรรมการดำรงอยู่ร่วมกันในสังคม 3) จิตต
ภาวนา คือ การพัฒนาคุณภาพชีวิตด้วยหลักจิตตภาวนาและจิตตสิกขา คือ การพัฒนาทางด้านอารมณ์และ
จิตใจ และ 4) ปัญญาภาวนา คือการพัฒนาคุณภาพชีวิตด้วยหลักปัญญาภาวนาและปัญญาสิกขา คือ การพัฒนา
ทางด้านปัญญา 



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  227. 
ปีที ่ 5  ฉบบัที ่ 3  กนัยายน - ธนัวาคม    2567 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Chamnong  Thongprasert  ได้อธิบายไว้ในหนังสือจริยศาสตร์และจริยธรรมเพื่อพัฒนาชีวิต
และสังคม มนุษย์นั้นเป็นสัตว์สังคมสัตว์ประเสริฐมีจิตใจสูงรู้จักใช้เหตุผลในการตัดสินใจ หากมนุษย์มีหลักการใน
การดำเนินชีวิตก็จะทำให้อยู่ร่วมกันในสังคมอย่างสงบสุข หลักการที่ว่านี้คือหลักจริยธรรมเพื่อเป็นการควบคุม
ตนไม่ให้ไปก้าวก่ายในหน้าที่หรือทำร้ายผู้อื่น รวมถึงยังเป็นการพัฒนาควบคู่กันไป ทั้งทางด้านวัตถุและจิตใจ 
โลกก็จะเกิดความสันติสุข (Ethics and Morality for Life and Social Development, 2009, pp. 83-85) 

ในทางพระพุทธศาสนา ได้ให้คำนิยามของการพัฒนาคุณภาพชีว ิตของมนุษย์ตามหลัก
พระไตรปิฎก ที่จะนำมาใช้ในการพัฒนาคนให้มีคุณภาพต่อไป คือ การพัฒนาคุณภาพชีวิตคือ การที่บุคคล
ตั้งเป้าหมายในชีวิตประจำวันได้แก่ การสร้างสิ่งที่ดี ๆ ด้วยการนำหลักธรรมะมาใช้ในชีวิตด้วยการเอาชนะใจ
ตนเองและพยายามรักตัวเอง และพัฒนาความมั่นใจของตนเองให้มีมากขึ้น ควรให้อภัยและปล่อยวาง ถ้าทำได้
อย่างนี้แล้ว การปรับเปลี่ยนชีวิตของตนเองก็จะไปในทางที่ดีกว่าเดิมถึงเวลาที่จะนึกถึงตัวเองแล้ว การทำให้ชีวิต
เจริญงอกงามขึ้นไปจนเข้าถึงจุดมุ่งหมายของปลายทางของชีวิตนั่นเอง จุดมุ่งหมายของชีวิตคือ การบรรลุ
อิสรภาพทั้งทางกายและทางใจ หมายถึง การปลดปล่อยตนเองจากพันธนาการต่างๆ ทั้งภายนอกและภายใน 
เช่น อุปสรรค ความทุกข์ยาก ความขาดแคลน สู่ภาวะที่สมบูรณ์แบบ เต็มอิ่ม ไร้ที่ติ เป็นชีวิตที่พึงพอใจและ
สมดุลในทุกมิต ิ

คุณค่าของชีวิตในทางพระพุทธศาสนาคือ การดำเนินชีวิตอย่างมีสติที่ก่อให้เกิดประโยชน์สุขแก่
ตนเองและผู้อื่น โดยไม่สร้างความเดือนร้อนให้แก่ตนเอง และสังคม ในการดำเนินชีวิตของมนุษย์นั้นควรเป็นไป
อย่างมีจุดมุ่งหมาย เพื่อชีวิตที่ดีมีคุณค่า คำสอนในทางพระพุทธศาสนาสอนไว้ ว่า สิ่งที่เป็นจุดหมายของการ
ดำเนินชีวิตก็เป็นเรื่องของประโยชน์ที่เกี่ยวเนื่องกับความสุขนั่นเอง 

มนุษย์ หมายถึง สัตว์ที่รู้จักใช้เหตุและผล และสัตว์ที่มีจิตใจสูงส่ง ความรู้สึกที่บุคคลรับรู้ว่า 
ตนเองมีคุณค่านำไปสู่ความเชื่อมั่นในตนเอง และการยอมรับนับถือตนเอง ซึ่งหมายถึงการประเมินตนเองในแง่
บวก โดยรวมไปถึง ความสามารถ ความสำคัญ และความสำเร็จของตัวเอง สะท้อนออกมาในรูปแบบของ
ทัศนคติที่มั่นใจ มองโลกในแง่ดี คิดแก้ปัญหาด้วยวิธีการสร้างสรรค์ รับผิดชอบต่อตนเอง มุ่งมั่นพัฒนาตนเองโดย
ไม่ต้องกังวลว่าคนอื่นจะเป็นอย่างไร ใส่ใจสุขภาพกายและสุขภาพจิต เรียนรู้และเติบโตจากประสบการณ์ มี
เป้าหมายในชีวิต ที่ชัดเจน, เลือกรับสื่อที่ดี, มองโลกในด้านดี และใช้คำพูดที่ดี ๆ กับตนเองอย่างสม่ำเสมอทุกวัน 

โดยทั่วไป มนุษย์ทุกคนมีศักยภาพที่จะฝึกตนให้บรรลุอัตถะทั้ง 3 ระดับ และมีหน้าที่ที่จะต้อง
บำเพ็ญประโยชน์หรืออัตถะทั้ง 3 ด้าน ทุกคนจึงสามารถเป็นบัณฑิตด้วยการฝึกตนเอง และด้วยการปฏิบัติตาม
หลักการที่กล่าวมานี้ การฝึกตนของมนุษย์นั้นเรียกว่า การศึกษา (สิกขา) หรือการพัฒนาชีวิต (ภาวนา) เราจึงพูด
ด้วยภาษาทางวิชาการว่า บุคคลเป็นบัณฑิตด้วยการศึกษา (สิกขา) หรือด้วยการพัฒนาชีวิต (ภาวนา) 

การฝึกตนที่เรียกว่า การศึกษา (สิกขา) หรือการพัฒนาชีวิต (ภาวนา) นั้น มนุษย์อาจแสวงหา 
หรือทำให้สำเร็จได้ ทั้งจากการปฏิบัติตามลำดับขั้นตอนของระบบที่จัดตั้งกันขึ ้นไว้ในสังคมมนุษย์คือ ใน
สถาบันการศึกษาต่าง ๆ และจากการเรียนรู้ด้วยวิธีการอย่างอื่นซึ่งเรียกง่าย ๆ ว่า เป็นการศึกษานอกระบบ ไม่
ว่าด้วยวิธีใดก็ตาม ถ้าบุคคลผู้ใดผู้หนึ่งเป็นผู้ดำเนินชีวิตด้วยปัญญา เป็นอยู่อย่างไม่ประมาท และได้พัฒนาชีวิต
ของตนจนบรรลุประโยชน์ที่เป็นจุดหมาย (อัตถะ) ที่กล่าวมาแล้ว บุคคลผู้นั้นก็เป็นบัณฑิต โดยมิต้องคำนึงว่าเขา
จะศึกษาในระบบ หรือนอกระบบหรือจากการเรียนรู้ และฝึกฝนในการดำเนินชีวิตของเขาเองก็ตาม 



228. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 5 No. 3  September - December  2024 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

กระบวนการพัฒนาคุณภาพชีวิตตามหลักบุญกิริยาวัตถุ 10 
คุณภาพชีวิต ไม่ใช่เพียงแค่การมีชีวิตอยู่ แต่หมายถึงการดำเนินชีวิตอย่างมีคุณค่า มีความสุข 

และมีความหมาย การพัฒนาคุณภาพชีวิตจึงเป็นเป้าหมายที่มนุษย์ทุกคนใฝ่หา ไม่ว่าจะเป็นการพัฒนาในด้าน
ร่างกาย จิตใจ สังคม หรือสิ่งแวดล้อม 

บุญกิริยาวัตถุ 10 เป็นหลักธรรมสำคัญในพระพุทธศาสนาที่สอนให้ บุคคลพัฒนาตนเองให้เป็น
คนดี มีคุณธรรม และมีคุณภาพชีวิตที่ดีข้ึน โดยเน้นที่การกระทำความดีในด้านต่าง ๆ ไม่ว่าจะเป็นการให้ทาน การ
รักษาศีล การเจริญภาวนา หรือการทำประโยชน์แก่ผู้อ่ืน การปฏิบัติตามหลักบุญกิริยาวัตถุ 10 อย่างสม่ำเสมอจะ
ช่วยให้เราสามารถพัฒนาจิตใจให้บริสุทธิ์ ปราศจากกิเลส และมีความสุขที่แท้จริงได้ 

คำว่า "บุญ” พระพุทธเจ้าได้ตรัสไว้ว่า "ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย ท่านทั้งหลายอย่ากลัวต่อบุญเลย คำ
ว่า บุญนี้ เป็นชื่อของความสุข" (Thai Tripitaka Mahachulalongkornrajavidyalaya, 1996) ฉะนั้น บุญจึง
หมายถึง ความสุขความเจริญ และหมายถึง สภาพที่ทำจิตใจให้สะอาดให้ผ่องใส นั่นคือหลักการหรือหนทางที่จะ
ทำให้จิตเกิดความผ่องใส จึงหมายถึง การกระทำหรือการทำดี เช่น การให้ทาน รักษาศีล การภาวนาหรือเจริญ
ปัญญา เป็นต้น (Online. How to improve quality of life, Online. (Retrieved 1 February 2024). www. 
dmh.go.th) 

การปฏิบัติตามหลักบุญกิริยาวัตถุ ในส่วนของทาน ซึ่งเน้นการให้ การแบ่งปัน การเสียสละ  
เปรียบเสมือนการฝึกฝนจิตใจให้หลุดพ้นจากกิเลสตัณหา โดยเฉพาะ ความตระหนี่ และ ความโลภ การฝึกฝนทาน  
ช่วยให้เรามี จิตใจที่เอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่เห็นอกเห็นใจ พร้อมที่จะช่วยเหลือผู้อื่น โดยไม่หวังผลตอบแทน ซึ่งนำไปสู่ การ
พัฒนาคุณธรรมในเรื่องความพอเพียง  รู้จัก ประมาณตน  ไม่โลภ  ไม่เบียดเบียน  ใช้ชีวิตอย่างเรียบง่าย การ
ฝึกฝนทาน ยังช่วยปลูกฝังจิตสาธารณะ พร้อมที่จะทุ่มเท เสียสละ เพ่ือประโยชน์ส่วนรวม โดยไม่หวังสิ่งตอบแทน  
มุ่งมั่น  ตั้งใจ  ทำความดี  ช่วยเหลือสังคม สร้างประโยชน์ต่อผู้อื่น 

ในขณะที่ “ศีล” เปรียบเสมือนรากฐานอันมั่นคงของการพัฒนาทางจิตใจ เป็นการควบคุมกาย
วาจาให้อยู่ในกรอบความเป็นผู้ไม่เบียดเบียนผู้อื่น ไม่ก่อให้เกิดปัญหาทั้งต่อตนเองและสังคม  เปรียบเสมือนการ
วางรากฐานที่มั่นคงก่อนที่จะปลูกสร้างคุณธรรมอันงดงาม การพัฒนา ศีลย่อมนำไปสู่การมีความรับผิดชอบ การ
สำรวมระวังพฤติกรรม แสดงถึงความรับผิดชอบต่อตนเองและผู้อื่น ตระหนักถึงผลลัพธ์ที่ตามมาจากการกระทำ 
การปฏิบัติตามศีล 5 บ่งบอกถึงวินัยในตนเอง รู้จักควบคุมอารมณ์ การคิดก่อนทำ เป็นรากฐานสู่การพัฒนา 
คุณธรรมอันงดงาม เช่น ความเมตตา กรุณา ความซื่อสัตย์ ความสำรวม และการมีความเคารพในผู้อื่น สัจจะ ขึ้น
ในตัวบุคคลไปในขณะเดียวกัน  

และท้ายสุด “ภาวนา” ซึ่งเป็นการพัฒนาจิต พัฒนาปัญญา นั้นก็ทำให้มีการพัฒนาคุณสมบัติของ
จิต ทั้งในส่วนคุณภาพจิต สมรรถภาพจิต สุขภาพจิต กับทั้งพัฒนาปัญญาในการรู้เข้าใจความจริงของสรรพสิ่งที่จะ
ช่วยให้ดำรงชีวิตได้อย่างสอดคล้องกับธรรมชาติได้อย่างมีความสุข (Laksanawat Palarat, Ramkhamhaeng 
Research Journal. 2020. 23(2); 35) 

 
 
 



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  229. 
ปีที ่ 5  ฉบบัที ่ 3  กนัยายน - ธนัวาคม    2567 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ความหมายของบุญกิริยาวัตถุ 10 
บุญกิริยาวัตถุ 10 (ที ่ตั ้งแห่งการทำบุญ , ทางทำความดี - bases of meritorious action)

ครอบคลุมการกระทำความดีในด้านต่าง ๆ เช่น การให้ทาน การรักษาศีล การเจริญภาวนา การทำประโยชน์แก่
ผู้อื่น และการมีทัศนคติที่ดีต่อชีวิต บุญกิริยาวัตถุ 10 ประกอบไปด้วย (Dictionary of Buddhism, 2015)  

1. ทานมัย (ทำบุญด้วยการให้ปันสิ่งของ - meritorious action consisting in generosity; 
merit acquired by giving) ย่อมทำให้มีความเมตตา เป็นที่รักของผู้อื่น  

2. สีลมัย (ทำบุญด้วยการรักษาศีลหรือประพฤติดี - by observing the precepts or moral 
behavior) ย่อมทำให้อยู่ร่วมกับผู้อื่นได้อย่างมีความสุข 

3. ภาวนามัย (ทำบุญด้วยการเจริญภาวนาคือฝึกอบรมจิตใจ - by mental development) 
ส่งผลให้มีสติ และควบคุมอารมณ์ได้ดี 

4. อปจายนมัย (ทำบุญด้วยการประพฤติอ่อนน้อม - by humility or reverence)  ส่งผลให้อยู่
ร่วมกับผู้อื่นได้อย่างมีความสุข เกิดมิตรภาพที่ดี 

5. เวยยาวัจจมัย (ทำบุญด้วยการช่วยขวนขวายรับใช้ - by rendering services) ส่งผลให้ได้รับ
การยกย่อง เกิดความสามัคคี 

6. ปัตติทานมัย (ทำบุญด้วยการเฉลี่ยส่วนแห่งความดีให้แก่ผู้อื่น - by sharing or giving out 
merit) ส่งผลให้จิตใจผ่องใส เป็นกุศล 

7. ปัตตานุโมทนามัย (ทำบุญด้วยการยินดีในความดีของผู ้อื ่น - by rejoicing in others’ 
merit) ส่งผลให้มีความสุข จิตใจเบิกบาน 

8. ธัมมัสสวนมัย (ทำบุญด้วยการฟังธรรมศึกษาหาความรู้ - by listening to the Doctrine or 
right teaching) ส่งผลให้มีสติปัญญา 

9. ธัมมเทสนามัย (ทำบุญด้วยการสั่งสอนธรรมให้ความรู้ - by teaching the Doctrine or 
showing truth) ส่งผลให้เป็นผู้มีปัญญา เป็นที่รัก 

10. ทิฏฐุชุกัมม์ (ทำบุญด้วยการทำความเห็นให้ตรง - by straightening one’s views or 
forming correct views) ส่งผลให้ดำเนินชีวิตได้อย่างถูกต้อง 

Laksanawat  Palarat ได้ทำการศึกษาวิจัยเรื่องการใช้หลักศาสนธรรมในพระพุทธศาสนาเพ่ือ
การพัฒนาตน:  กรณีศึกษานักศึกษาที่ เข้าเรียนวิชาพระพุทธศาสนาเบื้องต้น” ผลการวิจัยพบว่า “บุญกิริยา
วัตถุ” เป็นหลักธรรมที่นักศึกษาทุกคนในกลุ่มปฏิบัตินั้นเห็นว่าเป็นสิ่งที่ตนสามารถปฏิบัติได้และเคยชินจนเป็น
ส่วนหนึ่งของชีวิตประจำวัน และเม่ือปฏิบัติแล้วก็ทำให้มีการพัฒนาตนทั้งทางกาย ทางจิต ทำให้คุณภาพชีวิตดี
ขึ้น โดยนักศึกษาส่วนใหญ่เห็นว่าการพัฒนาที่เกิดขึ้นทั้งด้านพฤติกรรม ลักษณะนิสัย ความคิด จิตใจ ท้ายสุด  
“ภาวนา” ก็ เป็นการพัฒนาจิตและคุณสมบัติของจิตทั้ง 3 ด้าน คือ คุณภาพจิต สมรรถภาพจิต และสุขภาวะ
ของจิต พร้อมๆ ไปกับการพัฒนา “ปัญญา” ให้มีความเข้าใจในธรรมชาติที่แท้จริงของชีวิตและสรรพสิ่ง ซึ่งจะ
ทำให้สามารถปฏิบัติต่อสิ่งต่างๆ ได้ อย่างถูกต้อง และดำรงชีวิตดูอยู่ได้โดยไม่ทุกข์   (Laksanawat Palarat, 
Ramkhamhaeng Research Journal. 2020. 23 (2): 41) นิติกานต์ ธรรมหรรษากุล ศึกษาเกี ่ยวกับการ
พัฒนาตนตามหลักพระพุทธศาสนา (Journal Silpakorn University Humanities Social Sciences and 



230. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 5 No. 3  September - December  2024 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Arts. 2019. 12 (4):1557) ได้สรุปไว้ว่า การพัฒนาตนตามแนวทางพุทธศาสนาเป็นการเรียนรู้และการปฏิบัติ 
เพื่อนำพาชีวิตไปสู่ความพอดี หรือการมีดุลยภาพของชีวิต มีความสัมพันธ์ที่สอดคล้องกลมกลืนระหว่างการ
ดำเนินชีวิตของบุคคลกับสภาพแวดล้อม และมุ่งดำเนินชีวิตของตนให้มีความสุขได้ด้วยตนเอง มีความรู้เท่าทัน
ตนเอง มีความเข้าใจตนเองมากกว่าการพ่ึงพาอาศัยวัตถุ ซึ่งเป็นแนวทางการพัฒนาชีวิตที่ยั่งยืน 

นอกจากนี้ Phra Brahmagunabhorn (P. A. Payutto) ได้กล่าวไว้ในหนังสือธรรมกับการพัฒนา
ชีวิต ว่าการที่บุคคลจะพัฒนาคุณภาพชีวิตของตนไปสู่วิถีชีวิตที่ดีงามเรียกว่า รุ่งอรุณของการศึกษา ก็เป็นรุ่งอรุณ
ของการพัฒนาชีวิตด้วย โดยเฉพาะเป็นองค์ประกอบสำคัญที่จะนำเข้าสู่วิถีของการพัฒนาชีวิต  หลักธรรมะชุดนี้ 
มี 7 ประการด้วยกัน (Dhamma and Life Development, 1989, p. 87)  โดยทั่วไปเรามักจะพูดถึงแต่มรรคกับ
ไตรสิกขา แต่ไม่พูดถึงบุพนิมิตแห่งมรรคเลย และรุ่งอรุณของการศึกษาแสดงว่า เรามองธรรมะของพระพุทธเจ้าไม่
ทั่วถึง เราลืมไป หรือมองข้ามไปว่า พระพุทธเจ้าได้ตรัสไว้ถึงสิ่งที่จะต้องทำหรือควรจะทำ ควรจะมีก่อนมรรค และ
เป็นเบื้องต้นของการศึกษาคือ รุ่งอรุณแห่งการศึกษา และการพัฒนาตนมี 7 ประการ ดังนี้  

1. รู ้จักเลือกหาแหล่งความรู้ และแบบอย่างที่ดีได้แก่ การรู้จักใช้สติปัญญาในการวิเคราะห์ 
พิจารณาในการเลือก เริ่มจากการเลือกคบคนดีเลือกตัวแบบที่ดี เลือกบริโภคสื่อและข่าวสารข้อมูลที่มีคุณค่า
เรียกว่า ความมีกัลยาณมิตร (กัลยาณมิตตตา) 

2. รู้จักจัดระเบียบชีวิต มีการวางแผนและจัดการกิจการงานต่าง ๆ อย่างมีระบบระเบียบเรียกว่า 
ถึงพร้อมด้วยศีล (ศีลสัมปทา) 

3. ถึงพร้อมด้วยแรงจูงใจให้สร้างสรรค์ มีความสนใจ มีความพึงพอใจ มีความต้องการจะ
สร้างสรรค์กิจการงานใหม่ ๆ ที่เป็นความดีงามและมีประโยชน์เรียกว่า ถึงพร้อมด้วยฉันทะ (ฉันทสัมปทา)    

4. มีความมุ่งมั่นพัฒนาตนให้เต็มศักยภาพ ผู้มีความเชื่อในตนว่าสามารถจะพัฒนาได้จะมีความ
งอกงามถึงที่สุดแห่งความสามารถของตนเรียกว่า ทำให้ตนให้ถึงพร้อม (อัตตสัมปทา) 

5. ปรับเจตคติ และค่านิยมให้เหมาะสมกับการดำเนินชีวิตที่ดีงาม เอื้อต่อการเรียนรู้ทำให้
สติปัญญางอกงามขึ้นเรียกว่า กระทำความเห็นความเข้าใจให้ถึงพร้อม (ทิฎฐิสัมปทา) 

6. การมีสติกระตือรือร้น ตื่นตัวทุกเวลาหมายถึง การมีจิตสำนึกแห่งความไม่ประมาท เข้าใจการ
เปลี่ยนแปลงของชีวิตและสภาพแวดล้อม เห็นคุณค่าของเวลาและใช้เวลาอย่างคุ้มค่าเรียกว่า ถึงพร้อมด้วยความ
ไม่ประมาท (อัปปมาทสัมปทา) 

7. รู้จักแก้ปัญหาและพึ่งตนเอง จัดการแก้ปัญหาอย่างเป็นระบบมีความคิดวิจารณญาณตามเหตุ
ปัจจัยด้วยตนเอง เรียกการคิดแบบนี้ว่า โยนิโสมนสิการ (โยนิโสมนสิการสัมปทา) การพัฒนาตนเองตามหลัก
พระพุทธศาสนาเน้นที่การพัฒนาจิตใจทำใจให้สงบบริสุทธิ์ โดยการทำสมาธิ หรือวิปัสสนา เป็นต้น 

เหมือนอย่างว่า เมื่อแสงแห่งอรุณขึ้นมาแล้ว เราไม่ต้องไปขอร้องให้พระอาทิตย์ขึ้นมาอีก พระอาทิตย์
เขาก็จะขึ้นมาเอง ถ้ามนุษย์เรามีคุณสมบัติคือ องค์ประกอบ 7 ประการนี้แล้ว การศึกษาจะตามมาเอง โดยไม่ต้อง
ไปทำอะไร หรือพูดอีกนัยหนึ่งว่า ชีวิตที่ประกอบด้วยองค์เหล่านี้ จะเป็นชีวิตที่มีการพัฒนาเอง การพัฒนา
คุณภาพชีวิตนั้นจะตามมาเอง ชีวิตจะพัฒนาไปได้เอง ด้วยอาศัยองค์ประกอบ 7 ประการที่ได้กล่าวมานี้ 

กระบวนการสร้างแรงจูงใจในการพัฒนาคุณภาพชีวิตด้วยบุญกิริยาวัตถุ 10 สามารถสรุปเป็น 5 
ขั้นตอน ได้ดังนี้  



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  231. 
ปีที ่ 5  ฉบบัที ่ 3  กนัยายน - ธนัวาคม    2567 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

1. การศึกษาและทำความเข้าใจตนเอง ทำความเข้าใจหลักธรรมคำสอนเกี่ยวกับบุญกิริยาวัตถุ 10  
2. การกำหนดเป้าหมายที่ชัดเจน ในการพัฒนาคุณภาพชีวิตด้านต่าง ๆ เช่น ด้านสุขภาพใจ  ด้าน

ความสัมพันธ์ ด้านการงาน เป็นต้น  
3. การวางแผนการปฏิบัติตามบุญกิริยาวัตถุ 10 ในข้อที่สามารถส่งเสริมเป้าหมายนั้น ๆ โดยควร

กำหนดแผนการปฏิบัติที่เป็นรูปธรรม และเหมาะสมกับความสามารถและบริบทของตนเอง 
4. การลงมือปฏิบัติตามแผนที่วางไว้ หมั่นฝึกฝนอย่างสม่ำเสมอ มีการปรับเปลี่ยนวิธีการให้

เหมาะสมเมื่อจำเป็น 
5. การติดตามผลการปฏิบัติ ประเมินว่าบรรลุเป้าหมายหรือไม่ และหาแนวทางปรับปรุงหรือ

พัฒนาให้ดียิ่งขึ้น การชื่นชมตนเองเมื่อสามารถทำได้ตามเป้าหมาย 
ผลลัพธ์ที่ได้จากการทำบุญกิริยาวัตถุ 10 จะทำให้บุคคล จิตใจสงบ มีความสุข มีสุขภาพจิตที่ดี มี

ความสัมพันธ์ที่ดีกับผู้อื่น ประสบความสำเร็จในชีวิต และมีคุณภาพชีวิตที่ดี สรุปเป็นองค์ความรู้ได้ดังภาพที่ 1 

 
ภาพที่ 1: ผลลัพธ์ที่ได้จากการทำบุญกิริยาวัตถุ 10   ที่มา: ผู้เขียนบทความ 

บทสรุป 
สรุปได้ว่า การพัฒนาคุณภาพชีวิตเป็นการสร้างรากฐานของระดับการดำรงชีวิตของคนให้ดีขึ้น 

โดยการให้ความรู้ การฝึกฝนด้านคุณธรรม การส่งเสริมสุขภาพอนามัย การประกอบอาชีพรวมกันอยู่ร่วมกันใน
สังคมอย่างมีความสุข การสร้างเกณฑ์มาตรฐานของคุณภาพชีวิต เป้าหมายหลักในการพัฒนาคุณภาพชีวิตคือ 
การที่คนเรานั้นมีความสามารถในการพึ่งพาตนเอง เข้าใจในตนเอง รู้จักตนเองก่อน แล้วเราจึงจะสามารถ
เข้าใจคนอ่ืน สามารถช่วยเหลือคนอ่ืนได้ และได้ที่พ่ึงอย่างดีเยี่ยม คนอ่ืนไม่มีใครสามารถช่วยเราได้  

ดังนั้น หลักบุญกิริยาวัตถุ ซึ่งเป็นหลักพุทธธรรมที่สำคัญในการพัฒนาคุณภาพชีวิต จึงมีเป้าหมายใน
การพัฒนาคุณภาพชีวิตทั้งด้านร่างกาย ด้านจิตใจ และด้านสังคมที่อยู่ล้อมรอบตัวคนด้วย การชำระจิตให้
บริสุทธิ์ผ่องใสนั้น ถือเป็นหัวใจของหลักคำสอนในทางพระพุทธศาสนากับการพัฒนาชีวิต เป้าหมายทุกองค์
ธรรมะในทางพระพุทธศาสนา จะส่งเสริมให้คนทำจิตใจให้ผุดผ่องใส ดังที่พระพุทธองค์ได้ตรัสไว้ว่า“จิตนี้ผุดผ่อง



232. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 5 No. 3  September - December  2024 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ใ ส  แ ต ่ จ ิ ต น ั ้ น แ ล เ ศ ร ้ า ห ม อ ง เ พ ร า ะ อ ุ ป ก ิ เ ล ส เ ก ิ ด ข ึ ้ น ใ น ภ า ย ห ล ั ง ” (  Thai Tripitaka 
Mahachulalongkornrajavidyalaya, 1996) ซึ่งเป็นสิ่งผลักดันให้มนุษย์ทำความชั่วได้นานัปการ ดังนั้น 
มนุษย์จึงต้องชำระจิตใจของตนเองให้บริสุทธิ์ปราศจากกิเลส เมื่อจิตบริสุทธิ์ เห็นถูกต้องเป็นสัมมาทิฎฐิก็จักไม่
ทำความชั่ว มุ่งแต่กระทำสิ่งที่ดีมีประโยชน์เกื้อกูลซึ่งกันและกัน ซึ่งเป็นมูลเหตุต่อความดีทั้งหลายตามมา หลัก
พุทธธรรม โดยเฉพาะหลักบุญกิริยาวัตถุ ที่นำมาเสนอในที่นี้  จึงเปรียบเสมือนเข็มทิศนำทางชีวิต ช่วยให้เรา
พัฒนาคุณภาพชีวิต นำไปสู่ความสุข ความเจริญงอกงาม ทั้งทางด้านร่างกาย จิตใจ และสังคม 

 
 
 
 
 
 

References  
Books 
Chamnong Thongprasert. (2009). Ethics and Morality for Life and Social Development. Bangkok: 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University Press. 
Phra Brahmagunabhorn (P. A. Payutto). ( 1989) .  Dhamma and Life Development. Bangkok: 

Sahadhammika Co., Ltd. 
Mahachulalongkornrajavidyalaya. (1996). Thai Tripitaka Mahachulalongkornrajavidyalaya. 

Bangkok: Mahachulalongkornrajavidyalaya University Press. 
Rangsan Chomeya. (2010). Psychology: The basis for understanding human behavior. 

Mahasarakham: Mahasarakham University Press. 
Somdet Phra Buddhaghosacharya (P. A. Payutto). (2015). Dictionary of Buddhism. Bangkok : 

Dhammathan Kusonchit Foundation. 
Journals 
Phrakhru Suthaphonphisut et al. (2020). Self-development according to Buddhist principles. 

Research article. E - Journal Silpakorn University (Humanities, Social Sciences and Arts), 
12 (4): 1557. 

The Application of Buddhist Teaching for Self-Development: A Case Study of the Students  
Attending the “Introduction to Buddhism” Course, (2020) Ramkhamhaeng University. 
Research article, Ramkhamhaeng Research Journal, 23 (2): 41. 

Electronics 
Department of Cultural Promotion. (2020). Know this…episode "Things that are the basis for making 

merit. [Search on 1 February 2024]. [Online]. (Retrieved from; www. shorturl. Asia) 
Surachai Panyaphrutphong. (2 0 2 2 ) .  How to improve quality of life. Patients laugh dear doctors. 

[Search on 1 February 2024]. [Online]. (Retrieved from; www. dmh.go.th) 

Foreign language book 
Pinder, C.C. (1984). Work Motivation: Theory, Issues, and Applications. Illinois: Scott,  Foresman. 

 
 


