
Journal of  Buddhist Innovation Review  260 
Vol. 5 No. 3  September-December  2567  

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

บทความวิจารณ์ 

เพ่ือความเข้าใจถูกต้องเกีย่วกับหลกักรรม 

For a correct understanding of The Principles of Karma 
 

ชวิศ   ชื่นเจริญ 

Chawiz   Cheunjareon 

พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  

บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

                                                                      Ph.D. Student Department of Buddhist Studies 

Graduate  School  Mahachulalongkornrajavidyalaya  University 

                            E-mail : Mickymuiee@gmail.com 

 
 
 
Book name : for a correct understanding 

of  
the principles of karma 
Author :  
Special Professor Sathiraphong   Wannapok 
Publisher   Siam Publishing House 
Year of publication   2001 
Year of publication   2 
Number of pages   134 
 
 
 

 
 
บทนำ 

ชื่อเจ้าของผลงาน ศาสตราจารย์ พิเศษ เสฐียรพงษ์ วรรณปก ได้เขียนหนังสือ เรื่อง “ เพื่อความ
เข้าใจถูกต้องเกี่ยวกับหลักกรรม ” เป็นหนังสือเกี่ยวกับพระพุทธศาสนาที่รวมบทความ ที่ลงตีพิมพ์ .ปี พ.ศ. 
2544 มีความยาว 134  หน้า แบ่งเป็น 18 ตอน และภาคผนวก 



Journal of  Buddhist Innovation Review  261 
Vol. 5 No. 3  September-December  2567 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ประวัติของเจ้าผลงาน ศาสตราจารย์พิเศษ เสฐียรพงษ์ วรรณปก วิทยฐานะ ขณะเป็นสามเณร 
เปรียญธรรม 9 ประโยค , ปริญญาตรี (เกียรติน ิยม) สาขาภาษาตะว ันออกโบราณ (บาลีส ันกฤต) 
มหาวิทยาลัยเคมบริดจ์ ประเทศอังกฤษ , ปริญญาโท สาขาภาษาตะวันออกโบราณ (บาลีส ันกฤต) 
มหาวิทยาลัยเคมบริดจ์ ประเทศอังกฤษ ตำแหน่ง ศาสตราจารย์พิเศษ สาขาปรัชญาศาสนา มหาวิทยาลัย
ศิลปากร , ราชบัณฑิต สำนักธรรมศาสตร์และการเมือง ประเภทปรัชญา สาขาศาสนศาสตร์ ผลงานตีพิมพ์เป็น
เล่มมีงานเขียนทั้งทางวิชาการและก่ึงวิชาการพิมพ์เผยแพร่ไม่ต่ำกว่า 100 เล่ม และบทความต่างๆอีกไม่ต่ำกว่า 
500 เรื่อง 

หนังสือ “ เพื่อความเข้าใจถูกต้องเกี่ยวกับหลักกรรม ” เป็นเนื้อหาเรื่องการทำความเข้าใจกรรม
และผลของกรรม หรือเรื่องของกฎแห่งกรรม เริ่มต้นด้วย การทำความเข้าใจว่า ทำกรรมอย่างใด ต้องได้รับผล
อย่างนั้น ทำกรรมดีต้องได้รับผลดีร้อยเปอร์เซ็นต์ ทำกรรมชั่วต้องได้รับผลชั่วร้อยเปอร์เซ็นต์ ไม่มีเปลี่ยนแปลง 
ไม่ถูกต้อง และไม่ถูกต้องอย่างไร หากมองในฐานะแห่งพุทธศาสนิกชนที่แท้แล้ว มีชาวพุทธไม่น้อยเลยที่ขาด
ความเข้าใจในหลักคำสอนของพระพุทธศาสนาอย่างมาก โดยเฉพาะเรื่องกรรมแม้พระผู้ทรงศีลเองก็ยังเข้าใจ
ผิดพลาด มีพระหลายรูปเปิดสำนักแก้กรรม บางสำนักกลายเป็นที่ประทับทรงไปเสียแล้ว เมื่อเป็นเช่นนี้คำสอน
ของพระพุทธศาสนาถูกบิดเบือน สุดท้ายก็ไม่สามารถรักษาเนื้อหาคำสอนที่เป็นแก่นพระพุทธศาสนาไว้ได้ 
หนังสือเล่มนี้ได้แบ่งเป็นหัวข้อใหญ่ 18 หัวข้อ ได้แก่ 1.ความเข้าใจที่ผิดพลาดเกี่ยวกับหลักกรรม 2.ทำอย่างไร
ไม่จำเป็นต้องได้รับอย่างนั้น 3.ทำดีลบล้างความชั่วได้หรือไม่ 4.กรรมมิใช่สูตรสำเร็จ 5.ประเภทของกรรม 6.ว่า
ด้วยผลกรรม 7.ดี-ชั่ว สองชั้น 8.มองผลกรรมดีกรรมชั่วใกล้ตัวกันเถิด 9.ตัวอย่างวิบากแห่งกรรม 10.คนจะเป็น
เช่นใดอยู่ที่ "กรรม" ทำมาอย่างไร 11.กรรมของสัตว์ 12.ไม่มีอะไรเกิดขึ้นลอยลอยในพระพุทธศาสนา 13.หลัก
อริยสัจสี่กับกรรม 14.เราใหญ่กว่ากรรม 15.สิ่งไหนสำคัญกว่า 16.เรื่องของวาสนา 17.การประยุกต์พุทธธรรม
ในการดำเนินชีวิต 18.อิทธิฤทธิ์ปาฏิหาริย์สำคัญหรือไม่ และมีภาคผนวก กรรมกับการเวียนว่ายตายเกิด กฎ
แห่งกรรม ทำดี “ย่อม”ได้ดี ทำชั่ว”ย่อม”ได้ชั่ว ผลของกรรมที่เป็นการกระทำ ที่ส่งผลตั้งแต่อดีต ปัจจุบัน 
จนถึงอนาคต และผลกรรมนี้สามารถสัมผัสได้อย่างจริงแท้แน่นอน การช่วยกันสนับสนุนการเผยแผ่พระ
สัทธรรมของพระพุทธเจ้า ให้เป็นประโยชน์ และดำรงอยู่คู่กับประเทศไทย 

เนื้อหาโดยย่อ  
ส่วนที่ 1 บทนำ 
หนังสือเล่มนี้ เป็นการรวมบทความที่เขียนลงในนิตยสาร หยิน รายเดือน เนื้อหาเป็นเรื่องการทำ

ความเข้าใจกรรมและผลของกรรม หรือเรื่องของกฎแห่งกรรม ที่ชาวไทยมักจะเข้าใจกันคลาดเคลื่อน เช่น 
มักจะเข้าใจกรรมในแง่ลบ หรือเป็นสูตรสำเร็จที่ไม่สามารถเปลี่ยนแปลงแก้ไขได้ ข้อเขียนทั้งหมดมี 18 ตอน 
เมื่อหนังสือเล่มนั้นเลิกล้มไป บทความเกี่ยวกับเรื่องกรรมก็ถึงการอวสานไปด้วย เนื่องจากเขียนต่างวาระมิได้
ต่อเนื่อง เนื้อหาหรืออุทาหรณ์ที่ยกขึ้นมาประกอบการอธิบายอาจซ้ำกันบ้างบางแห่ง ก็ขอให้ถือเป็นการเสริม 
ทำให้ประเด็นนั้นๆกระจ่างข้ึนก็แล้วกัน คนเขียนหนังสือทุกวันก็มักจะหลงลืมอย่างนี้ หวังว่าคงให้อภัยกันและ
กัน หนังสือเล่มนี้คงพอมีประโยชน์แก่ท่านบ้างแม้เพียงเล็กน้อยก็ยังดี 



Journal of  Buddhist Innovation Review  262 
Vol. 5 No. 3  September-December  2567 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ส่วนที่ 1 เนื้อหา เรื่อง “เพื่อความเข้าใจถูกต้องเกี่ยวกับหลักกรรม” ประกอบด้วยเนื้อหา 18 
ตอน 

1. ความเข้าใจที่ผิดพลาดเกี่ยวกับหลักกรรม แบ่งเป็น  3 ข้อ 1) คนไทยส่วนมากเข้าใจว่ากรรมคือ
ผลของความชั่วร้ายที่เราทำไว้แต่ชาติปางก่อน 2) เชื่อกันว่า กรรม เป็นกฎสำเร็จรูป ตายตัว ที่เราไม่มีโอกาส
แก้ไข หรือทำอะไรไม่ได้ มีทางเดียวคือจำต้องยอมรับ 3) เชื่อว่าทำอย่างใดต้องได้ผลอย่างนั้นร้อยเปอร์เซ็นต์ 
ไม่มีเปลี่ยนแปลง กรรมคือ การกระทำทางกาย วาจา และใจ ที่มีเจตนาเป็นตัวนำ เราตั้งใจทำ พูด คิดเรื่อง
ใด สิ่งใด ทั้งแง่ดีและไม่ดี เรียกว่า “กรรม”  

2. ทำอย่างไรไม่จำเป็นต้องได้รับอย่างนั้น การพูดอะไรตายตัวร้อยเปอร์เซ็นต์ นั้นมิใช่แนวทางของ
พระพุทธศาสนา เพราะตายแล้วเกิดก็มี คือปุถุชนคนมีกิเลส ตายแล้วย่อมเกิดอีกเพราะยังมี เชื้อ คือกิเลส ทำ
ให้เกิดอยู่ ตายแล้วไม่เกิดก็มี คือพระอรหันต์  เพราะหมด เชื้อ ดังกล่าวแล้ว จะพูดในแง่เดียวกันว่า ตายแล้ว
ต้องเกิดหมดทุกคน หรือตายแล้วไม่เกิดทั้งหมดเลยอย่างนี้ไม่ได้ได้รับผลสนองที่คล้ายกับกรรมที่ทำ กัมมะ สะ
ริกขัง วิปากัง = ผลกรรมที่คล้ายกับกรรมที่ทำ  

3. ทำดีลบล้างความชั่วได้หรือไม่ พีชนิยาม  กฎแห่งการสืบพันธุ์ หรือกรรมพันธุ์ , อุตุนิยาม กฎ
ธรรมชาติเกี่ยวกับอุณหภูมิ หรือปรากฏการณ์ธรรมชาติต่างๆ , จิตตนิยาม กฎธรรมชาติเกี่ยวกับการทำงาน
ของจิต , กรรมนิยาม กฎแห่งกรรม , ธรรมนิยาม กฎแห่งธรรมดาของสรรพสิ่ง มีพุทธภาษิตรับรองไว้ว่า“ยัส
สะ ปากัง กะตัง กัมมัง กุสะเลนะ ปะหิยะติ โสมังโลกัง ปะภาเสติ อัพภา มุตโตวะ จันทิมา”ใครทำความชั่วไว้ 
ภายหลังละได้ด้วยการทำความดี เข้าย่อมทำให้โลกนี้สว่างไสว ดุจพระจันทร์พ้นจากเมฆหมอก ส่องสว่างกลาง
หาวฉะนั้น 

4. กรรมมิใช่สูตรสำเร็จ หลักวิชาเรื่องกรรมมีว่า กรรมบางอย่างทำแล้วให้ผลลทันตาเห็น , กรรม
บางอย่างไม่ให้ผลทันที แต่จะให้ผลในกาลข้างหน้า , กรรมบางอย่างให้ผลในโอกาสต่อๆไป , กรรมบางอย่างไม่
มีโอกาสให้ผลเลย กลายเป็นอโหสิกรรม โอกาส หรือ เงื่อนไข กลายเป็นอโหสิกรรม 

5. ประเภทของกรรม กรรมมีหลายประเภทแบ่งออกเป็น 2 กลุ่ม 1) กรรมตามนัยพระไตรปิฎก 
กรรม 2 ประเภท ได้แก่ กรรมดี กรรมชั่ว , กรรม 3 ประเภท ได้แก่ กายกรรม วจีกรรม มโนกรรม , กรรม 4 
ประเภท ได้แก่ กรรมดำ กรรมขาว กรรมทั้งดำทั้งขาวผสมกัน กรรมไม่ดำไม่ขาว 2) กรรมตามในอรรถกถา 
กรรมแบ่งตามความหนักเบามี 4 ประเภท คือกรรมหนัก กรรมทำจนชิน กรรมทำให้ตาย กรรมทำด้วยเจตนา
เบา การแบ่งตามหน้าที่ที่ให้ผลมี 4 ประเภท กรรมนำไปเกิด กรรมหนุนส่งหรือกรรมอุปถัมภ์ กรรมตัดรอย 
กรรมเบียดเบียน กรรมแบ่งตามเวลาที่ให้ผลมี 4 ประเภท กรรมให้ผลทันตาเห็น กรรมให้ผลในภพหน้า กรรม
ให้ผลในภพต่อๆไป กรรมที่หมดโอกาสให้ผล 

6. ว่าด้วยผลกรรม 3 ระดับ ผลดีผลชั่วระดับสังคม ผลดีผลชั่วระดับบุคลิกภาพและอุปนิสัย ผลดี
ผลชั่วระดับพื้นของของจิต สรุปว่า ผลดีผลชั่วระดับสังคม ไม่ควรถือเป็นผลโดยตรงของกรรมดี กรรมชั่ว 
ผลดีผลชั่วระดับบุคลิกภาพ และอุปนิสัย กับผลดีผลชั่ว ระดับพื้นของจิตเท่านั้น ที่จัดว่าเป็นผลของกรรม
ดีกรรมชั่ว ที่ว่าทำดีได้ดี ทำชั่วได้ชั่ว หมายเอาดีชั่ว 2 ระดับนี้ทำดีแล้วอุปนิสัยและบุคลิกดีขึ้น พื้นจิตใจ
สะอาดประณีตขึ้น ทำชั่วแล้วอุปนิสัยและบุคลิกเลวลง พื้นจิตใจสกปรกหยาบกระด้างขึ้น  



Journal of  Buddhist Innovation Review  263 
Vol. 5 No. 3  September-December  2567 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

7. ดี-ชั่ว สองชั้น ชั้นที่หนึ่ง ด-ีชั่ว ที่เป็นตัวเนื้อแท้จริงๆ ชั้นที่สอง ดี-ชั่ว ที่จิตใจของคนกระทำ 
8. มองผลกรรมดีกรรมชั่วใกล้ตัวกันเถิด เรื่องจำเป็น ใกล้ตัว ที่สุดที่ควรจะใส่ใจรู้ ก็คือ ทุกข์กับ

การดับทุกข์ ขณะใดมีกิเลสตัณหาทำให้ใจเร่าร้อน ขณะนั้นแหละเรียกว่า ตกนรก ขณะใดจิตใจปลอดจาก
ตัณหาอุปาทานมีความยึดม่ันน้อยลง ขณะนั้นแหละเรียกว่าขึ้นสวรรค์ 

9. ตัวอย่างวิบากแห่งกรรม มีอยู่ 4 เรื่องที่ปุถุชนไม่ควรคิด ขืนคิดมากมีแต่ทางจะเป็นบ้า เรื่อง 4 
เรื่องคือ พุทธวิสัย เรื่องราวเกี่ยวกับพระพุทธเจ้า , ญาณวิสัย เรื่องราวเกี่ยวกับญานสมาบัติ , กัมมวิปาก 
เรื่องราวเกี่ยวกับกรรมและผลของกรรม , โลกจินตา การคิดเกี่ยวกับโลก 

10. คนจะเป็นเช่นใดอยู่ที่ "กรรม" ทำมาอย่างไร เน้นก็คือ กรรมและวิบากแห่งกรรมของท่านเจ้า
คุณ (เจ้าประคุณสมเด็จฯประยุทธ์ ปยุตฺโต) ท่านได้ทำกรรมอันเป็นกุศล หรือกรรมดีไว้มากมาย จึงได้รับวิบาก
หรือผลหางกรรมดีที่ทำไว้นั้น คือได้รับการยกย่องว่าเป็นพระนักปราชญ์ ผู้มีความเชี่ยวชาญในพระพุทธศาสนา 
ยากจะหาใครเหมืนในยุคปัจจุบัน 

11. กรรมของสัตว์ เหตุการณ์มัวหมองแก่พระศาสนา ซึ่งก่อโดยอลัชชีผู้ไร้ยางอายสร้างความ
กระทบกระเทือน แก่บรรดาชาวพุทธทั ่วประเทศ รวมถึงชาวพุทธในต่างประเทศด้วย  (For a correct 
understanding of the principles of karma, 2001, pp. 53-60) 

12. ไม่มีอะไรเกิดขึ้นลอยลอยในพระพุทธศาสนา ไตรลักษณ์ (ลักษณะ 3 ประการหรือลักษณะที่
ปรากฏในสรรพสิ่งเหมือนๆกัน) มี 3 ประการคือ 1)สรรพสิ่งที่เกิดขึ้นมา ไม่เที่ยงแท้ถาวร แปรเปลี่ยนไปตาม
การ และดับไปตามกาลเวลา 2)สรรพสิ่งที่เกิดขึ้นมา ล้วนคงอยู่ในสภาวะเดิมไม่แม้วินาทีเดียว ที่เราเห็นว่ามัน
คงที่ ไม่เปลี่ยนแปลงเลยนั้น 3)สรรพสิ่งเป็นเพียงก้อนธรรมชาติ ที่เกิดขึ้นจากการรวมตัวขององค์ประกอบ
ต่างๆเท่านั้น 

13. หลักอริยสัจ 4 กับกรรม ทุกข์ สมุทัย นิโรธ มรรค สรุปคือ หลักอริยสัจ 4 เป็นหลักการใช้
ปัญญาในการแก้ไขปัญหาชีวิต 

14. เราใหญ่กว่ากรรม อนาคตแห่งชีวิตจริงอยู่ในกำมือของเรา เราจะบันดาลให้มันเป็นอย่างไร
ก็ย่อมได้  

15. สิ่งไหนสำคัญกว่า หลักคำสอนเรื่อง “อิทัปปัจจยตา (ความเป็นปัจจัยอาศัยกันและกัน) หรือ 
“ปฏิจจสมุปบาท” (การเกิดข้ึนของสิ่งทั้งหลาย โดยเป็นปัจจัยอาศัยกัน) ที่พระพุทธศาสนาย้ำเน้นเสมอ ถ้าเรา
เข้าใจ “แนวคิดหลัก” (concept) แล้ว เราก็สามารถนำไปใช้ประยุกต์ใช้งานกับการทำงานของเราได้อย่างมี
ประสิทธิภาพ 

16. เรื่องของวาสนา วาสนาเป็นทั้งบาลีและสันสกฤต อ่าน วา-สะ-นา ไทยเราอ่านเพ่ือให้เข้ากับหู
ไทยๆ ว่า วาด-สะ-นาความหมายเดิมเขา หมายถึง “สิ่ง” ที่สะสมอยู่ในจิตสันดานยาวนานมาก นอนเนืองอยู่
ภายในจิตใจเราแน่นแฟ้นและลึกมาก จนแกะไม่ออก เทียบกับคำไทยว่า สันดาน นั ่นแหละ ในทาง
พระพุทธศาสนา วาสนา มิใช่เรื่องดีนัก ว่ากันว่าพระพุทธเจ้าเท่านั้น ที่ทรงละวาสนาได้พร้อมกับกิเลสทั้งปวง 
พระอรหันต์ ละได้เฉพาะกิเลสเท่านั้น ไม่สามารถละวาสนาได้ 



Journal of  Buddhist Innovation Review  264 
Vol. 5 No. 3  September-December  2567 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

17. การประยุกต์พุทธธรรมในการดำเนิน หลักวิชาทางสายกลางมี 2 ความหมายคือ 1) ในทาง
ทฤษฎีหรือหลักวิชา หมายถึง “กลาง”ระหว่างรูปธรรม-นามธรรม วัตถุ-จิต ความม-ีความไม่มี 2) ในทางปฏิบัติ 
“สายกลาง” หมายถึงการปฏิบัติที่ไม่เอียงข้างฝ่ายใดฝ่ายหนึ่งในสองฝ่าย 

18. ชีวิตอิทธิฤทธิ์ปาฏิหาริย์สำคัญหรือไม่ ความเชื่อเรื่องอิทธิฤทธิ์ปาฏิหาริย์ ไม่เสียหลักกรรม 
เป็นเรื่องดี มิได้เสียหายอะไร ส่วนคนอ่ืน ใครจะเชื่ออะไรนั้นก็เชื่อไปเถิด ขอให้ปฏิบัติต่อความเชื่อนั้นตามแนว
ของหลักกรรมก็เป็นอันว่าใช้ได้ 

บทสรุป  
หลักกรรมเป็นหลักคำสอนสำคัญของพระพุทธศาสนา แต่น่าประหลาด ชาวพุทธไทยเข้าใจไม่ตรง

กับที่ทรงสั่งสอน จะว่าผิดโดยสิ้นเชิงก็ไม่ใช่ แต่ไม่ถูกต้องสมบูรณ์ ความเข้าใจไม่ค่อยถูกต้องเกี่ยวกับเรื่องนี้ มี
อิทธิพลมาจากวรรณคดีไทยส่วนหนึ่ง มาจากการสอนของผู้รู้ (ที่รู้ไม่จริง)อีกส่วนหนึ่ง จึงทำให้เข้าใจผิดกัน 
ความเชื่ออย่างนี้ยังไม่ถูกต้อง พระพุทธศาสนาสอนว่ากรรมเก่ามีจริง จริงอยู่เราเกิดมาจน อาจเป็นเพราะผล
ของกรรมที่เราทำไว้ ทำให้ผลเกิดมายากจน แต่มิได้หมายความว่า กรรมจะเปลี่ยนแก้ไขไม่ได้ เราเกิดมาจน
เพราะกรรมเก่าส่งผล แต่เราสามารถสร้างกรรมใหม่ นั่นคือ พยายามขยันหมั่นเพียรทำงานสร้างเนื้ อสร้าง
ตัวอย่างสุดกำลังความสามารถ ในที่สุดเราก็อาจเปลี่ยนแปลงฐานะจากคนยากจน กลายเป็นผู้มีอันจะกินหรือ
ร่ำรวยได้ พระพุทธเจ้าสอนให้ยอมรับความจริง แต่ไม่ให้ยอมรับสภาพ ผู้ที่เข้าใจกรรมถูกต้อง เมื่อรู้ความจริง
เช่นนี้ย่อมจะไม่ยอมรับสภาพ หรือ ชะงักงัน อยู่กับที่ หากแต่พยายามแก้ไขปรับปรุง หรือพัฒนาตนเองให้ดีขึ้น
กว่าเดิม เช่นเกิดมาจน ก็รู้ว่าตนเกิดมาจน อาจเพราะทำกรรมบางอย่างมา ทำให้เราเกิดมาจน แต่ไม่งอมืองอ
เท้า หรือจำยอมต่อสภาพนั้น พยายามขวนขวาย ทำมาหากินเลี้ยงชีพด้วยความวิริยะ อุตสาหะ ในที่สุดก็อาจ
ตั้งเนื้อตั้งตัวได ้อย่างนี้จึงจะเป็นความเชื่อเรื่องกรรมที่ถูกต้อง 

ภาคผนวก กรรมกับการเวียนว่ายตายเกิด กฎแห่งกรรม ทำดี “ย่อม” ได้ดี ทำชั่ว “ย่อม” ได้ชั่ว 
ความคิดหลักเรื่องกรรมกับสังสารวัฏ , ความเชื่อของมนุษย์เกี่ยวกับเรื่องกรรม (เชื่อว่าเป็นเรื่อง

ของกรรมเก่า เชื่อว่าเป็นการดลบันดาลของสิ่งศักดิ์สิทธิ์ เชื่อว่าเป็นความบังเอิญ) , เหตุและผลของความเชื่อ
ตามหลักพระพุทธศาสนา , ความหมายของ “กรรม” , ประเภทของกรรม , ประเภทของกรรมตามอรรถกถา 
(กรรมตามความหนังเบา กรรมตามหน้าที่ที่ให้ผล กรรมตามเวลาให้ผล) , กฎแห่งกรรม ทำดี “ย่อม”ได้ดี ทำ
ชั่ว “ย่อม” ได้ชั่ว , เงื่อนไขของกรรม , ระดับของกรรม (ระดับสังคม ระดับบุคลิกภาพ ระดับพ้ืนของจิต) , จน 
รวย เป็นเพียงผลพลอยได้ของกรรม , ความเชื่อเรื่องสังสารวัฏ การเวียนว่ายตายเกิด , เชื่อว่าตายแล้วเกิดเป็น
มิจฉาทิฐิ , เชื่อว่าตายแล้วดับสูญเป็นมิจฉาทิฐิ , การตายเกิดตามหลักพระพุทธศาสนา , ตาย เกิด ย่อมขึ้นอยู่
กับเงื่อนไข , กิเลส เงื่อนไขของการตายเกิด , ความหมายของการตายกับการเกิด , การตายเกิดมีตลอดเวลา , 
การตายเกิดตามหลักพระพุทธศาสนา , สังสารวัฏกับการตรัสรู้ , สิ่งที่ควรเชื่อ 4 ประการ , การอธิบายเรื่อง
การตายเกิดตามทฤษฎีต่างๆ (การตายเกิดตามหลักทฤษฎีพรหมลิขิต การตายเกิดตามทฤษฎีพันธุกรรมศาสตร์ 
การตายเกิดตามทฤษฎีสิ่งแวดล้อม การตายเกิดตามทฤษฎีการเกิดใหม่) , ข้อยืนยันการตายเกิด (อัจฉริยภาพ
ของความคนบางคน  การระลึกชาติได้  ความมีอยู่แห่งชาติก่อน ชาติหน้า นรก สวรรค์) , ปัญญาชนไม่ควรรีบ



Journal of  Buddhist Innovation Review  265 
Vol. 5 No. 3  September-December  2567 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

รับ หรือรีบปฏิเสธ , เรื่องเกี่ยวกับปาฏิหาริย์ , ปาฏิหาริย์ในทางพระพุทธศาสนา , ปาฏิหาริย์ที่ควรสรรเสริญ , 
ปาฏิหาริย์ต้องห้าม 

บทวิจารณ์   
การวิจารณ์หนังสือ เรื่อง “เพื่อความเข้าใจถูกต้องเกี่ยวกับหลักกรรม” ของ ศาสตราจารย์พิเศษ 

เสฐียรพงษ์ วรรณปก ผู้วิจารณ์ได้อ่านและเห็นด้วยในทุกประเด็นโดยเฉพาะ 3 ประเด็น กรรมมิใช่สูตรสำเร็จ 
(มองเป็นอดีต) ผลกรรม 3 ระดับ และการประยุกต์พุทธธรรมในการดำเนินชีวิต (มองเป็นปัจจุบัน) ผลของ
กรรมที่เป็นการกระทำ จะส่งผลตั้งต่ออดีต ปัจจุบัน จนถึงอนาคต และผลกรรมนี้สามารถสัมผัสได้อย่างจริงแท้
แน่นอน ตามที่ผู้เขียนได้บรรยายพร้อมยกตัวอย่างได้เหมาะกับสถานการณ์ในปัจจุบัน 

ประเด็นเห็นด้วย 3 ประเด็น  
ประเด็นที่ 1  กรรมมิใช่สูตรสำเร็จ หลักวิชาเรื่องกรรมมีว่า กรรมบางอย่างทำแล้วให้ผลลทันตา

เห็น กรรมบางอย่างไม่ให้ผลทันที แต่จะให้ผลในกาลข้างหน้า กรรมบางอย่างให้ผลในโอกาสต่อๆ ไป  กรรม
บางอย่างไม่มีโอกาสให้ผลเลย กลายเป็นอโหสิกรรม โอกาส หรือ เงื่อนไข กลายเป็นอโหสิกรรม เป็นคำ ความ
ชัดเจน การเข้าใจง่าย (For a correct understanding of the principles of karma, 2001, pp. 13-17) 

ผู้วิจารณ์ได้อ่านและพิจารณาตามหลักธรรมว่า ทุกอย่างเป็นอนิจจัง กฎแห่งกรรมก็ตกอยู่ในความ
เป็นอนิจจัง เปลี่ยนแปลงได้ และคนที่จะเปลี่ยนแปลงก็คือตัวเราเอง ใครเผลอทำอะไรไม่ดีไว้ ก็ไม่ต้องตกใจรีบ
สร้างความดีด้วยการให้ทาน รักษาศีล เจริญภาวนา ทำบ่อยๆ ทำซ้ำๆ ทำนานๆ สิ่งเหล่านี้จะช่วยสลาย พลัง
กรรมชั่ว ทีละนิดๆ จนกระทั่งหมดไปในที่สุด  

ประเด็นที่ 2 ว่าด้วยผลกรรม 3 ระดับ ผู้เขียน สรุปว่า ผลดีผลชั่วระดับสังคม ไม่ควรถือเป็นผล
โดยตรงของกรรมดี กรรมชั่ว ผลดีผลชั่วระดับบุคลิกภาพ และอุปนิสัย กับผลดีผลชั่ว ระดับพ้ืนของจิตเท่านั้น ที่
จัดว่าเป็นผลของกรรมดีกรรมชั่ว ที่ว่าทำดีได้ดี ทำชั่วได้ชั่ว หมายเอาดีชั่ว 2 ระดับนี้ทำดีแล้วอุปนิสัยและบุคลิก
ดีขึ้น พื้นจิตใจสะอาดประณีตขึ้น ทำชั่วแล้วอุปนิสัยและบุคลิกเลวลง พื้นจิตใจสกปรกหยาบกระด้างขึ้นผลของ
กรรมเห็นจะจาก 2 อย่างนี้ (For a correct understanding of the principles of karma, 2001, pp. 25-29) 

ผู้วิจารณ์ได้อ่านเนื้อหาใจความแล้วยังได้บอกถึงรายละเอียดของจิตปรุงแต่งกรรม ที่เพียงพอให้
เกิดความเข้าใจง่ายในแง่ของการปฏิบัติ เพื่อจะได้ควบคุมจิตให้อยู่ในสภาวะที่หลุดพ้น และมีแนวทางปฏิบัติ
ถูกต้อง ตามการปฏิบัติธรรม ที่จะทำนุบำรุง ศีล สมาธิ และปัญญา ของเราให้ก่อเกิดวิริยะในการที่จะควบคุม
ตนให้มีความบริสุทธิ์ มีจิตใจที่ดีงาม พร้อมต่อการบูรณาการปฏิบัติได้อย่างครบถ้วนสมบูรณ์ ซึ่งผู้วิจารณ์เห็น
คล้อยตามผลกรรม 3 ระดับนี้ 

ประเด็นที่ 3 ผู้วิจารณ์ได้อ่านและพิจารณาการประยุกต์พุทธธรรมในการดำเนินชีวิต หลักวิชา
ทางสายกลางมี 2 ความหมายคือ 1) ในทางทฤษฎีหรือหลักวิชา หมายถึง “กลาง”ระหว่างรูปธรรม-นามธรรม 
วัตถ-ุจิต ความม-ีความไม่มี 2) ในทางปฏิบัติ “สายกลาง” หมายถึงการปฏิบัติที่ไม่เอียงข้างฝ่ายใดฝ่ายหนึ่งใน
สองฝ่าย (For a Correct Understanding of the Principles of Karma, 2001, pp. 90-95) 

ผู้วิจารณ์มองว่าการดำเนินการตามหลักกรรม เป็นตามรูปแบบหลักธรรม ในการทำความดีต่างๆ 
มีการดำรงชีวิตตามหลักการที่ถูกต้อง มีหลักจริยธรรมและหลักธรรมเป็นแนวทางโดยหลักจริยศาสตร์นั้น สอน



Journal of  Buddhist Innovation Review  266 
Vol. 5 No. 3  September-December  2567 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ให้คนเรารู้จักปฏิบัติตน เพื่อผลประโยชน์ของตนเองและผลประโยชน์ของผู้อื่นไปพร้อมๆกันเพราะตามทัศนะ
ใหม่ จริยธรรมย่อมหมายถึงธรรมอันดำรงไว้ซึ่งสังคมมนุษย์ ผลกรรมตามอริยสัจสี่ เป็นคำสอนว่าด้วยทุกข์ 
ปัญหานั้น พึงกำหนดรู้ คำสอนว่าด้วยสมุทัย เหตุแห่งทุกข์นั้น พึงละเว้นเสีย คำสอนว่าด้วยนิโรธ ความดับทุกข์ 
การปลดปล่อยอันเป็นบ่อเกิดแห่งทุกข์ คำสอนว่าด้วยมรรค หนทางแห่งการดับทุกข์ เราจะแก้ทุกอย่างได้ และ
หนทางไปสู่ความหลุดพ้นจากทุกข์ การปฏิบัติตามหลักอริยสัจสี่ ตามด้วยมรรคมีองค์แปด 

 
ประเด็นตั้งข้อสังเกต 2 ประเด็น 
ประเด็นที่ 1 การจัดหัวข้อประเด็นของหนังสือ 
การจัดหัวข้อประเด็นของหนังสือเล่มนี้ผู้เขียนได้เขียนเล่าเรื่อง โดยการรวมบทความจากหนังสือ 

หยิน รายเดือนซึ่งจะสังเกตได้ว่าหัวข้อของหนังสือมีการเล่าเรื ่อง พร้อมกับบรรยายความซ้ำกัน ในหลาย
ประเด็น แต่ผู้เขียนได้ออกตัวไว้ในบทนำว่า “เนื้อหาหรืออุทาหรณ์ที่ยกขึ้นมาประกอบการอธิบายอาจซ้ำกัน
บ้างบางแห่ง ก็ขอให้ถือเป็นการเสริมทำให้ประเด็นนั้นๆกระจ่างขึ้นก็แล้วกัน คนเขียนหนังสือทุกวันก็มักจะ
หลงลืมอย่างนี้ หวังว่าคงให้อภัยกันและหนังสือเล่มนี้คงพอมีประโยชน์แก่ท่านบ้างแม้เพียงเล็กน้อยก็ยังดี ” 
(For a Correct Understanding of the Principles of Karma, 2001, p. 5) 

ผู้วิจารณ์อ่านแล้ว รู้สึกว่าเป็นเทคนิคการเขียนของผู้เขียน ที่ต้องการให้ผู้อ่านอ่านซ้ำในเรื่องที่
ต้องการให้ความเข้าใจ เพราะผู้วิจารณ์ได้เคยอ่านผ่านๆหนังสือของผู้เขียนอีกเล่มหนึ่งคือ สวนทางนิพพาน 
ผู้เขียนก็มีการเขียนอุทาหรณ์ที่ยกขึ้นมาประกอบการอธิบายอาจซ้ำกัน และเขียนออกตัวเช่นเดียวกัน สำหรับ
ผู้อ่านที่อ่านหนังสือมาเยอะๆเมื่ออ่านจะเบื่อหรือหงุดหงิดกับเทคนิคแบบนี้ แต่เป็นเพียงการตั้งข้อสังเกตของผู้
วิจารณ์ในเรื่องการจัดหัวข้อและประเด็นของหนังสือ   

ประเด็นที่ 2 ทำดี “ย่อม” ได้ดี ทำชั่ว “ย่อม” ได้ชั่ว 
กรรมกับการเวียนว่ายตายเกิด กฎแห่งกรรม ทำดี “ย่อม” ได้ดี ทำชั่ว “ย่อม” ได้ชั ่ว (For a 

Correct Understanding of the Principles of Karma, 2001, p. 103)  คำว่า “ย่อม”เป็นคำช่วยกริยา 
แสดงว่ากริยานั้นเป็นไป หรือเกิดขึ้นตามปกติ คนทำชั่วย่อมได้รับผลกรรม ที่เชื่อว่าทำอย่างใด ต้องได้รับผล
เช่นนั้น เช่นทำดีต้องได้รับผลดีร้อยเปอร์เซ็นต์ ทำชั่ว ต้องได้รับผลชั่วร้อยเปอร์เซ็นต์ไม่เปลี่ยนแปลง เป็นความ
เข้าใจที่ไม่ถูกต้อง สรุปก็คือเราทำอย่างใด ไม่จำเป็นต้องได้อย่างนั้น แต่เราอาจได้รับผลคล้ายอย่างนั้น เพราะ 
เชื้อ คือกิเลส ทำดีได้ผลดี ทำชั่วได้ผลชั่ว แต่ “ไม่ใช่ต้องได้เต็มที่” ถึงขั้นใช่คำว่า“ต้อง” มันขึ้นกับเงื่อนไขอย่าง
อ่ืนด้วย  

ผู ้ว ิจารณ์เห ็นว ่าประเด ็นนี ้ เป ็นประเด ็นสำคัญในการสอนหลักกรรมและหลักธรรมใน
พระพุทธศาสนา ผู้เขียนต้องยกตัวอย่างให้เกิดความเข้าอย่างลึกซึ้ง เพราะเป็นเรื่องละเอียดอ่อนแก่ผู้อ่านที่ยัง
ไม่เข้าใจในหลักกรรม ซึ่งจะได้เป็นไปตามชื่อหนังสือเพ่ือความเข้าใจถูกต้องเกี่ยวกับหลักกรรม 

ประโยชน์ของหนังสือเล่มนี้ 
ผู้วิจารณ์ได้อ่านหนังสือเล่มนี้ รู้สึกเข้าใจหลักกรรมและหลักธรรมมากขึ้น โดยเฉพาะอริยสัจสี่ เป็น

หลักคำสอนหนึ่งของพระพุทธเจ้า แปลว่า ความจริงอันประเสริฐ ความจริงของพระอริยบุคคล หรือความจริงที่



Journal of  Buddhist Innovation Review  267 
Vol. 5 No. 3  September-December  2567 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ทำให้ผู้เข้าถึงกลายเป็นอริยะ มีอยู่สี่ประการ โดยสรุปใจความสำคัญของหลักกรรมที่สามารถนำไปใช้ได้ใน
ชีวิตประจำวันและหวังเป็นอย่างยิ่งว่าผู้ที่ได้อ่านจะช่วยกันสนับสนุนการเผยแพร่พระสัทธรรมของพระพุทธเจ้า
ให้ดำรงอยู่คู่กับประเทศไทยตราบนานเท่านาน 
บทสรุป 

หนังสือ “เพ่ือความเข้าใจถูกต้องเก่ียวกับหลักกรรม”ของ ศาสตราจารย์ พิเศษ เสฐียรพงษ์ วรรณ
ปก เป็นงานบทความที่เขียนโดยมีรูปแบบของหนังสือที่เข้าถึงง่ายและอ่านทำความเข้าใจง่าย มีการใช้ลูกเล่น
ของภาษาเขียนและภาษพูดสลับกัน จึงทำให้อ่านแล้วสนุกน่าสนใจ สำหรับผู้วิจารณ์ได้อ่านและพิจารณาตาม
ความเหมาะสมถือว่าได้อธิบายในเรื่องหลักกรรมและหลักธรรมได้ดี มีรสชาติจากการหยิบยกตัวอย่างทั้งคน
ใกล้ตัวท่ีผู้วิจารณ์สามารถรับรู้และคล้อยตามไปกับผู้เขียน เหมาะกับทุกเพศทุกวัยที่จะหยิบขึ้นมาอ่านได้ 

 
 
 
 
 
Reference 
Book 
Special Professor Sathiraphong   Wannapok. (2001). For a Correct Understanding of the  

Principles of Karma. Bangkok Siam Publishing House 
 


