
วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  233. 
ปีที ่ 5  ฉบบัที ่ 3  กนัยายน - ธนัวาคม  2567 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

 
 
 
 
 
 
 

              Journal of                                                                                                                           บณัฑิตวิทยาลยั 
Buddhist Innovation Review                                                                                   มหาวิทยาลยัมหาจฬุาลงกรณราชวิทยาลยั 

พระวินัย : คุณค่าต่อชีวิต สังคม และพระพุทธศาสนา 
Vinaya: Value for life, society and Buddhism  

สมควร  นิยมวงศ์  Somkhuan  Niyomwong 

อาจารย์ประจำวิทยาลัยสงฆ์ชัยภูมิ  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Lecturer in the Department of Buddhism, Chaiyaphum Buddhist  College  Mahachulalongkornrajavidyalaya 

University 

E-mail: somkhuan.niy@mcu.ac.th  

สุดาพร  เขียวงามดี   Sudaporn  Khewngamdee 

อาจารย์พิเศษภาควิชาบาลีและสันสกฤต  คณะพุทธศาสตร์  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Lecturer in the Department of Pali and Sanskrit Faculty of Buddhist studies 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

E-mail: Khewngamdee@hotmail.com 
Academic Articles                                                                                              บทความวิชาการ 

Received:  September  26,  2024 / Revised:  October   27,  2024  
Accepted:  November  21, 2024 / Available Online:  December  2,  2024 

บทคัดย่อ 
บทความวิชาการนี้  มีเนื้อหาสาระเกี่ยวกับพระวินัย  ซึ่งมี 2 ประเภท คือ อนาคาริยวินัย และอา

คาริยวินัย ซึ่งมักเรียกกันอย่างคุ้นชินว่า “ศีล” ในที่นี้ผู้เขียนจะเน้นกล่าวถึงอนาคาริยวินัยซึ่งเป็นข้อปฏิบัติของ
ภิกษุ หากภิกษปุฏิบัติตามพระวินัยด้วยความเคารพเอ้ือเฟ้ือ ก็จะเกิดคุณค่าต่อภิกษุผู้ปฏิบัติในฐานะเป็นพื้นฐาน
แห่งกุศลธรรมอ่ืนๆ เช่น ความมักน้อย สันโดษ ปรารภความเพียร ความเป็นผู้เลี้ยงง่าย ความผาสุกไม่เดือดร้อน
ใจ ความมีปีติสุข ความมีจิตเป็นสมาธิ ตลอดถึงเป็นพื้นฐานแห่งปัญญารู้แจ้งสัจธรรม เข้าถึงสภาวะความหลุด
พ้นกิเลส  นับเป็นคุณค่าต่อชีวิตของภิกษุในเบื้องต้น  ในขณะเดียวกัน การที่ภิกษุในฐานะสมาชิกของสงฆ์ 
ปฏิบัติตามพระวินัย ย่อมส่งผลให้องค์กรสงฆ์มีความเข้มแข็ง ไร้มลทินหรือข้อตำหนิ ก่อให้เกิดภาพลักษณ์ของ
องค์กรที่ดีงาม อันจะเป็นพลังในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา ยังศรัทธาปสาทะให้เกิดแก่สังคม จูงใจผู้คนให้สนใจ
เข้ามานับถือ อุปถัมภ์ ศึกษาเรียนรู้และปฏิบัติตามหลักคำสอนของพระพุทธศาสนา จนก่อให้เกิดสังคมที่มีสันติ
สุข มีเมตตาต่อกัน ไม่ทำร้ายเบียดเบียนกัน นับเป็นคุณค่าต่อสังคม  

อนึ่ง พระสัทธรรมคือ ปริยัติ ปฏิบัติ และปฏิเวธจะดำรงอยู่ได้เพราะมีพระวินัยเป็นฐานในการขัด
เกลาตนและพัฒนาตนสู่ภาวะรู้แจ้งเห็นจริงในสัจธรรม หากพระวินัยและศาสนบุคคลผู้ปฏิบัติตามพระวินัยยงัมี

mailto:somkhuan.niy@mcu.ac.th


234. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 5 No. 3  September-December  2024 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

อยู่ตราบใด ปริยัติ ปฏิบัติ และปฏิเวธซึ่งเป็นหัวใจหลักของพระพุทธศาสนา ก็ยังดำรงอยู่ตราบนั้น   ดังนั้น พระ
วินัยจึงมีคุณค่าต่อพระพุทธศาสนา 

 
 

คำสำคัญ:   พระวินัย,   คุณค่า,   ชีวิต,   สังคม,  พระพุทธศาสนา 
 
 
 
 

Abstract  
This academic article contains content about the Vinaya, which has two types : anāgāriyavinaya 

(The precepts of monks) and āgāriyavinaya(The precepts of laity) , which are often called “Sīla”. In this issue, 
the author will focus on anāgāriyavinaya as the rules of conduct for monks.  If the monks practice the Vinaya 
with respect and kindness, it will be valuable to the monks who practice it as the foundation of other 
wholesome qualities, such as being modest, being content, being diligent, being easy to support, not being 
distressed, having happiness, having a concentrated mind, and being the foundation of the wisdom of realizing 
the truth, which is the attainment of the state of liberation from defilements. It is considered valuable to the 
monks’ lives initially.  

At the same time, the monks as members of the Sangha who practice the Vinaya will result in 
the Sangha organization being strong, without blemishes or faults, creating a good organizational image that 
will be a power to spread Buddhism. The Sangha organization also creates faith in society, motivating people 
to be interested in coming to believe, support, learn and practice the teachings of Buddhism, leading to a 
peaceful society with kindness towards each other, not harming and oppressing each other. It is a value to 
society. 

Moreover, the True Dharma, namely pariyatti (study), paṭipatti (practice), and paṭivedha 
(penetration), will exist because the Vinaya is the foundation for refining oneself and developing oneself to the 
state of realizing the truth. As long as the Vinaya and religious persons who practice the Vinaya still exist, 
pariyatti (study), paṭipatti (practice), and paṭivedha (penetration), which are the core of Buddhism, will still exist. 
Therefore, the Vinaya is valuable to Buddhism. 

 
  
Keywords:   Vinaya;   Value;   Life;   Society;   Buddhism 

 
 
 
 
 

บทนำ 
ในฝ่ายบ้านเมือง วินัยเป็นพื้นฐานสำคัญต่อการรักษาความมั่นคงของประเทศ เริ่มแต่การพัฒนา

ทรัพยากรบุคคลของชาติ ทำให้เกิดความเป็นระเบียบเรียบร้อยดีงามในการอยู่ร่วมกัน มีความรับผิดชอบต่อ
หน้าที่ มีความสามัคคี ความเสียสละเพ่ือประโยชน์ส่วนรวม และก่อให้เกิดสันติสุข  ทั้งยังมีความเจริญรุ่งเรือง 



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  235. 
ปีที ่ 5  ฉบบัที ่ 3  กนัยายน - ธนัวาคม    2567 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

เข้มแข็ง มั่นคงในด้านสังคม การเมืองการปกครอง  และความมั่งคั่งด้านเศรษฐกิจ หากขาดระเบียบวินัย ก็
ยากที่จะรักษาความมั่นคงและมั่งคั่งของประเทศไว้ได้ ทั้งยังมีแต่จะประสบความเดือดร้อน วุ่นวาย ทะเลาะ 
ขัดแย้ง เบียดเบียนกัน ขาดความรักความสามัคคี ปราศจากสันติสุข และอาจนำไปสู่ความล่มสลายของสังคม
ในที่สุด  

ในทางพระพุทธศาสนาก็เช่นกัน วินัยถือเป็นพื้นฐานสำคัญต่อการธำรงรักษาพระพุทธศาสนาทำ
ให้พระพุทธศาสนาเจริญรุ่งเรือง มีความมั่นคงแพร่หลาย มีพุทธศาสนิกหรือศาสนบุคคล ศาสนธรรม ศาสน
สถาน ศาสนพิธี และวัฒนธรรมประเพณีวิถีชีวิตแบบชาวพุทธที่เข้มแข็ง ทั้งนี้เพราะวินัยเป็นเครื่องมือฝึกฝน
อบรมขัดเกลาพฤติกรรมทางกายวาจาอันเป็นพ้ืนฐานแห่งกุศลธรรมคือความดีงามให้เพ่ิมพูนยิ่งขึ้นเช่น สมาธิ
และปัญญาจนพัฒนาสู่ความพ้นจากภาวะของปุถุชนเข้าสู่ภาวะของอริยบุคคล รู้แจ้งสัจธรรม เข้าถึงสันติสุข 
จนสามารถยังหมู่แห่งภิกษุที่เรียกว่าสังฆะ  ซ่ึงกังขาวิตรณีอภินวฎีกา ได้ให้ความหมายไว้ 2 นัยยะ คือ 1) หมู่
พระอริยบุคคล 8 จำพวกที่บริหารสืบสานพระพุทธศาสนาด้วยทิฏฐิสามัญญตาและสีลสามัญญตา  2) หมู่
ภิกษุที่กำจัดกิเลสด้วยอริยมรรคและอริยผลซึ่งการปฏิบัติตนตามพระวินัยในฐานะปัจเจกบุคคลย่อมส่งผล
ให้สังฆะให้เป็นสังคมที่มีบุคคลต้นแบบแห่งความดีที่ผ่านกระบวนการขัดเกลาด้วยวินัยจนมีความเป็นระเบียบ
เรียบร้อย งดงามน่าเลื่อมใส ดุจเส้นด้ายที่ร้อยเรียงดอกไม้นานาพรรณให้รวมกันเป็นระเบียบไม่กระจัด
กระจาย กลายเป็นพวงดอกไม้ที่มีคุณค่าน่าชวนชม ในทางตรงกันข้าม หากภิกษุในฐานะปัจเจกบุคคลไม่
สนใจใฝ่ศึกษาปฏิบัติตามพระวินัย นอกจากจะส่งผลต่อตนเองให้เกิดความเดือดร้อนและขาดความเจริญงอก
งามในภูมิธรรมที่สูงขึ้นแล้ว ยังส่งผลต่อสังฆะให้เป็นที่เสื่อมศรัทธาของสาธุชนและเป็นอุปสรรคในการเผยแผ่
พระพุทธศาสนาโดยรวมด้วย  ดังนั้นก่อนจะนำเสนอว่าพระวินัยมีคุณค่าต่อชีวิต สังคม และพระพุทธศาสนา
อย่างไรนั้น ผู้เขียนจะกล่าวถึงลักษณะ ประเภท และการปฏิบัติตามพระวินัย ตามลำดับดังนี้ 
1.ลักษณะพระวินัย 

ในพระวินัยปิฎก คัมภีร์จูฬวรรค  พระพุทธเจ้าตรัสลักษณะวินัยไว้ว่ามีลักษณะเป็นไปเพื่อคลาย
กำหนัด เพื่อพรากกิเลส เพื่อไม่สะสม เพื่อมักน้อย เพื่อสันโดษ เพื่อความสงัด เพื่อบำเพ็ญเพียร และเพ่ือ
ความเป็นคนเลี้ยงง่าย (Mahachulalongkornrajavidyalaya, 2500; Vi.Cū.(Pali) 7/406/239) ในคัมภีร์มิลิ
นทปัญหาอธิบายลักษณะของศีลไว้ว่า ศีลมีลักษณะเป็นที่ก่อเกิดกุศลธรรมทั้งหลาย ได้แก่ อินทรีย์ 5 พละ 5 
โพชฌงค์ 7 มรรคมีองค์ 8 เป็นต้น พระโยคาวจรผู้เคร่งครัดในศีล ย่อมบำเพ็ญกุศลธรรมทั้งหลายให้เจริญและ
ดำรงอยู่ได้ เปรียบเหมือนพืชอาศัยพื้นดินแล้วย่อมเจริญงอกงามได้  (Mahachulalongkornrajavidyalaya, 
2547; Milinda. (Pali) 9/34) , (Mahachulalongkornrajavidyalaya, 2548, Milinda. A. (Pali) 9/112)    

ในคัมภีร์วิสุทธิมรรคได้อธิบายลักษณะของวินัยไว้ว่าศีลคือเจตนางดเว้นหรือสำรวมระวังไม่ล่วง
ละเมิดพระบัญญัติซึ่งเป็นพื้นฐานรองรับกุศลธรรมคือความดีงามทั้งหลาย มีหน้าที่ในการกำจัดความทุศีล
กล่าวคือโทษหรือความเสื่อมเสียให้หมดไป ก่อให้เกิดผลคือความสะอาดด้านพฤติกรรมทางกายวาจา  และมี
คุณธรรม 2 ประการคือหิริ(ความละอายบาป) และโอตตัปปะ(ความเกรงกลัวบาป)เป็นพื้นฐานให้เกิดศีล 
(Mahachulalongkornrajavidyalaya, 2540 ; Visuddhi. (Pali) 1/6/9) 

ดังนั้น จึงอาจสรุปได้ว่า วินัยหรือศีลมีลักษณะเป็นพื้นฐานแห่งกุศลธรรมทั้งหลาย เช่น สมาธิ
และปัญญา รวมถึงคุณธรรมอื่นๆ เช่น อินทรีย์ 5 พละ 5 โพชฌงค์ 7 มรรคมีองค์ 8  เป็นต้น และมีลักษณะ



236. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 5 No. 3  September-December  2024 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

เป็นไปเพ่ือความมักน้อย สันโดษ เป็นคนเลี้ยงง่าย  เป็นไปเพ่ือความสะอาดกายวาจา มีหิริและโอตตัปปะเป็น
ธรรมพื้นฐานที่คอยควบคุมจิตมิให้คิดหรือตรึกตรองในทางอกุศล ทำให้ปรับสภาพความเป็นอยู่ที่เกื้อกูลแก่
การปฏิบัติกิจต่างๆ รวมทั้งการพัฒนาตนเพื่อเข้าถึงจุดหมายที่ดีงามโดยลำดับจนถึงจุดหมายสูงสุดของชีวิต
แห่งการประพฤติพรหมจรรย์   
2. ประเภทของพระวินัย 

ในคัมภีร์ต่างๆ  มีปรากฏประเภทแห่งพระวินัยพร้อมคำอธิบายที่ต่างกันบ้าง  เหมือนกันบ้าง 
ต า ม ท ร ร ศ น ะ ข อ ง ผ ู ้ ร จ น า ค ั ม ภ ี ร ์ น ั ้ น ๆ  เ ช ่ น  ใ น อ ร ร ถ ก ถ า ข ุ ท ท ก น ิ ก า ย  ส ุ ต ต น ิ บ า ต
(Mahachulalongkornrajavidyalaya, 2532; Khu.Su.A. (Pali) 2/264/12) กล่าวถึงวินัยว่ามี 2 อย่าง 
สรุปได้ดังนี้ 

1) อนคาริกวินัย คือวินัยของบรรพชิตผู้ไม่มีเรือน ได้แก่ จตุปาริสุทธิศีล คือ (1) ปาติโมกขสังวร
ศีล ได้แก่ ภิกขุปาติโมกข์ และภิกขุนีปาติโมกข์ (2) อินทรียสังวรศีล ศีลคือการสำรวมอินทรีย์ ระวังมิให้บาป
อกุศลธรรมครอบงำเมื่อรับรู้อารมณ์ด้วยอินทรีย์ทั้ง 6  (3) อาชีวปาริสุทธิศีล ศีลคือความบริสุทธิ์แห่งอาชีวะ 
เลี้ยงชีวิตโดยทางที่ชอบ ไม่ประกอบอเนสนาคือการแสวงหาไม่เหมาะสม มีหลอกลวงเขาเลี้ยงชีพ เป็นต้น 
และ (4) ปัจจยสันนิสสิตศีล ศีลที่เกี่ยวกับปัจจัย 4 ได้แก่ปัจจเวกขณ์ คือพิจารณาใช้สอยปัจจัย 4 คือ จีวร 
บิณฑบาต เสนาสนะ และเภสัช มิใช่เพื่อเล่นมัวเมาประดับตกแต่ง แต่เพื่อบรรเทาทุกขเวทนา เพื่อชีวิตดำรง
อยู่ได้ และเพ่ือประพฤติพรหมจรรย์ 

ในคัมภีร์วิสุทธิมรรคได้กล่าวถึงอินทรียสังวรศีล อาชีวปาริสุทธิศีล และปัจจยสันนิสสิตศีลในแง่ที่
เป็นส่วนเสริมสนับสนุนให้การปฏิบัติตามปาติโมกขสังวรศีลมีประสิทธิภาพและความสมบูรณ์ยิ่งขึ้น  และ
กล ่ าวถ ึ งศ ี ลค ือ เจตนางดเว ้นจาก อาบ ัต ิ ต ่ า งๆ ม ิ ให ้ ล ่ ว งละเม ิดอาบ ัต ิหน ักและอาบ ัต ิ เบา 
(Mahachulalongkornrajavidyalaya, 2540 ; Visuddhi. (Pali) 1/19/45)     

2) อคาริกวินัย คือวินัยของคฤหัสถ์ ได้แก่ การเว้นจากอกุศลกรรมบถ 10 ประการ คือ (1) 
ปาณาติบาต การทำลายชีวิต (2) อทินนาทาน ถือเอาของที่เขามิได้ให้ (3) กาเมสุมิจฉาจาร ประพฤติผิดใน
กาม  (4) มุสาวาท พูดเท็จ (5) ปิสุณวาจา พูดส่อเสียด (6) ผรุสวาจา พูดคำหยาบ (7) สัมผัปปลาปะ พูดเพ้อ
เจ้อ  (8) อภิชฌา ละโมบคอยจ้องอยากได้ของเขา (9) พยาบาท คิดร้ายเขา (10) มิจฉาทิฏฐิ เห็นผิดจาก
คลองธรรม  (Phra Brahma Kunaporn (P.A. Payutto, 2008, pp. 471-472) 

มังคลัตถทีปนี  ได้กล่าวถึงวินัยไว้ 2 อย่างคล้ายกันกับอรรถกถาขุททกนิกาย สุตตนิบาต ต่างกัน
แต่ในมังคลัตถทีปนี (Mahachulalongkornrajavidyalaya, 2551; Maṅgalathadīpanī. (Pali) 1/147/137)  
ใช้คำว่า “อนาคาริยวินัย” และอธิบายว่าหมายถึง การไม่ต้องอาบัติ 7 กอง คือ 1) ปาราชิก 2) สังฆาทิเสส 3) 
ถุลลัจจัย 4) ปาจิตตีย์ 5) ปาฏิเทสนียะ 6) ทุกกฏ 7) ทุพภาสิต และใช้คำว่า “อาคาริยวินัย” พร้อมอธิบายว่า
หมายถ ึงการงดเว ้นจากอก ุศลกรรมบถ 10 ประการ (Mahachulalongkornrajavidyalaya, 2551 ; 
Maṅgalathadīpanī. (Pali) 1/199/160)  ซึ่งมีรายละเอียดเหมือนที่กล่าวมาแล้ว  จากประเภทแห่งพระวินัย
ที่ปรากฏในคัมภีร์ต่างๆที่กล่าวมานั้น สามารถสรุปวินัยได้ 2 อย่างคือ (1) อนาคาริยวินัย คือวินัยของ
บรรพชิต  (2) อาคาริยวินัย คือวินัยของคฤหัสถ์ ในบทความนี้ ผู้เขียนจะกล่าวถึงเฉพาะอนาคาริยวินัยโดย



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  237. 
ปีที ่ 5  ฉบบัที ่ 3  กนัยายน - ธนัวาคม    2567 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

เสนอประเด็นว่า การธำรงรักษาพระพุทธศาสนาต้องเริ่มต้นปฏิบัติตามวินัยอย่างไร และเมื่อปฏิบัติตามวนิัย
แล้วจะเกิดคุณค่าต่อชีวิต สังคม และพระพุทธศาสนาอย่างไร ดังมีรายละเอียดต่อไปนี้ 
3. การปฏิบัติตามพระวินัย 

การธำรงรักษาพระพุทธศาสนาให้มีความมั่นคงยั่งยืนยาวนานนั้น คงมิใช่เฉพาะหน้าที ่ของ
พระภิกษุแต่ฝ่ายเดียวเท่านั้น หากแต่เป็นหน้าที่ร่วมกันของพุทธบริษัท 4 คือภิกษุ ภิกษุณี อุบาสก อุบาสิกาที่
ต้องมีศรัทธาในพระพุทธศาสนาอย่างหนักแน่นไม่หวั่นไหว กล่าวคือเชื่อมั่นในหลักคำสอนของพระพุทธเจ้า  
เชื่อมั่นในกรรมและผลแห่งกรรมว่าทำดีได้ดี ทำชั่วได้ชั่ว  ตั้งใจศึกษาทรงจำคำสอนแล้วปฏิบัติตามโดยละ
ความชั่วทำแต่ความดี  เสียสละเอื้อเฟื้อเกื้อกูลพระพุทธศาสนา เสริมสร้างปัญญารู้แจ้งเห็นจริงในสัจธรรม
เพื่อลดละปล่อยวางความยึดมั่นถือมั่น เข้าถึงความสุขที ่แท้จริงแห่งชีวิตอันเป็นเป้าหมายคำสอนของ
พระพุทธศาสนา โดยเฉพาะอย่างยิ่งคือพ้ืนฐานที่สำคัญของความมั่นคงแห่งพระพุทธศาสนาที่มิอาจละเลยได้
ก็คือความมีวินัยหรือมีศีลของบรรพชิตที่เรียกว่าอนาคาริยวินัยและวินัยของคฤหัสถ์ผู้เป็นอุบาสกอุบาสิกาท่ี
เรียกว่าอาคาริยวินัยโดยภาพรวม และมิอาจผลักภาระให้ฝ่ายใดฝ่ายหนึ่งต้องเป็นผู้ปฏิบัติตามวินัยแต่เพียง
ฝ่ายเดียวได้  แต่ในฐานะท่ีภิกษุและองค์กรสังฆะเป็นผู้นำในหมู่พุทธบริษัท จึงจำต้องเป็นต้นแบบแห่งความดี
งามอันก่อให้เกิดศรัทธา ปสาทะแก่สาธุชนและเป็นแบบอย่างที่ดีงามแก่อุบาสกอุบาสิกา  จึงดูเหมือนว่าภาระ
ในความเป็นผู้ทรงศีลทรงวินัยของภิกษุต้องกลายเป็นความคาดหวังของสังคมในหมู่ชาวพุทธ ดังนั้น ใน
บทความนี้ผู้เขียนจะกล่าวถึงการปฏิบัติตามอนาคาริยวินัยคือจตุปาริสุทธิศีล คือ ปาติโมกขสังวรศีล อินทรีย
สังวรศีล อาชีวปาริสุทธิศีล และปัจจยสันนิตสิตศีล ที่มีความสัมพันธ์กันโดยอาศัยกันและกันในฐานะวินัย
สำหรับปฏิบัติในชีวิตพรหมจรรย์ที่เรียกว่าอาทิพรหมจริยกาสิกขา ในขณะเดียวกันก็ไม่ละเลยวินัยส่วนรวม
หรือวินัยเกี่ยวกับจารีตประเพณีหรือธรรมเนียมปฏิบัติในการอยู่ร่วมกันของหมู่คณะที่เรียกว่าอภิสมาจาริกา
สิกขาท่ีภิกษุจำต้องปฏิบัติร่วมกันเพื่อรับผิดชอบต่อการดำรงอยู่แห่งสังฆะ   

ในพระพุทธศาสนาสอนว่าสิ่งที่เกิดขึ้นได้ยากของมนุษย์ในโลกนี้คือ การได้เกิดมาเป็นมนุษย์  
ก า ร ม ี ช ี ว ิ ต อ ย ู ่ ด ำ ร ง อ ย ู ่ ไ ด ้ ก า ร ไ ด ้ ฟ ั ง พ ร ะ ส ั ท ธ ร ร ม  แ ล ะ ก า ร อ ุ บ ั ต ิ ข อ ง พ ร ะ พ ุ ท ธ เ จ้ า  
(Mahachulalongkornrajavidyalaya, 2500 ; Khu.Dha.(Pali) 25/182/49)  และ (Mahachulalongkornrajavidyalaya, 

2532; Vi. A.  (Pali)  1/135), (Mahachulalongkornrajavidyalaya, 2551; Maṅgalatthadῑpanῑ.  (Pali)  1/154/140) 
ฉะนั้น การที่ภิกษุได้รับสิ่งที่เกิดขึ้นยากพร้อมกันในภพชาติที่ตนเกิดมานั้น มิใช่สิ่งบังเอิญ หากแต่เป็นเพราะ
การได้บำเพ็ญบารมีมาเป็นแสนกัป จึงถือเป็นลาภอันประเสริฐที่ได้เกิดมาเป็นมนุษย์ที่ยังมีชีวิตดำรงอยู่ ได้
ผ่านระบบการกลั่นกรองรับการอนุญาตพรรพชาอุปสมบทเข้ามาอยู่ในสังฆะด้วยวิธีญัตติจตุตถกัมมูปสัมปทา 
(Mahachulalongkornrajavidyalaya, 2532; Vi.  Mahā.  A.  (Pali)  1/ - /138), (Mahachulalongkornrajavidyalaya, 

2532 ; Kaṅkhā. Abhinavaṭῑkā (Pali) 178) ได้ศึกษาและปฏิบัติตามหลักธรรมคำสอนทางพระพุทธศาสนา 
ในขณะที่พระพุทธศาสนายังดำรงอยู่โดยมีพระธรรมวินัยเป็นศาสดาแทนพระพุทธเจ้า จึงควรที่จะได้ปฏิบัติ
ขัดเกลาตน ดำรงตนอยู่ในสมณภาวะตามหลักอนุศาสน์ 8 อย่างคือถือปฏิบัติตามหลักนิสสัย 4 ละเว้น
อกรณ ียก ิ จ  4 (Mahachulalongkornrajavidyalaya, 2500; Vi. Ma. (Pali) 4/73/74, 4/128-129/139-
141) ตามท่ีได้รับจากพระอุปัชฌาย์ในวันแรกที่ได้รับอุปสมบท อันเป็นฐานสำคัญท่ีคงความเป็นสมณภาวะไว้
ให ้แตกต่างจากคฤหัสถ์ เป ็นที ่น ่าเคารพกราบไว ้บ ูชา ละเว ้นความประพฤติไม ่เหมาะสมทั ้งปวง  
(Mahachulalongkornrajavidyalaya, 2540; Visuddhi. (Pali) 1/14/18) ศึกษาและปฏิบัติในสิกขาบท



238. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 5 No. 3  September-December  2024 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ทั้งหลายให้บริบูรณ์  เคารพยำเกรงภิกษุผู้เถระ มีหิริโอตตัปปะ นุ่งห่มเรียบร้อย มีอากัปกิริยาน่าเลื่อมใส 
สำรวมสติ ระวังอินทรีย์ 6 มิให้บาปธรรม เช่น ความชอบ ความชังเข้าครอบงำในเมื่อตาเห็นรูป หูฟังเสียง 
จมูกดมกลิ่น ลิ้นลิ้มรส กายสัมผัส และใจคิดเรื่องราวต่างๆ ดำรงชีพอย่างบริสุทธิ์ คือเลี้ยงชีพในทางที่ชอบ ไม่
แสวงหาลาภในทางที่ผิด กล่าวคือไม่อวดอ้างคุณวิเศษท่ีไม่มีในตนเพ่ือให้ชาวบ้านเลื่อมใส ไม่ชักสื่อชาย-หญิง
ให้เป็นสามีภรรยากัน ไม่ออกปากขออาหารเพื่อตน  ไม่พูดล่อลวงหรือยกยอให้เขารักเพื่อประสงค์ลาภ ไม่เส
แสร้งทำเคร่งครัดให้เขาเลื่อมใส  พิจารณาปัจจัย 4 คือจีวร บิณฑบาต เสนาสนะ และเภสัชแล้วจึงบริโภค
หรือใช้สอยเพื่อประพฤติพรหมจรรย์  รู้ประมาณในการบริโภค ประกอบความเพียรตื่นตัวอยู่เป็นนิตย์ มี
สติสัมปชัญญะ มักน้อย และสันโดษ (Mahachulalongkornrajavidyalaya, 2500; Aṅ. Catukka. (Pali) 
21/198/232-233) ในปัจจัย 4 กล่าวคือยินดีตามที่ได้ ยินดีตามกำลัง และยินดีตามความถูกต้องเหมาะสมไม่
ผิดหลักพระธรรมวินัยกล่าวคือเมื่อได้ปัจจัย 4 ที่ดีบ้าง ไม่ดีบ้าง ประณีตหรือหยาบ มีราคามากหรือน้อย ก็
ยินดีตามที่ได้ พอใจตามที่มี ไม่สร้างความอึดอัดใจและทำลายศรัทธาปสาทะของผู้ให้ หรือหากได้มากเกิน
ความจำเป็นของตนก็แบ่งปันแก่เพ่ือนสพรหมจารี ซึ่งการจะปฏิบัติได้อย่างนี้ จำต้องมีขันติคือความอดทนใน
การดำรงชีวิตที่ต้องฝึกฝนตนเองให้เคยชินกับความลำบากเพราะขาดแคลนปัจจัย 4 อดทนที่จะรักษาความ
ซื่อตรงต่อพระวินัยโดยไม่ฝ่าฝืนล่วงละเมิด (Mahachulalongkornrajavidyalaya, 2538 ; Sārattha.ṭῑkā 
(Pali) 2/39/43) สิ่งที่ขาดไม่ได้อีกประการหนึ่งในการดำรงสมณภาวะในชีวิตพรหมจรรย์ของภิกษุก็คือการ
ตรวจสอบตักเตือนตน ซึ่งพระพุทธเจ้าทรงวางไว้เป็นแนวทางปฏิบัติสำหรับภิกษุ ปรากฏในปัพพชิตอภิณห
สูตร อังคุตตรนิกาย ทสกนิบาต ซึ่งผู้เขียนสรุปได้ดังนี้คือต้องเตือนตนเองอยู่เสมอว่าตนมีเพศต่างจากคฤหัสถ์ 
เลี้ยงชีพอยู่ได้เพราะอาศัยผู้อ่ืน ควรสำรวมรักษาอากัปกิริยาของสมณะ  สำรวจตนว่ามีศีลบกพร่องน่าติเตียน
หรือไม่ มีจุดบกพร่องของศีลที่เพื่อนพรหมจารีผู้รู้ติเตียนได้หรือไม่ เตือนตนว่าจักต้องมีความพลัดพรากจาก
ของรักของชอบใจทั้งสิ้น  เตือนตนว่าเรามีกรรมเป็นของตน เป็นผู้รับผลของกรรม มีกรรมเป็นกำเนิด มีกรรม
เป็นเผ่าพันธุ์ มีกรรมเป็นที่พึ่งอาศัย เราทำกรรมใดไว้ จะเป็นกรรมดีหรือกรรมชั่วก็ตาม ย่อมเป็นผู้รับผลของ
กรรมนั้น เตือนตนมิให้ประมาทว่า วันคืนล่วงไป ๆ บัดนี้เราทำอะไรอยู่  สำรวจตนว่า ยังยินดียิ่งในเรือนว่าง
อยู่หรือไม่ ญาณทัสสนะที่เราบรรลุมีอยู่หรือไม่ (Mahachulalongkornrajavidyalaya, 2538; Aṅ.Dasaka. 
(Pali) 24/48/69) การตรวจสอบตักเตือนตนอย่างนี้ จะเป็นแรงกระตุ้นเตือนให้หนักแน่นปฏิบัติตามพระวินัย
โดยเคร่งครัดมิให้ศีลด่างพร้อยหรือขาด แต่ในระหว่างที่เพียรพยายามรักษาพระวินัยนั้น หากเผลอล่วงละเมิด
ไป ถ้าเป็นอาบัติสังฆาทิเสส ต้องหลีกออกจากสังฆะไปอยู่อบรมตนตามจำนวนวันที่ต้องอาบัติ  (ภาษาพระ
เรียกว่า วุฏฐานวิธี เรียกอีกอย่างว่า วุฏฐานคามินี หมายถึงระเบียบเป็นเครื่องออกจากอาบัติกล่าวคือวิธี
ปฏิบัติสำหรับภิกษุผู้จะเปลื้องตนออกจากอาบัติสังฆาทิเสส ประกอบด้วยพิธี 4 อย่างคือ ปริวาส มานัต 
อัพภาน และปฏิกัสสนา) (Mahachulalongkornrajavidyalaya, 2500 ; Vi.cū. (Pali) 6/75-184/100-216) 
ถ้าเป็นอาบัติ 5 อย่างที่เหลือ ต้องแสดงอาบัติพร้อมอธิษฐานจิตว่า “จักไม่กระทำอย่างนั้นอีก จักไม่พูดอย่าง
นั้นอีก จักไม่คิดอย่างนั้นอีก” (ภาษาพระเรียกว่า  เทสนาวิธี เรียกอีกอย่างว่า เทสนาคามินี หมายถึงระเบียบ
ว่าด้วยการแสดงอาบัติหรือปลงอาบัติ ซึ่งอาบัติที่แสดงหรือปลงได้นั้น ได้แก่ ถุลลัจจัย ปาจิตตีย์ ปาฏิเทสนียะ 
ทุกกฏ และทุพภาสิต) (Buddhist Dictionary Glossary edition, 2008, p. 140) พุทโธบายนี้ผู้เขียนมองว่า
พระพุทธองค์ทรงมุ่งให้โอกาสแก่ภิกษุในการปรับปรุงเปลี่ยนแปลงตนเองในกรณีที่เป็นความผิดไม่ร้ายแรง ยัง



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  239. 
ปีที ่ 5  ฉบบัที ่ 3  กนัยายน - ธนัวาคม    2567 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

พอให้อภัยและพอที่จะดำรงสมณภาวะต่อไปได้ อันจะเป็นวิธีการผ่อนผันที่ไม่สร้างความกดดันแก่สมาชิก
ในสังฆะมากเกินไป และท่ีสำคัญทรงมุ่งให้ภิกษุสงฆ์สาวกต่างได้ทำหน้าที่เป็นกัลยาณมิตรในการขัดเกลาหรือ
พัฒนาตนของกันและกัน เป็นสิ่งแวดล้อมที่ดีงามให้กัน ทั้งเป็นพลังผลักดันให้กันในการเข้ามาในขอบเขต
แห่งสังฆะที่งดงาม ในรูปแบบที่ปรับตัวทีละน้อย เพื่อลดความตึงเครียดในพระธรรมวินัยจนกว่าจะมีสติ
สมบูรณ์บรรลุธรรมซึ่งจะเป็นเหตุให้ไม่ล่วงละเมิดพระวินัยอีกต่อไป 

จากสาระทั้งหมดที่กล่าวมาล้วนเป็นองค์ประกอบของการปฏิบัติตามพระวินัยของภิกษุที่จะ
เสริมสร้างการทำหน้าที่ศึกษาขัดเกลาตนตามระบบไตรสิกขาโดยเฉพาะอธิสีลสิกขา พร้อมศึกษาและ
สำเหนียกหรือตระหนักรู้ถึงความรับผิดชอบและร่วมใช้กฎเกณฑ์แห่งสังฆะกล่าวคือสิกขาบทที่พระผู้มีพระ
ภาคทรงบัญญัติไว้มิให้ล่วงละเมิด ในภาวะที่แม้จะมีภูมิหลังที่แตกต่าง เช่น ท้องถิ่นที่อยู่ ชาติกำเนิด  ระดับ
ฐานะวงศ์ตระกูล และลักษณะนิสัย ก็ละทิ้งความยึดติดในภูมิหลังนั้นเสีย โดยใช้ชีวิตและประพฤติตัวดำรงตน
ต า ม พ ร ะ ว ิ น ั ย เ ส ม อ เ ห ม ื อ น เ พ ื ่ อ น ส พ ร ห ม จ า ร ี ผ ู ้ ป ร ะ พ ฤ ต ิ ด ี ป ฏ ิ บ ั ติ ช อ บ ท ั ้ ง ห ล า ย 
(Mahachulalongkornrajavidyalaya, 2532; Vi. Mahā. A. (Pali) 1/44-45/242)  (Mahachulalongkornrajavidyalaya, 

2532; Kaṅkhā. Abhinavaṭῑkā (Pali) 190) เมื่อประพฤติตัวดำรงตนได้อย่างนี้ย่อมได้ชื่อว่าได้วางพื้นฐานแห่ง
ความดีงามให้เกิดข้ึนแก่สมณภาวะของตน ดังในคัมภีร์กังขาวิตรณีอภินวฎีกา กล่าวไว้ว่า ศีลคือสิกขาบทหรือ
คันถปาติโมกข์ เป็นเบื้องต้น เป็นพื้นฐานแห่งกุศลธรรมทั้งหลายเหล่านั้น ทั้งที่เป็นปริตตธรรม(ธรรมระดับ
กามาวจร) มหัคคตธรรม (ธรรมระดับรูปาวจรและอรูปาวจร) และโลกุตตรธรรมกล่าวคือสมาธิและปัญญาอัน
ไม่มีโทษ (Mahachulalongkornrajavidyalaya, 2532; Kaṅkhā. Abhinavaṭῑkā (Pali) 131) หรือในคัมภีร์
วิสุทธิมรรคที่พระพุทธโฆสาจารย์ได้อ้างเอาพุทธพจน์มาตั้งเป็นกระทู้เนื้อหาของคัมภีร์ทั้งหมดว่า “ภิกษุเป็น
คนมีปัญญา ตั ้งอยู ่ในศีลแล้วอบรมจิตและปัญญา มีความเพียร มีปัญญารักษาตนจะพึงสางชัฏนี ้ได้”   
(Mahachulalongkornrajavidyalaya, 2500; Saṁ. Sa. (Pali) 15/23/16, 15/192/198)   
(Mahachulalongkornrajavidyalaya, 2540; Visuddhi. (Pali) 1/1/1)  

จากพุทธพจน์ที่ยกมากล่าวได้ว่า ศีลเป็นพื้นฐานของกุศลธรรมหรือคุณธรรมทั้งหลาย สมาธิและ
ปัญญาก็เป็นหนึ่งในกุศลธรรมหรือคุณธรรมทั้งหลายที่ต้องมีศีลหรือวินัยเป็นฐานศีล ย่อมบำเพ็ญกุศลธรรม
ทั้งหลายให้เจริญได้ และกุศลธรรมทั้งหลายย่อมไม่เสื่อมไป เปรียบเหมือนพืชอาศัยพ้ืนดินแล้วย่อมเจริญงอก
งามได้ ภิกษุจะเจริญฌานหรือวิปัสสนาอย่างหนึ่งอย่างใดก็ตาม ขาดไม่ได้เลยก็คือต้องมีศีลบริสุทธิ์ไม่ด่าง
พร้อย ทั้งนี้ก็เพ่ือไม่ให้เกิดความเดือดร้อนวุ่นวายใจหรือเสียความมั่นใจในตนเอง ไม่ให้มีเสี้ยนหนามแห่งความ
ทุศีลมาคอยสะกิดสกัดขัดขวางรบกวนจิตใจให้เกิดความเดือดร้อน เมื่อใจไม่เดือดร้อนสับสน ความร่าเริงและ
ปีติดื่มด่ำก็เกิดขึ้น และส่งผลให้ใจสงบไร้ความฟุง้ซา่น เกิดความสุขเป็นความปลอดภัยไร้ทกุข์รบกวน จิตที่มี
ความสุขเป็นจิตที่มีพลังหนักแน่นพร้อมส่งผลต่อให้เกิดสมาธิ ตั้งมั่นแน่วแน่  อันเป็นพื้นฐานสู่ปัญญาความรู้
แจ้งเห็นจริงในสัจธรรม 
4. คุณค่าของพระวินัย 

การที่วินัยจะมีคุณค่าต่อการธำรงรักษาพระพุทธศาสนาได้นั้น จำต้องเริ่มต้นจากภิกษุนั้นเองก่อน
กล่าวคือต้องปฏิบัติขัดเกลาตนจนเกิดผลแก่ชีวิตเป็นความสุข ความเจริญงอกงามในกุศลธรรมหรือถึงขั้นบรรลุ
ธรรมอันเป็นส่วนตนแล้ว ผลแห่งความดีงามนั้นจะส่งผลถึงสังคมหรือองค์กรสงฆ์  และส่งต่อไปยังการธำรง



240. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 5 No. 3  September-December  2024 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

รักษาพระพุทธศาสนาได้ในที่สุด ดังนั้นผู้เขียนจะนำเสนอคุณค่าต่อชีวิตของภิกษุ คุณค่าต่อสังคมและคุณค่าต่อ
การรักษาพระพุทธศาสนา เป็นลำดับดังนี้ 

4.1 คุณค่าต่อชีวิต  วินัยหรือศีลมีคุณค่าต่อชีวิตในแง่ที่เป็นเครื่องขัดเกลาตนทางกายและวาจา
เพ่ือความก้าวหน้าในคุณธรรมที่สูงขึ้นของภิกษุซึ่งเป็นคุณค่าในจิตใจที่จะทำให้จิตใจบริสุทธิ์ปลอดโปร่ง ความ
มีจิตใจที่บริสุทธิ์ปลอดโปร่งนี้เองจะเป็นพื้นฐานให้จิตสงบนิ่งจดจ่ออยู่กับอารมณ์กัมมัฏฐานอารมณ์ใดอารมณ์
หนึ่งจนมีพลังถึงขั้นที่เกิดปัญญารู้แจ้งสัจธรรม ดังที่พระพุทธเจ้าตรัสว่า “สมาธิอันบุคคลอบรมโดยมีศีลเป็น
ฐาน ย่อมมีผลมาก มีอานิสงส์มาก ปัญญาอันบุคคลอบรมโดยมีสมาธิเป็นฐาน ย่อมมีผลมาก มีอานิสงส์มาก 
จิตอันบุคคลอบรมโดยมีปัญญาเป็นฐาน ย่อมหลุดพ้นโดยชอบจากอาสวะทั้งหลาย คือกามาสวะ ภวาสวะ 
และอวิชชาสวะ” (Mahachulalongkornrajavidyalaya, 2500; Dῑ. Ma. (Pali) 10/142-143/73) และตรัส
ไว้อีกว่า “วินัย (ย่อมมี) เพ่ือประโยชน์แก่สังวร สังวรเพื่อประโยชน์แก่อวิปฏิสาร อวิปฏิสารเพ่ือประโยชน์แก่
ปราโมทย์ ปราโมทย์เพื่อประโยชน์แก่ปีติ ปีติเพื่อประโยชน์แก่ปัสสิทธิ ปัสสิทธิเพื่อประโยชน์แก่สุข สุขเพ่ือ
ประโยชน์แก่สมาธิ สมาธิเพื่อประโยชน์แก่ยถาภูตญาณทัสสนะ ยถาภูตญาณทัสสนะเพื่อประโยชน์แก่
นิพพิทา นิพพิทาเพื่อประโยชน์แก่วิราคะ วิราคะเพื่อประโยชน์แก่วิมุตติ วิมุตติเพื่อประโยชน์แก่วิมุตติ
ญาณทัสสนะ วิมุตติญาณทัสสนะเพื่อประโยชนแก่อนุปาทาปรินิพพาน (Mahachulalongkornrajavidyalaya, 

2500; Vi.Pa. (Pali) 8/366/344-345), (Mahachulalongkornrajavidyalaya, 2500; Aṅ. Ekādasaka. (Pali) 24/1/1-2)  

จากพุทธพจน์ดังกล่าว จึงสรุปได้ว่า พระวินัยมีคุณค่าต่อชีวิตเริ่มต้นแต่การขัดเกลาตนให้สะอาด
ทางกายและวาจา จนถึงใจที่ข้ามพ้นกิเลสเข้าสู่นิพพานเป็นที่ข้ามโอฆะคือกิเลสได้ ดังที่ตรัสไว้ในคัมภีร์สัง
ยุตตนิกาย สคาถวรรคว่า “บุคคลผู้สมบูรณ์ด้วยศีล มีปัญญา มีจิตตั้งมั่นดี ปรารภความเพียร อุทิศกายและใจ
ตลอดกาลทุกเมื ่อ ย่อมข้ามโอฆะที่ข้ามได้ยาก” (Mahachulalongkornrajavidyalaya, 2500; Saṃ.Sa. 
(Pali) 15/96/62), (Mahachulalongkornrajavidyalaya, 2540; Visuddhi. (Pali) 1/3/3) อน ึ ่ ง แม ้ใน
ปัจจุบันนี้ เป็นที่สังเกตว่า ภิกษุผู้ปฏิบัติเคร่งครัดในพระวินัย มีสีลาจารวัตรที่งดงามประพฤติดีปฏิบัติชอบ
ตามพระธรรมวินัย มุ่งอุทิศตนถวายพระพุทธศาสนาเป็นพุทธบูชา มีเป้าหมายมุ่งขัดเกลาและชำระกิเลส ถึง
จะหลีกเล้นพำนักอยู่ตามป่าเขาลำเนาไพรอยู่ห่างไกลผู้คนมากมายเพียงใดก็ตาม แต่เกียรติศัพท์ของท่าน
เหล่านั้นก็เป็นที่ปรากฏขจรไกลยังความเลื่อมศรัทธาให้เกิดแก่สาธุชนเป็นจำนวนมาก ผู้คนต่างมุ่งหมายเข้า
กราบไหว้บูชาสักการะ เหมือนในครั้งพุทธกาล ในคัมภีร์อรรถกถาธรรมบทกล่าวถึงเรื ่องท้าวสักกเทวรา
ชเกิดความเลื่อมใสในสีลาจารวัตรของพระมหากัสสปเถระ อยากจะบำเพ็ญทานเพิ่มบุญแก่ตน จึงนิรมิตตน
เป็นอุบาสกมาถวายอาหารบิณฑบาตแด่ท่านแล้วเกิดปีติเสด็จกลับวิมาน เรื่องนี้แสดงให้เห็นว่า ท่านผู้ปฏิบัติ
เคร่งครัดในพระวินัย แม้อยู่ห่างไกลผู้คนมากมายเพียงใด มนุษย์และเทวดาก็เข้าหาเพื่อถวายสักการะบูชา
ด้วยความเลื่อมใสและเชื่อว่าเป็นเนื้อหาบุญอันประเสริฐดังที่พระพุทธองค์ตรัสว่า “กลิ่นดอกไม้ ไปทวนลม
ไ ม ่ ไ ด ้ . . . แ ต ่ ก ล ิ ่ น ศ ี ล ข อ ง ส ั ต บ ุ ร ุ ษ ( ค น ด ี )  ย ่ อ ม ไ ป ท ว น ล ม  ห อ ม ก ร ุ ่ น ไ ป ท ั ่ ว ท ิ ศ ”  
(Mahachulalongkornrajavidyalaya, 2532; Khu.Tha. A (Pali) 1/54/313) จะเห็นได้ว่า  วินัยที ่ภิกษุ
ปฏิบัติแล้ว แม้เป็นเพียงข้อประพฤติทางกายและวาจาตามพระพุทธบัญญัติ แต่ก็เป็นสิ่งที่เกื้อกูลแก่จิตใจ 
เป็นปัจจัยแห่งความสุข ช่วยให้เกิดสมาธิและเอื้ออำนวยให้เกิดปัญญา จนถึงขั้นข้ามโอฆะคือกิเลสได้เข้าถึง
ความสุขที่แท้จริงและเป็นที่เจริญศรัทธา เป็นเนื้อนาบุญอันประเสริฐของสาธุชน ดังนั้น เมื่อวินัยหรือศีลมี
คุณค่าต่อชีวิตในแง่ที่เป็นฐานแห่งความสุขที่แท้จริงถึงเพียงนี้ จึงไม่ควรที่จะล่วงละเมิดหรือย่ำยีทำลาย 



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  241. 
ปีที ่ 5  ฉบบัที ่ 3  กนัยายน - ธนัวาคม    2567 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

หากแต่ควรสำเนียกตระหนักถึงความรักและหวงแหนในพระวินัย เคารพวินัย มีความตระหนักว่าการไม่ลว่ง
ละเมิดวินัยจนกลายเป็นศีลได้นั้นเป็นสิ่งล้ำค่า จึงระวังรักษามิให้ด่างพร้อยหรือขาดไป ดังข้อความที่ปรากฏ
ในคัมภีร์วิสุทธิมรรคว่า “ท่านทั้งหลาย ผู้ตามรักษาศีล  จงเป็นผู้มีศีลเป็นที่รัก มีความเคารพในศีลทุกเมื่อเถิด 
เหมือนนางนกต้อยตีวิดรักษาฟองไข่ เหมือนจามรีรักษาขนหาง  เหมือนมารดารักษาบุตรผู้เป็นที่รักคนเดียว 
เหมือนคนมีตาข้างเดียวรักษาตาที่เหลืออยู่ข้างเดียวฉะนั้น”  (Mahachulalongkornrajavidyalaya, 2540; 
Visuddhi. (Pali) 1/19/37)  ความตระหนักรู้ว่าพระวินัยหรือศีลเป็นสิ่งมีค่าและเป็นพื้นฐานของความดีงาม
ทั้งหลายทั้งปวงจะทำให้เกิดความรักและหวงแหน มุ่งมั่นที่จะรักษาเสมือนว่ามีเหลืออยู่เพียงสิ่งเดียวที่ไม่
อาจจะปล่อยให้สูญหายไปได้ ถือเป็นความรู้สึกที่รับผิดชอบพระวินัยในระดับที่เคร่งครัด ซึ่งแท้จริงการรักษา
พระวินัยนั้น โดยพุทธประสงค์มิใช่มีไว้เพื่ออัตตัตถะ(ประโยชน์ตน)อย่างเดียวเท่านั้น แต่มีไว้เพื่อปรัตถะ
(ประโยชน์ผู้อ่ืน) กล่าวคือประโยชน์สังคมด้วย ทั้งนี้เนื่องจากโดยวิถีชีวิตของภิกษุเอง มิได้เป็นภิกษุขึ้นมาโดย
ลำพัง หากแต่เกิดมาจากพระวินัย ต้องมีอุปัชฌาย์ อาจารย์ และสงฆ์คัดกรองเข้าเป็นสมาชิกของสังฆะ มีข้อ
วัตรต่างๆ ทั้งที่จะพึงปฏิบัติโดยส่วนตนและส่วนรวม และที่สำคัญยิ่งยังต้องมีชีวิตที่ดำรงอยู่โดยอาศัยผู้อ่ืน
หรือสังคมเป็นผู้อุปถัมภ์บำรุงด้วย  ฉะนั้นภิกษุจึงจำต้องตระหนักอยู่เสมอว่าจะปฏิบัติตนทางพระวินัย
อย่างไรจึงจะเกิดคุณค่าต่อสังฆะในฐานะที่ตนเป็นสมาชิกของสังฆะนั้น และทำอย่างไรองค์กรสังฆะจะ         
มีภาพลักษณ์ท่ีงดงาม เป็นที่เคารพและศรัทธาของสังคมอุปถัมภ์กล่าวคือพุทธศาสนิกชนอย่างยั่งยืนตลอดไป    

4.2 คุณค่าต่อสังคม  หลักปฏิบัติทางพระพุทธศาสนาที่เก่ียวกับความสัมพันธ์ทางสังคม สะท้อน
ถึงเจตนารมณ์ในการเป็นสังคมต้นแบบก็คือศีลหรือวินัย เพราะเป็นระบบควบคุมความประพฤติหรือการ
แสดงออกทางกายและวาจาซึ ่งจะมีผลกระทบต่อสังคมโดยตรง เป ็นระเบียบปฏิบัต ิตนเกี ่ยวกับ
สภาพแวดล้อมทางสังคม รวมถึงทรัพยากรธรรมชาติ เช่น ดิน น้ำ ป่าไม้ เป็นต้น ซึ่งในบทความนี้ ผู้เขียนมุ่ง
กล่าวถึงความสัมพันธ์ระหว่างคนกับคนคือสังคมแห่งสังฆะหรือองค์กรสงฆ์เป็นหลัก ซึ่งต้องมีวินัยทั้งในส่วนที่
เป็นอาทิพรหมจริยกาสิกขากล่าวคือข้อปฏิบัติอันเป็นเบื้องต้นแห่งพรหมจรรย์เพื่อป้องกันความประพฤติ
เสียหาย และวางโทษไว้และอภิสมาจาริกาสิกขาคือหลักการศึกษาอบรมในฝ่ายขนบธรรมเนียม ประเพณี 
ระเบียบ กฎเกณฑ์ และความเป็นอยู่ที่ดีงามสำหรับนำความประพฤติและความเป็นอยู่ของพระสงฆ์ให้ดีงามมี
คุณค่าน่าเลื่อมใสยิ่งขึ ้น (Teachers staff of Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 2016, p. 
7)  อันเป็นหลักพ้ืนฐานในการสร้างความเข้มแข็งให้กับองค์กรสังฆะอย่างควบคู่กันไป มีความสำคัญต่อสังฆะ
ไม่ยิ่งหย่อนกว่ากัน กล่าวคืออาทิพรหมจริยกาสิกขาเป็นหลักในการควบคุมพฤติกรรมของบุคคลให้เรียบร้อย
ดีงามท้ังกายวาจา ปรับเปลี่ยนพฤติกรรมที่หยาบกระด้างสู่พฤติกรรมที่ละเอียดเรียบร้อยดีงาม มีสีลาจารวัตร
เสมอเหมือนภิกษุผู้ประพฤติปฏิบัติดี พร้อมที่จะมีภาพลักษณ์กลมกลืนเข้าเป็นสมาชิกในสังฆะอย่างเป็นเนื้อ
เดียวกัน ในขณะเดียวกัน ก็ปฏิบัติตามหลักอภิสมาจาริกาสิกขาที ่ว ่าด้วยหลักเกณฑ์การปฏิบัติที ่มี
ความสัมพันธ์กับส่วนรวม เช่น ข้อวัตรต่างๆ กฎนิคคหกรรม หลักมหาปเทส  และอธิกรณสมถะ รวมถึง
พิธีกรรมหรือจารีตประเพณีต่างๆ เช่น พิธีกรานกฐิน การอยู่จำพรรษา เป็นต้น  

หลักอภิสมาจาริกาสิกขานั้น มีเจตนารมณ์คือการรักษาความสัมพันธ์ในการอยู่ร่วมกันของภิกษุ
ในฐานะสมาชิกแห่งสังฆะ โดยเป้าหมายคือความเป็นสังฆสามัคคี กล่าวคือความพร้อมเพรียงกันทำอุโบสถ 
ปวารณา และสังฆกรรมต่างๆ โดยไม่แยกกัน ทั้งยังมีความเห็นตรงกันในเรื่องพระธรรมวินัย พุทธภาษิต และ



242. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 5 No. 3  September-December  2024 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

อาบัติ อนาบัติ เป็นต้น (Mahachulalongkornrajavidyalaya, 2500; Vi.cū. (Pali) 7/353/148-149) ทั้งนี้
เพื่อป้องกันความเสื่อมเสียที่จะเกิดขึ้น รวมถึงการกำจัดความไม่ดีไม่งามออกไป โดยรวมแล้วพระพุทธองค์
ทรงประสงค์ให้องค์กรสงฆ์มีความเรียบร้อยและอยู่อย่างผาสุก ทรงมุ่งป้องปรามภิกษุหัวดื้อมิให้ละเมิดพระ
วินัย ส่งเสริมเอื้ออำนวยด้านปุคคลสัปปายะให้ภิกษุผู้ทรงศีลได้อยู่ประพฤติธรรมอย่างผาสุก  จัดการปัญหา
เก่าป้องกันปัญหาใหม่ที่จะเกิดขึ้น ทำคนไม่เลื่อมใสให้เลื่อมใส รักษาคนที่เลื่อมใสอยู่แล้วให้เลื่อมใสยิ่งขึ้นไป 
เ พ ื ่ อ ร ั ก ษ า พ ร ะ พ ุ ท ธ ศ า ส น า ใ ห ้ ม ั ่ น ค ง ส ื บ ไ ป  แ ล ะ เ พ ื ่ อ ค ว า ม เ อ ื ้ อ เ ฟ ื ้ อ พ ร ะ ว ิ นั ย 
(Mahachulalongkornrajavidyalaya, 2500; Vi. Mahā. (Pali) 1/39/24-26)  ดังนั้น  จึงอาจกล่าวได้ว่าใน
เมื่อมนุษย์เป็นสัตว์สังคม นิยมอยู่ร่วมกันเป็นกลุ่ม มีการคบหาสมาคมไปมาหาสู่กัน อยู่ร่วมกันในสังคมซึ่งมี
กฎศีลธรรมทางศาสนา มีกฎเกณฑ์ของสังคม มีวัฒนธรรมอันดีงามของสังคมท้ังหมดนี้เรียกว่า “วินัย” มนุษย์
อยู่ร่วมกันในสังคมนั้น จึงมีการสื่อสารกัน 2 ทิศทาง ต่างเป็นทั้งผู้ให้และผู้รับ จึงมีโอกาสรับสิ่งดีงามและไม่ดี
งามไปพร้อม ๆ กัน มีโอกาสพอใจและไม่พอใจต่อกัน มีทั้งผู้ปฏิบัติตามกฎเกณฑ์และผู้ละเมิดกฎเกณฑ์ มี
โอกาสจะประพฤติผิดทำนองคลองธรรม อันจะก่อความเดือดร้อนใจในภายหลังได้ ดังนั้น จึงจำต้องมีศีลใน
การอยู่ร่วมกัน (Phra SriKamphῑrayana (Somjin Wanjan), 2013, p. 157) เพ่ือความเป็นระเบียบในสังฆะ
หรือองค์กรสงฆ์ อันจะนำมาซึ่งความเลื่อมใสศรัทธาทั้งส่วนตนและองค์กรสงฆ์  ส่งผลให้องค์กรสงฆ์มีความ
มั่นคงเข้มแข็งเป็นฐานอันม่ันคงท่ีจะดำรงพระพุทธศาสนาให้ยั่งยืนและเผยแผ่คำสอนต่อไปได้ 

ดังนั้นการระวังมิให้ล่วงละเมิดพระวินัย จึงเป็นการรักษาศีลให้บริสุทธิ์บริบูรณ์ ทำให้เป็นที่รัก
เป็นที่ชอบใจของเพื่อนสพรหมจารี ไม่เป็นที่รังเกียจของหมู่คณะ ต่างก็เคารพยกย่องยำเกรงกันและกัน  ดังที่
พระพุทธเจ้าตรัสไว้ว่า “ภิกษุท้ังหลาย หากภิกษุพึงหวังว่า เราพึงเป็นที่รัก ที่ชอบใจ เป็นที่เคารพและยกย่อง
ของเพื่อนสพรหมจารีทั้งหลาย พึงเป็นผู้รักษาศีลให้บริบูรณ์เถิด  (Mahachulalongkornrajavidyalaya, 
2500; Ma.mū. (Pali) 12/65/43) มีหลักการอยู่ร่วมกันในองค์กรสงฆ์ ที่เรียกว่า สาราณียธรรม คือตั้งเมตตา
กายกรรม เมตตาวจีกรรมและเมตตามโนกรรมในเพื่อนสพรหมจารีทั้งต่อหน้าและลับหลังคือช่วยเหลือกิจ
ธุระของผู้ร่วมหมู่คณะด้วยความเต็มใจ แสดงอาการกิริยาสุภาพ ช่วยบอกแจ้งสิ่งที่เป็นประโยชน์ สั่งสอน 
แนะนำตักเตือนด้วยความหวังดี กล่าววาจาสุภาพ เคารพนับถือกันทั้งต่อหน้าและลับหลัง ตั้งจิตปรารถนาดี 
คิดทำสิ่งที่เป็นประโยชน์ต่อกัน มองกันในแง่ดี มีหน้าตายิ้มแย้มแจ่มใสต่อกัน ได้ของสิ่งใดมาก็แบ่งปันกัน แม้
เป็นของเล็กน้อยก็ไม่หวงไว้ผู้เดียว เฉลี่ยเจือจานให้ได้มีส่วนร่วมบริโภคใช้สอยโดยทั่วกันโดยไม่แบ่งแยกอย่าง
มีอคติ มีศีลบริสุทธิ์เสมอกันและมีทิฏฐิคือความเห็นที่ถูกต้องตรงกันในด้านหลักคำสอนอันจะไปสู่ความหลุด
พ้นเสมอกันกับเพื่อนสพรหมจารีทั้งหลาย ซึ่งพระพุทธเจ้าทรงสรุปว่าหลักสาราณียธรรมหรือหลักการอยู่
ร่วมกันนี้ เป็นธรรมเครื่องระลึกถึงกัน ทำให้รักกัน ทำให้เคารพกัน ทั้ งเป็นไปเพื่อการสงเคราะห์กัน การ
ประสานใจกัน ความไม่วิวาทกันและความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน  (Mahachulalongkornrajavidyalaya, 
2500; Aṅ.Chakka. (Pali) 22/11/279-280)  

อย่างไรก็ดี แม้จะทรงวางหลักใหญ่ไว้หลากหลายให้อยู่ร่วมกันในองค์กรสังฆะ  แต่ก็ทรงวางหลัก
ย่อยไว้ให้ปฏิบัติที่เรียกว่า “วัตร”อันหมายถึงข้อปฏิบัติต่างๆ ที่ภิกษุจำต้องกระทำ ซึ่งพระพุทธเจ้าทรงกำหนด
ไว้ให้เกิดความเหนียวแน่นในการบริหารจัดการทั้งด้านการปกครองและการให้ การศึกษาอบรมบ่มนิสัยแก่
สมาชิกใหม่ขององค์กร โดยเฉพาะสัทธิวิหาริกวัตร อุปัชฌายวัตร อันเตวาสิกวัตรและอาจริยวัตร ทั้งนี้เพ่ือให้ทั้ง



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  243. 
ปีที ่ 5  ฉบบัที ่ 3  กนัยายน - ธนัวาคม    2567 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

อุปัชฌาย์กับสัทธิวิหาริก และอาจารย์กับอันเตวาสิกได้มีสัมพันธภาพที่ดีงามต่อกันอันจะเป็นฐานให้สมาชิกใหม่
ในสังฆะได้รับการฝึกฝนอบรมตนโดยมีอุปัชฌาย์และอาจารย์เป็นกัลยาณมิตรคอยกำกับดูแลอย่างใกล้ชิด ทั้งนี้
เพราะทรงมีพุทธประสงค์ให้เกิดประสิทธิภาพยิ่งขึ้นภายใต้การกำกับดูแลของสังฆะ อีกชั้นหนึ่ง ซึ่งพระวินัยทั้ง
ในส่วนอาทิพรหมจริยกาสิกขา และอภิสมาจาริกาสิกขาถือเป็นส่วนสนับสนุนกันและกันให้เกิดองค์กรสงฆ์ที่
เข้มแข็งทั้งด้านการปกครองและการศึกษา มีพลังในการรักษาธำรงพระพุทธศาสนาให้มั่นคงยั่งยืนสืบต่อไป  

4.3 คุณค่าต่อพระพุทธศาสนา  พระวินัยถือเป็นรากแก้วแห่งพระศาสนา หรือเป็นเสมือน
ตัวแทนของพระพุทธเจ้า ได้ทำหน้าที่แทนองค์พระศาสดาที่คอยชี้โทษบอกคุณแก่พระสงฆ์สาวกแทนพระ
พุทธองค์เสมือนยังทรงพระชนม์อยู่ ถือว่าพระวินัยได้ปฏิบัติหน้าที่แทนพระพุทธองค์ในการควบคุมและ
จัดการความเป็นอยู่ของสาวกหรือชาวพุทธให้ประพฤติปฏิบัติตามในการขัดเกลาตนเพื่อเข้าถึงธรรมเป็น
เสมือนได้เห็นพระพุทธเจ้า อยู่ใกล้ชิดพระองค์ ดังพุทธดำรัสว่า “ผู้ใดเห็นธรรม ผู้นั้นชื่อว่าเห็นเรา ผู้ใดเห็น
เรา ผู ้นั ้นชื ่อว่าเห็นธรรม” (Mahachulalongkornrajavidyalaya, 2500; Saṁ. Kha. (Pali) 17/87/96) 
การจะเห็นธรรมหรือบรรลุธรรมอันเป็นความจริงแท้แห่งชีวิต  จำต้องมีการศึกษาและปฏิบัติตามพระวินัย 
สำรวมระวังมิให้ล่วงละเมิดพระบัญญัติ การสำรวมระวังไม่ล่วงละเมิดพระบัญญัติหรือวินัยนี้เอง ย่อมทำให้
จิตใจปลอดโปร่งโล่งเบา ไร้ความเดือดร้อน มีความสุข ผู้ที่มีความสุขภายในตนจะคิดถึงส่วนรวมหรือองค์กร
มากกว่าตัวเอง แท้จริงการบัญญัติพระวินัยของพระพุทธเจ้ามิได้ทรงมุ่งเพียงเพ่ือประโยชน์ตน แต่ทรงมุ่งเพ่ือ
องค์กรหรือส่วนรวมเป็นหลัก จะเห็นได้จากที่ตรัสตำหนิการรักษาศีลเพราะเห็นแก่ลาภสักการะ ทรงยกย่อง
การรักษาศีลเพราะมุ่งรักษาธรรมหรือพระศาสนาอันได้แก่ สัทธรรม 3 อย่าง คือ 1) ปริยัติสัทธรรม  ได้แก่
พุทธพจน์แม้ทั้งสิ้นรวมด้วยพระไตรปิฎก 2) ปฏิปัตติสัทธรรม ได้แก่ ธุดงคคุณ 13 ขันธกวัตร 14 มหาวัตร 82 
ศีล สมาธิ และวิปัสสนา และ 3) อธิคมสัทธรรม ได้แก่ อริยมรรค 4 สามัญผล 4 นิพพาน1 ทั้งนี้ก็เพราะเมื่อ
ศึกษาพระบัญญัติหรือพระวินัยรวมถึงพุทธวจนะต่างๆแล้วนำไปปฏิบัติตามก็ย่อมบรรลุโลกุตรธรรมนั้นได้  
(Mahachulalongkornrajavidyalaya, 2532; Vi. A. (Pali) 1/39/127) 

จากข้อความดังกล่าว จะเห็นว่า พระพุทธศาสนาซึ่งได้แก่ ปริยัติ ปฏิบัติ และอธิคมหรือปฏิเวธ 
จะดำรงอยู่ได้เพราะมีพระวินัยเป็นฐาน หากไม่มีพระวินัยซึ่งเริ่มแต่ไม่มีการบัญญัติพระวินัย ไม่มีการปฏิบัติ
ตามพระวินัย พระพุทธศาสนาจะดำรงอยู่ไม่ได้เลย ดังพระศาสนาของพระพุทธเจ้าวิปัสสี พระพุทธเจ้าสิขี 
และพระพุทธเจ้าเวสสภู ทรงแสดงธรรมน้อย เป็นเหตุให้นวังคสัตถุศาสน์(คำสอนของพระพุทธเจ้ามีองค์ 9 
ค ือ ส ุตตะ เคยยะ เวยยากรณะ คาถา อ ุทาน อ ิต ิว ุตตกะ ชาตกะ อ ัพภ ูตธ ัมมะ และเวท ัลละ  
(Mahachulalongkornrajavidyalaya, 2500; Vi. Mahā. (Pali) 1/7/13) , (Mahachulalongkornrajavidyalaya, 2500; 

Ma. mū. (Pali) 12/277-279/267-269) ของพระองค์จึงมีน้อย ทั้งมิได้ทรงบัญญัติสิกขาบทไว้แก่สาวก ไม่มีการ
แสดงปาติโมกข์ เมื่อสิ้นองค์พระพุทธเจ้าและพระอรหันตสาวกแล้ว สาวกชั้นหลังๆ ต่างชื่อ ต่างโคตร 
ต่างชาติวรรณะ  ได้เข้ามาบวชจากต่างตระกูล เธอเหล่านั้นพาให้ศาสนาสูญสิ้นไปเร็วพลัน เหมือนดอกไม้
นานาพรรณกองอยู่บนแผ่นกระดาน ยังไม่ร้อยด้วยด้าย ย่อมถูกลมพัดกระจัดกระจายไป  แต่ในทางตรงกัน
ข้าม ในศาสนาของพระพุทธเจ้า 3 พระองค์ คือ พระพุทธเจ้ากกุสันธะ พระพุทธเจ้าโกนาคมนะ และ
พระพุทธเจ้ากัสสปะ ทรงแสดงธรรมโดยพิสดารแก่สาวก นวังคสัตถุศาสตร์  มีสุตตะเป็นต้นของพระองค์จึงมี
มาก ทั้งทรงบัญญัติสิกขาบทไว้แก่สาวก มีการแสดงปาติโมกข์ เมื่อสิ้นพระพุทธเจ้าและพระอรหันตสาวกแล้ว 
สาวกชั ้นหลัง ๆ ต่างชื ่อ ต่างโคตร ต่างชาติวรรณะ ได้เข้ามาบวชจากต่างตระกูล เธอเหล่านั ้นพาให้



244. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 5 No. 3  September-December  2024 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

พรหมจรรย์คือพระศาสนาดำรงอยู่ได้นาน (Mahachulalongkornrajavidyalaya, 2500; Vi. Mahā. (Pali) 
1/19-20/8-10) 

ดังที่พระมหากัสสปเถระได้ปรึกษาภิกษุทั้งหลายในคราวปฐมสังคายนาว่า  “ผู้มีอายุทั้งหลาย 
พวกเราจะสังคายนาอะไรก่อน พระธรรมหรือพระวินัย” ภิกษุทั้งหลายเรียนว่า “ข้าแต่ท่านพระมหากัสสปะ 
ชื ่อว่าพระวินัยเป็นอายุของพระพุทธศาสนา  เมื ่อพระวินัยยังตั ้งอยู่ พระพุทธศาสนาจัดว่ายังดำรงอยู่ 
เพราะฉะนั้น พวกเราจะสังคายนาพระวินัยก่อน” (Mahachulalongkornrajavidyalaya, 2532; Vi. Mahā. 
A. (Pali) 1/5) ดังนั้นการมีพระวินัยและการปฏิบัติตามพระวินัยจึงถือเป็นการสืบอายุพระพุทธศาสนา และ
การจะธำรงและเผยแผ่พระพุทธศาสนานั้น พระพุทธนาคเถระผู้รจนาคัมภีร์กังขาวิตรณีอภินวฎีกาได้ยกเอา
โ อ ว า ท ป า ต ิ โ ม ก ข์ ( Mahachulalongkornrajavidyalaya, 2500; Dῑ.  Ma.  (Pali)  10/ 90/ 43- 44), 
(Mahachulalongkornrajavidyalaya, 2500; Khu. dha. (Pali) 25/184-185/23) มาอธิบายเชื ่อมโยง
ระหว่างอธิวาสนขันติกับความเป็นบรรพชิตหรือภิกษุต้องเป็นของคู่กันเสมอ กล่าวคือบรรพชิตหรือภิกษุต้อง
มีขันติคือความอดกลั้น หากปราศจากความอดกลั้น จะชื่อว่าเป็นบรรพชิตมิได้เลย และบรรพชิตต้องไม่ฆ่า ไม่
กำจ ัด ไม ่ เบ ียดเบ ียนผ ู ้ อ ื ่น  (Mahachulalongkornrajavidyalaya, 2539; Gaṅkhā.  A.  (Pali)  161) , 
(Mahachulalongkornrajavidyalaya, 2539; Dῑ. Ma. A. (Pali) 2/75) ไม่ว่าในสถานการณ์ความเสี่ยงอย่าง
ใดก็ตาม คุณธรรมที่บรรพชิตหรือภิกษุต้องถือปฏิบัติเป็นตบะอย่างสูงสุดก็คือขันติเพื่อรักษาศีลให้บริสุทธิ์
บริบูรณ์ หากบรรพชิตหรือภิกษุขาดขันติก็จะนำพาให้เกิดการทุศีลหรือล่วงละเมิดพระวินัย เช่นการฆ่าหรือ
การเบียดเบียนเป็นต้นได้  ภิกษุผู้มีขันติธรรม นอกจากจะส่งเสริมสนับสนุนในการรักษาศีลให้บริสุทธิ์บริบูรณ์
แล้ว ยังเสริมสร้างบุคลิกภาพให้ดูสงบเสงี่ยมน่าเลื่อมใส อันจะก่อให้เกิดศรัทธาแก่สาธุชนได้ประพฤติตามคำ
สอนหรือคำแนะนำ ตลอดถึงการอุปถัมภ์พระภิกษุสงฆ์ นับเป็นการสร้างสัมพันธภาพในการทำหน้าที่ร่วมกัน
เพ่ือให้พระพุทธศาสนามั่นคงดำรงอยู่ได้ตลอดไป  

5. บทสรุป 
พระวินัยมีลักษณะเป็นพื้นฐานหรือบ่อเกิดแห่งกุศลธรรมคือความดีงามทั้งหลาย เช่น เป็นไปเพ่ือ

คายกำหนัด ไม่สะสม มักน้อย สันโดษ สงัด ปรารภความเพียร เป็นคนเลี้ยงง่าย  มี 2 ประเภท  คือ อนาคา
ริกวินัย หมายถึงวินัยของบรรพชิต ได้แก่จตุปาริสุทธิศีล และอาคาริยวินัย หมายถึงวินัยของคฤหัสถ์ ได้แก่ 
ศีล 5 ศีล 8 หรอือกุศลกรรมบถ 10 ประการ 

ผู้ปฏิบัติตามวินัยอย่างเคร่งครัดโดยมีหิริและโอตตัปปะเป็นฐานมิให้ล่วงละเมิด ได้ชื่อว่าเป็นผู้มี
ศีล การที่พระพุทธศาสนาจะดำรงอยู่เป็นที่ยึดเหนี่ยวจิตใจของคนทั้งหลายได้นั้น จำต้องมีวินัยซึ่งเป็นราก
แก้วแห่งพระศาสนา ซึ่งพระสงฆ์สาวกควรนำไปปฏิบัติจนเกิดคุณค่า 3 ด้านคือ คุณค่าต่อชีวิต กล่าวคือมี
ความเป็นอยู่ผาสุก ไม่เดือดร้อน มีจิตเป็นสมาธิ จนเกิดปัญญารู้แจ้งสัจธรรม และหลุดพ้นจากกิเลสในที่สุด 
คุณค่าต่อสังคม กล่าวคือมีสัมพันธภาพที่ดีต่อกันของบุคคลในองค์กรสงฆ์ มีความรักเมตตาต่อกันด้วย
หลักทิฏฐิสามัญญตาและสีลสามัญญตา เกิดความสามัคคีทำให้องค์กรมีความเข็มแข็ง และมีพลังที่จะปฏิบตัิ
กิจต่างๆร่วมกันเพ่ือการธำรงพระพุทธศาสนา และมีคุณค่าต่อพระพุทธศาสนา กล่าวคือเป็นรากแก้วของพระ
ศาสนา และเป็นเสมือนตัวแทนพระพุทธเจ้าในการควบคุมและจัดการความเป็นอยู่ของสงฆ์สาวกให้ประพฤติ



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  245. 
ปีที ่ 5  ฉบบัที ่ 3  กนัยายน - ธนัวาคม    2567 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ปฏิบัติตนเพื่อธำรงรักษาพระสัทธรรม 3 ประการคือ ปริยัติ ปฏิบัติ และปฏิเวธให้มีความม่ันคงเป็นประโยชน์
แก่สาธุชนสืบไป  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Reference 
Books 
Monastic. (2015). institutions and present day society. Bangkok: Palitham Publishing House. In the 

company group Pet and Home Publishing Company Limited. 
Phra Brahma Kunaporn (P.A. Payutto). (2008). Buddhist Dictionary Glossary edition. paid-additional 

part 1 12th printing. Bangkok: Mahachulalongkornrajavidyalaya University Printing Press. 
Phra Brahma Kunaporn (P.A. Payutto). (2016). Buddhadhamma. expanded edition 46th printing.  

Bangkok: Sahathamika Printing Company Limited. 
Phra Sri Kamphirayana (Somjin Wanjan). (2013). Buddhist Philosophy. Phra Nakhon Si Ayutthaya  

: Mahachulalongkornrajavidyalaya University Printing Press. 



246. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 5 No. 3  September-December  2024 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

 
 
 

 

Phra Sri Kamphirayana (Somjin Wanjan) (2016). Integrating Buddhism to strengthen 
administrative power. Phra Nakhon Si Ayutthaya: Mahachulalongkornraja-vidyalaya 
University Printing Press. 

Teachers staff of Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (2016). Vinaya Pitaka. revised 
edition. 2nd printing. Phra Nakhon Si Ayutthaya: Mahachulalongkornrajavidyalaya 
University Press. 

Pali and the Commentaries 
Mahachulalongkornrajavidyalaya. (2500). Mahāculātepitakam. Bangkok: Mahachulalongkornrajavidyalaya  

University  Press. 
Mahachulalongkornrajavidyalaya. (2532). Khuddakanikāya Suttanipātaṭṭhakathā. Bangkok: Viññāṇ  
Mahachulalongkornrajavidyalaya. (2532).Sumaṅgalavilāsinī Dīghanikāya. SīlakkhandhaVaggavaṇṇanā. 

Bangkok: Viññāṇ 
Mahachulalongkornrajavidyalaya. (2539). Vinayaṭṭhakathā Samantapasādikā. (Paṭhamo, Dutiyo, 

Tatiyo Bhāgo) Bangkok: Viññāṇ 
Mahachulalongkornrajavidyalaya. (2539). Gaṅkhāvitaraṇīaṭṭhakathāpāli. Bangkok: Viññāṇ 
Mahachulalongkornrajavidyalaya. (2539). Visuddhimaggapakaraṇaṁ. (Paṭhamo  Bhāgo) Bangkok: 

Viññāṇ 
Mahachulalongkornrajavidyalaya. (2549). Dhammapadaṭṭhakathā. (Paṭhamo, Dutiyo, Tatiyo Bhāgo). 

Bangkok: Viññāṇ 

The subcommentaries (Ṭīkā) of Vinaya and other scriptures 
Mahachulalongkornrajavidyalaya. (2532). GaṅkhāvitaraṇīPurāṇa-abhinavaṭῑkā. Bangkok: Viññāṇ. 

Mahachulalongkornrajavidyalaya. (2532). Vimativinodanīṭīkā. (Paṭhamo, Dutiyo, Tatiyo Bhāgo). 
Bangkok: Viññāṇ. 

Mahachulalongkornrajavidyalaya. (2536). Sīlakkhanḍhavaggaṭīkā. Bangkok: Viññāṇ. 

Mahachulalongkornrajavidyalaya. (2538). Sartthādīpanīṭīkā. (Paṭhamo, Dutiyo, Tatiyo Bhāgo). 
Bangkok: Viññāṇ. 

Mahachulalongkornrajavidyalaya. (2540). Milindapañhāpakaraṇaṁ. Bangkok: Viññāṇ 
Mahachulalongkornrajavidyalaya. (2541). Milindapañhaṭṭhakathā madhuratthappakāsinī nāma  

Milindapañhaṭīkā. Bangkok: Viññāṇ.   

Mahachulalongkornrajavidyalaya. (2551). Maṅgalathadīpanī. (Paṭhamo, Dutiyo, Tatiyo Bhāgo). 
Bangkok:  Mahāchulālongkornrājavidyālaya. 

 


