
วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  54. 
ปีที ่ 5  ฉบบัที ่ 3  กนัยายน - ธนัวาคม  2567  

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

 
 
 
 
 

           Journal of                                                                                                        บัณฑิตวิทยาลัย 
Buddhist Innovation Review                                                                        มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

การพัฒนาคุณภาพชีวิตผ่านการปฏิบัตอิานาปานสตติามแนวท่านพุทธทาสภิกขสุู่ลมหายใจแห่งสติ 

Improving the Quality of Life Through the Practice of Anāpānasati Follow the Path of 

Buddhadasa Bhikkhu to the Breath of Mindfulness 
Research  Art ic les                                                                                   บทความวิจัย  

พระมหาคณิน   โสทโร (เมืองเกิด) 

Phramaha kanin   Sotharo  (Muangkerd) 

พุทธศาสตร์ดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณรราชวิทยาลัย 
Ph.D. Studen Department of Buddist Studies Graduate School  Mahachulalongkornrajavidyalaya  

University 

E-mail. ksartharo @gmail.com 

Article history 
Received:  September  29  2024 / Revised:  October  27  2024  

Accepted:  November  21,  2024 /Available Online:  December  2,  2024 
บทคัดย่อ   

บทความวิจัยเรื่องนี้ มีวัตถุประสงค์ 3 ข้อ คือ 1) เพื่อศึกษาแนวคิดทฤษฎีการพัฒนาคุณภาพชวีิต  
2) เพ่ือศึกษาการพัฒนาคุณภาพชีวิตด้วยการปฏิบัติอานาปานสติตามแนวทางท่านพุทธทาสภิกขุ และ 3) เพ่ือ
นำเสนอการพัฒนาคุณภาพชีวิตผ่านการปฏิบัติอานาปานสติตามแนวท่านพุทธทาสภิกขุ สู่ลมหายใจแห่งสติ ใช้
ระเบียบวิจัยเชิงคุณภาพ โดยศึกษาจากเอกสาร งานวิจัยที่เกี่ยวข้อง และการสัมภาษณ์เชิงลึก จำนวน 27 รูป/
คน วิเคราะห์และนำเสนอข้อมูลในรูปแบบการพรรณนาวิเคราะห์    

ผลการวิจัยพบว่า การพัฒนาคุณภาพชีวิตระดับบุคคล เพ่ือให้สามารถพัฒนาตนเองและสังคมไปสู่
เป้าหมายที่พึงปรารถนา การมีความเอื้ออาทรต่อบุคคลอื่น มีอาชีพ มีรายได้ที่พอเพียงต่อการดำเนินชีวิต        
มีคุณธรรมและศีลธรรม สามารถช่วยยกระดับทั้งตนเองและสังคมให้มีคุณค่า การพัฒนาคุณภาพชีวิตผ่านการ
ปฏิบัติอานาปานสติเป็นวิธีที่จะให้รู้แจ้ง  ซึ่งความทุกข์เป็นเรื่องที่เราไม่สามารถควบคุมมันได้ ท่านพุทธทาส
ภิกขุกล่าวว่าสิ่งแรกที่ต้องรู้จักนั้นคือความทุกข์ และความเห็นแก่ตัวเป็นเหตุให้เกิดทุกข์ สุญญตา แปลว่าความ
เป็นของว่าง คือว่างจากความเป็นตัวตน อานาปานสติภาวนาสามารถทำได้ทุกเวลา ทำได้ในทุกอิริยาบถแต่ดี
ที่สุดคืออิริยาบถนั่ง เมื่อเกิดความสงบ มีสมาธิดีแล้ว ก็จะมีอนามัยดี มีสุขภาพทั้งทางกายและจิตดี  มีปัญญา
แจ่มแจ้งหลุดพน้จากความทุกข์  มีความสุขทั้งส่วนตนและสังคม  การพัฒนาคุณภาพชีวิตผ่านการปฏิบัติอานา
ปานสติตามแนวท่านพุทธทาสภิกขุ สู่ลมหายใจแห่งสติที่แบ่งได้เป็น 4 ด้าน ได้แก่ ด้านกายมีร่างกายที่สมบูรณ์ 
ด้านจิตมีจิตใจสงบเป็นสุข ด้านสังคมสงบสุขและมีสันติภาพ และด้านปัญญาควรจะสื่อให้เห็นความรู้แจ้งแทง
ตลอดไม่ใช่ความสุขอันประเสริฐ  ด้วยการปฏิบัติอานาปานสติได้ทุกที่ทุกเวลาช่วยพัฒนากายจิตสังคมและ
ปัญญา อุดมด้วยสุขภาวะที่สมบูรณ์ 



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  55. 
ปีที ่ 5  ฉบบัที ่ 3  กนัยายน - ธนัวาคม  2567 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

 
คำสำคัญ:  คุณภาพชีวิต ;  อานาปานสติ ;  ลมหายใจแห่งสติ;  พุทธทาสภิกขุ 
 
 
 
 

Abstract  
In this research article  has three main objectives:  1) to study the theoretical concept of 

improving the quality of life (2) to study the development of quality of life by practicing Anāpānasati 
according to the principles of Buddhadasa Bhikkhu (3) to present the development Quality of life through 
the practice of Anāpānasati follow the path of Buddhadasa Bhikkhu to the breath of mindfulness Use 
qualitative research methods by studying from documents related research and in-depth interviews with 
27 persons. The collected data were analyzed and presented by an analytical description. The research 
results found that:   

Developing the quality of life at the individual level is able to develop oneself and society 
towards desired goals, have generosity towards other people, have a career, have sufficient income to live 
your life, have morals and morals. It can help raise both oneself and society to have value. Improving the 
quality of life through the practice of Anāpānasati it is a method for enlightenment. I will tell you about 
suffering and the matter of being able to control suffering. Buddhadasa Bhikkhu said that the first thing that 
must be known is suffering and selfishness is the cause of suffering. Suññata means emptyness. It is free 
from identity. Anāpānasati meditation can be done at any time. Can be done in every posture but best is 
sitting posture. When there is peace I have good concentration, will have good health, have good physical 
and mental health, gain wisdom to escape suffering be happy both personally and socially 

Knowledge of improving the quality of life through the practice of Anāpānasati following the 
principles of Buddhadasa Bhikkhum to the breath of mindfulness that can be divided into 4 aspects: the 
physical side has a complete body, Mentally have a peaceful and happy mind, peaceful society, intellect 
is the greatest happiness that aiming to reach the highest point of Nibbāna. Gain new knowledge, that is, 
know how to breathe in and out with Anāpānasati. Can be practiced anywhere, anytime, helping to develop 
physical, mental, social and intellectual development, rich in complete health. 

 
  
Keywords:   Quality of Life;   Anāpānasati;  the Breath of Mindfulness; Buddhadasa Bhikkhu 
 
 
 

บทนำ 
การพัฒนาตนและสังคมให้ดีขึ้นมีจุดประสงค์หลักของการพัฒนาที่คนมุ่งสร้างคุณภาพชีวิตและสุข

ภาวะที่ดีสำหรับคนไทย หลักการพัฒนาคนให้มีความเป็นคนที่สมบูรณ์เพื่อให้มีวินัย ใฝ่รู้ มีความรู้ มีทักษะ มี
ความคิดสร้างสรรค์ มีทัศนคติที่ดี รับผิดชอบต่อสังคม มีจริยธรรมและคุณธรรม พัฒนาคนทุกช่วงวัยอย่างมี
คุณภาพ สำนักงานคณะกรรมการพัฒนาการเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ , แผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคม



56. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 5 No. 3  September-December  2024 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

แห่งชาติ ฉบับที่ 12 (พ.ศ. 2560-2567) ในการพัฒนาคุณภาพชีวิตที่ดีของประชาชนถือเป็นตัวชี้วัดความสำเร็จ
ของการพัฒนาประเทศ ประชากรถือเป็นทุนที่ยิ่งใหญ่ที่สุดในการต่อสู้เพ่ือความยั่งยืน การส่งเสริมความเป็นอยู่
ที่ดีของมนุษย์และการปกป้องทรัพยากรของโลกจำเป็นต้องมีการขยายขีดความสามารถทั้งด้านการศึกษา 
สุขภาพ เศรษฐกิจ สังคม และสิ่งแวดล้อม เพื่อให้ผู้คนมีพลัง มีสุขภาวะครบทุกมิติในการดำเนินชีวิต และ
พร้อมรับกับมือของการเปลี่ยนแปลงของสังคมยุคใหม่ที่เต็มไปด้วยความไม่แน่นอน  (National Economic 
and Social Development Implementation, 2012) จะเห็นได้ว่าการพัฒนาชีวิตให้มีความอยู่ดีมีส ุข มี
สุขภาพอนามัยที่ดีทั้งร่างกายและจิตใจ มีความรู้ มีมั่นคงอยู่ในสภาพแวดล้อมที่ดี และอยู่ภายใต้ระบบการใช้
ศักยภาพของมนุษย์ร่วมกับการพัฒนาศักยภาพของมนุษย์ 

การพัฒนาชีวิตตามหลักพระพุทธศาสนา มีความมุ่งหมายให้ผู้ปฏิบัติได้ทำการฝึกฝนพัฒนาตนให้
ได้รับประโยชน์สุข  เริ่มแต่การรู้จักปฏิบัติตนที่ดีต่อสภาพแวดล้อมภายนอกในการสำรวมอินทรีย์เพื่อเป็น
พื้นฐานของศีล คือเป็นเครื่องเจตนางดเว้นจากความชั่วทางกาย และเจตนางดเว้นความชั่วทางวาจา ในการ
พัฒนาด้านความประพฤติที่ดีด้วยการพัฒนาจิตเพื่อก่อให้เกิดปัญญาและสันติสุขตามแนวทางการเจริญอานา
ปานสติภาวนาด้วยการระลึกรู้ตัวในลมหายใจเข้าออก มีสติอยู่ทุกลมหายใจเข้าออก พระพุทธเจ้าตรัสว่า “ภิกษุ
ผู้บำเพ็ญความเพียรในการเจริญอานาปานสติอยู่ อานาปานสติที่ภิกษุเจริญ ทำให้มากแล้ว ย่อมมีผลมากมี
อานิสงส์มาก อานาปานสติที่ภิกษุเจริญทำให้มากแล้ว ย่อมทำสติปัฏฐาน  4 ให้บริบูรณ์ สติปัฏฐาน 4 ที่ภิกษุ
เจริญ ทำให้มากแล้ว ย่อมทำโพชฌงค์ 7 ให้บริบูรณ์ โพชฌงค์ 7 ที่ภิกษุเจริญ ทำให้มากแล้ว ย่อมทำวิชชาและ
วิมุตติให้บริบูรณ์ (Thai Tripitaka, 2531: 14/147/187) พระพุทธเจ้าทรงแสดงการเจริญอานาปานสติ ที่มีผล
มาก มีอานิสงส์มาก ถ้าเจริญให้ถูกวิธี ถูกเทคนิคตามที่พระองค์บอกเอาไว้แล้ว จะทำให้สติปัฏฐาน 4 บริบูรณ์ 
ทำให้โพชฌงค์ 7 บริบูรณ์ และทำให้วิชชาและวิมุตติบริบูรณ์ได้ เป็นเทคนิควิธีทำให้ถึงวิชชาและวิมุตติโดยใช้
กรรมฐานเดียวเป็นหลักนั้นเอง  ในการพัฒนาชีวิตอย่างสมบูรณ์ด้วยการปฏิบัติตามหลักอานาปานสติที่โยงเข้า
หาสติปัฏฐานสี่ เรียกว่าอานาปานสติบำเพ็ญบริบูรณ์แล้วก็ทำสติปัฏฐานให้บริบูรณ์สติปัฏฐานสี่เมื่อบำเพ็ญ
อย่างนี้แล้วก็ทำให้โพชฌงค์เจ็ดบริบูรณ์ โพชฌงค์เจ็ดท่ีเจริญอย่างนี้และบริบูรณ์แล้วก็จะทำให้วิชชาและวิมุตติ
บริบูรณ ์ จึงทำให้เป็นชีวิตที่สมบูรณ์   

ท่านพุทธทาสภิกขุ ถือเป็นที่มีชื่อเสียงในแนวการปฏิบัติกรรมฐานสายอานาปานสติ  มีผลงานด้าน
หนังสือ และบทเทศนาธรรมมากมายจนเป็นที่ยอมรับทั้งในและต่างประเทศในรูปแบบการปฏิบัติอานาปานสติ
ของท่านพระพุทธทาสได้อธิบายระบบของวิปัสสนามีมากหลายระบบ ระบบที่เรียกว่าอานาปานสติ เป็นระบบ
ที่พระพุทธเจ้าท่านแนะไว้ให้  คือการกำหนดสัจธรรมความจริงข้อใดข้อหนึ่งที่เป็นสัจธรรม อยู่ทุกครั้งที่หายใจ
เข้าออก เรียกว่า อานาปานสติ แนวทางการสอนอานาปานสติอันจะทำให้เกิดสติ มีปัญญาในการแก้ปัญหาที่
เกิดขึ้นในชีวิตทำให้รู้จักการดำเนินชีวิตอยู่บนความไม่ประมาท มีคุณธรรมประจำใจ สามารถพัฒนาชีวิตได้
อย่างมีความสุขโดยแท้จริง   

จากเหตุผลดังกล่าวข้างต้น ผู้วิจัยจึงมีความสนใจที่จะนำเสนอเรื่องการพัฒนาคุณภาพชีวิตผ่าน
การปฏิบัติอานาปานสติตามแนวท่านพุทธทาสภิกขุ สู่ลมหายใจแห่งสติเพื่อให้เกิดความเข้าใจอย่างถูกต้องต่อ
การพัฒนาคุณภาพชีวิตผ่านการปฏิบัติอานาปานสติตามแนวท่านพุทธทาสภิกขุ  โดยมีกรณีศึกษาสำนักปฏิบัติ
ธรรมแบบอานาปานสติ 3 สำนัก ที่สำคัญและมีชื่อเสียงเป็นที่ยอมรับและมาปฏิบัติมากในสังคมไทยคือ สำนัก



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  57. 
ปีที ่ 5  ฉบบัที ่ 3  กนัยายน - ธนัวาคม  2567 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ปฏิบัติธรรมสวนโมกขพลาราม จังหวัดสุราษฎร์ธานี  สำนักปฏิบัติธรรมวัดชลประทานรังสฤษฎ์ จังหวัดนนทบุรี 
และสำนักปฏิบัติธรรมเสถียรธรรมสถาน กรุงเทพมหานคร ที่ตรงจุดและก่อให้เกิดประสิทธิภาพรวมถึงให้เกิด
ประสิทธิผลมากท่ีสุดอย่างมีคุณภาพตามวัตถุประสงค์ 
วัตถุประสงคของการวิจัย  

1. เพื่อศึกษาแนวคิดทฤษฎีการพัฒนาคุณภาพชีวิต 
2. เพ่ือศึกษาการพัฒนาคุณภาพชีวิตด้วยการปฏิบัติอานาปานสติตามแนวท่านพุทธทาสภิกขุ 
3. เพื่อนำเสนอการพัฒนาคุณภาพชีวิตผ่านการปฏิบัติอานาปานสติตามแนวท่านพุทธทาสภิกขุสู่

ลมหายใจแห่งสติ 
วิธีดำเนินการวิจัย 

บทความวิจัยวิจัยเรื่อง การพัฒนาคุณภาพชีวิตผ่านการปฏิบัติอานาปานสติตามแนวท่านพุทธทาส
ภิกขุสู ่ลมหายใจแห่งสติ เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยผู้วิจัยได้ดำเนินการวิจัย
เอกสาร (Documentary Research)สัมภาษณ์เชิงลึก (In-depth Interview) แบ่งออกเป็น 6 ขั้นตอน ดังนี้ 

ขั ้นตอนที่ 1  การศึกษาเอกสารขั ้นปฐมภูมิ (Primary Sources) เก็บรวบรวมข้อมูลจาก
พระไตรปิฎก และอรรถกถา  ฉบับภาษาไทยของมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ. 2539 เพ่ือ
ศึกษาการพัฒนาคุณภาพชีวิตผ่านการปฏิบัติอานาปานสติตามแนวท่านพุทธทาสภิกขุสู่ลมหายใจแห่งสติ 

ขั้นตอนที่ 2  การศึกษาเอกสารขั้นทุติยภูมิ (Secondary Sources) ได้แก่ ศึกษาค้นคว้าจาก 
หนังสือ ตำราวิชาการ เอกสาร บทความ งานวิจัยและดุษฎีนิพนธ์ที่เกี่ยวข้องกับแนวคิดทฤษฎีการพัฒนา
คุณภาพชีวิต การปฏิบัติอานาปานสติในพระพุทธศาสนาและการพัฒนาคุณภาพชีวิตผ่านการปฏิบัติอานาปาน
สติตามแนวท่านพุทธทาสภิกขุ สู่ลมหายใจแห่งสติ  

ขั้นตอนที่ 3  จัดทำเครื่องมือการวิจัย โดยใช้แบบสัมภาษณ์เชิงลึก ( In-depth interview) 
ผู้วิจัยได้กำหนดประเด็นข้อคำถามแบบปลายเปิด (Open-Ended) โดยเปิดช่องว่างผู้ให้ข้อมูลหลักตอบได้อย่าง
อิสระ ในการรวบรวมข้อมูลเพ่ือนำข้อมูลที่ได้ไปเป็นข้อมูลประกอบในการแปลผลการวิจัย ด้วยแบบสัมภาษณ์
เชิงลึกที่ผู้วิจัยสร้างขึ้น โดยผ่านการตรวจสอบคุณภาพเครื่องมือวิจัยจากผู้เชี่ยวชาญ    

ขั้นตอนที่ 4  สัมภาษณ์และเก็บข้อมูล  แบ่งออกเป็น 3 สำนัก ได้แก่ สำนักปฏิบัติธรรมสวน
โมกขพลาราม จังหวัดสุราษฎร์ธานี, สำนักปฏิบัติธรรมวัดชลประทานรังสฤษฎ์ จังหวัดนนทบุรี , และสำนัก
ปฏิบัติธรรมเสถียรธรรมสถาน กรุงเทพมหานคร รวมทั้งสิ้นจำนวน 27 รูป/คน ดังนี้ 

1) ผู้บริหารของสำนักปฏิบัติธรรมทั้ง 3 สำนัก จำนวน 2 รูป 
2) พระวิปัสสนาจารย์สำนักปฏิบัติธรรมทั้ง 3 สำนัก จำนวน 11 รูป 
3) ผู้ปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานสำนักปฏิบัติธรรมทั้ง 3 สำนัก จำนวน 14 รูป/คน 
ขั้นตอนที่ 5  วิเคราะห์ข้อมูล สรุปสังเคราะห์ข้อมูลและอภิปรายผลการวิจัย พร้อมเสนอ

แนวคิดของผู้วิจัยให้สอดคล้องตามวัตถุประสงค์และตอบปัญหาที่ต้องการทราบ 
ขั้นตอนที่ 6  สรุปผลการวิจัยและข้อเสนอแนะ นำเสนอผลการวิจัยโดยทำการสรุปเนื้อหา 

เขียนบรรยายเชิงวิเคราะห์ เพ่ิมเติมข้อเสนอแนะทั้งในด้านเนื้อหาและประเด็นในการทำวิจัย 
 



58. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 5 No. 3  September-December  2024 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ผลการวิจัย 
วัตถุประสงค์ข้อที่ 1. แนวคิดทฤษฎีการพัฒนาคุณภาพชีวิต 
ผลการวิจัยพบว่า  การพัฒนาคุณภาพชีวิตระดับบุคคล เพื่อให้สามารถพัฒนาตนเองและสังคมไป  

สู่เป้าหมายที่พึงปรารถนาต้องมีการพัฒนาตนเอง  ทฤษฎีมาสโลว์ คือทฤษฎีความต้องการที่แบ่งความต้องการ
ของมนุษย์ออกเป็น 5 ขั้น  โดยระบุว่า  มนุษย์มีความต้องการทั้งหมด 5 ขั้น  โดยเรียงลำดับจากขั้นต่ำสุดไปหา
สูงสุด มนุษย์จะมีความต้องการในขั้นต่ำสุดก่อน เมื่อได้รับการตอบสนองจนพอใจแล้วก็จะเกิดความต้องการขั้น
สูงต่อไป ความต้องการของบุคคลจะเกิดขึ้น 5 ขั้นเป็นลำดับ คือ 1) Physiological Needs คือ ความต้องการ
ทางกายภาพเพื ่อการดำรงชีว ิต 2) Safety Needs คือ ความต้องการด้านความปลอดภัย 3) Love and 
Belonging Needs คือ ความต้องการความรักความสัมพันธ์และความเป็นเจ้าของ  4) Esteem Needs คือ 
ความต้องการความเคารพนับถือ 5) Self Actualization Needs คือ ความต้องการสูงสุดในชีวิต (The Maslow 
Nusiness Rreader, 2000, pp. 23-24) จะเห็นว่าคุณภาพชีวิตที่ได้รับการตอบสนองความต้องการตามแนวคิด
ของมาสโลว์  ในความต้องการตั้งแต่ด้านร่างกาย (ขั้นพ้ืนฐาน) ความต้องการความม่ันคงปลอดภัยความต้องการ
ผูกพันของสังคม และความต้องการการยกย่อง เพื่อให้มีคุณภาพชีวิตที่ดีขึ้น  ในการพัฒนาคุณภาพชีวิตจึงเป็น
การสร้างรากฐานของระดับการดำรงชีวิตของคนให้ดีขึ้น โดยการให้ความรู้ การฝึกด้านคุณธรรม การส่งเสริม
สุขภาพอนามัย การอยู่ร่วมกันในสังคมอย่างมีความสุข 

นอกจากนี้ในการพัฒนาคุณภาพชีวิตองค์การอนามัยโลก (WHO) ประกอบด้วย 4 ด้าน 1) ด้าน
ร่างกาย (Physical domain) คือ การรับรู้สภาพทางด้านร่างกายของบุคคลซึ่งมีผลต่อชีวิตประจำวันความสมบูรณ์
แข็งแรงของร่างกาย  การรับรู้ถึงความรู้สึก สุขสบายไม่มีความเจ็บปวด 2) ด้านจิตใจ (Psychological domain) 
คือ การรับรู้สภาพทางจิตใจของตนเอง  การรับรู้ถึงความคิด ความจำ การตัดสินใจของตนในการดำเนินชีวิต 3) 
ด้านความสัมพันธ์ทางสังคม (Social relationship) คือ การรับรู้เรื่องความสัมพันธ์ของตนกับบุคคลอื่นในสังคม  
4) ด้านสิ่งแวดล้อม (Environment) คือ การรับรู้เกี่ยวกับสิ่งแวดล้อมที่มีผลต่อการดำเนินชีวิต  ดำเนินชีวิตในสิ่ง
แวดที่ปลอดภัยและมั่นคงในชีวิตได้อยู่ในสิ่งแวดล้อมที่ดีปราศจากมลพิษต่าง ๆ มีกิจกรรมสันทนาการในเวลาว่าง  

(World Health Statistics 2014, 2014, pp. 78-80) จากแนวคิดในองค์การอนามัยโลก การมีคุณภาพชีวิต 4 
ด้าน  คือด้านร่างกายที่มีความสมบูรณ์แข็งแรงมีความรู้สึกสุขทุกข์  ด้านจิตใจการรับรู้ถึงความคิด ความจำ การ
ตัดสินใจของตนเองการดำเนินชีวิต  ด้านความสัมพันธ์ของตนเองกับบุคคลอื่นในสังคม  ด้านสิ่งแวดล้อมต่อการ
ดำเนินชีวิตที่ปลอดภัยและมั่นคงในสิ่งแวดล้อมที่ดีปราศจากมลพิษต่าง ๆ ในการพัฒนาคุณภาพชีวิตให้มีความสุข
ในชีวิตและการได้รับการตอบสนองตามความต้องการที่ดีต่อตนเองและเกิดความสัมพันธ์ที่ดีในสิ่งแวดล้อมทำให้มี
คุณภาพชีวิตมีประสิทธิภาพและประสิทธิผลที่ดี     

ในประเด็นการพัฒนาคุณภาพชีวิตออกเป็น 4 ด้าน คือ 1) การพัฒนาคุณภาพชีวิตด้านกาย ด้วยการ
มีร่างกายที่สมบูรณ์แข็งแรง มีเศรษฐกิจพอเพียง มีสิ่งแวดล้อมดีไม่มีอุบัติภัย 2) การพัฒนาคุณภาพชีวิตด้านจิต 
ด้วยการมีจิตใจที่เป็นสุขผ่อนคลายไม่เครียด คล่องแคล่ว มีความเมตตากรุณา มีสติมีสมาธิ 3) การพัฒนาคุณภาพ
ชีวิตด้านปัญญา คือความสุขอันประเสริฐที่เกิดจากมีจิตใจสูงเข้าถึงความจริงทั้งหมด ลดละความเห็นแก่ตัว มุ่ง
เข้าถึงสิ่งสูงสุด และ 4) การพัฒนาคุณภาพชีวิตด้านสังคม เพื่อการอยู่ร่วมกันด้วยดีในครอบครัวในชุมชน ในที่
ทำงาน ในสังคม และในโลกอย่างสันติ   



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  59. 
ปีที ่ 5  ฉบบัที ่ 3  กนัยายน - ธนัวาคม  2567 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

วัตถุประสงค์ข้อที่ 2 การพัฒนาคุณภาพชีวิตด้วยการปฏิบัติอานาปานสติตามแนวพุทธทาสภิกขุ 
1) การปฏิบัติอานาปานสติในคัมภีร์พระพุทธศาสนา  การวิจัยพบว่า  มีแนวทางการปฏิบัติ   

อานาปาสติ 3 รูปแบบ  
รูปแบบที่ 1 อานาปานสติแสดงโดยย่อ  ในพระสุตตันตปิฎก สังยุตตนิกาย มหาวารวรรค 

อริฎฐสูตร  ว่าด้วยพระอริฏฐะ (Thai Tripitakas 2539: 19/982/458-459) เพื่อกำจัดธรรมที่ควรละ คือ
กามฉันทะ กามคุณ 5 และเพ่ือกำจัดปฏิฆสัญญา ในนธรรมทั้งหลายในอายตนะทั้งที่เป็นภายในและภายนอก 
และเพ่ือธรรมควรให้เจริญ  คือมีสติเกิดขึ้น  มีจำนวน 1 พระสูตร  

รูปแบบท่ี 2 อานาปานสติแสดงโดยพิสดาร ในพระสุตตันตปิฎก มัชฌิมนิกาย อุปริปัณณาสก์ 
อานาปานัสสติสูตร  ว่าด้วยวิธีเจริญอานาปานสติ พระพุทธเจ้าตรัสว่า เมื่อภิกษุในธรรมวินัยนี้เดินทางไปสู่ป่า 
ไปสู่โคนไม้ไปสู่เรือนว่าง นั่งคู้บัลลังก์ตั้งกายตรง ดํารงสติไว้เฉพาะหน้า (กําหนดอารมณ์กัมมมัฏฐาน) มีสติ
หายใจออก มีสติหายใจเข้า (Thai Tripitakas, 2539: 14/144-149/183-191) พระสูตรว่าด้วยวิธีเจริญ       
อานาปานสติ เป็นวิธีเจริญกรรมฐานอย่างหนึ่งรวมอยู่ในสติปัฏฐาน 4 เป็นได้ทั้งสมถกรรมฐานและวิปัสสนา
กรรมฐาน มีอยู่ 16 คู่ โดยขั้นที่ 1-4 พิจารณาลมหายใจจัดเป็นหมวดกาย ขั้นที่ 5-8 จัดเป็นหมวดเวทนา ขั้นที่ 
9-12 จัดเป็นหมวดจิต และขั้นที่ 13-16 จัดเป็นหมวดธรรมในสติปัฏฐาน  อานาปานสติที่เจริญทำให้มากย่อม
ทำสติปัฏฐาน 4 ให้บริบูรณ์ สติปัฏฐาน 4 ที่เจริญทำให้มากย่อมทำโพชฌงค์ 7 ให้บริบูรณ์ โพชฌงค์ 7 ที่เจริญ
ทำให้มากย่อมทำวิชชาและวิมุตติให้บริบูรณ์  นอกจากนี้วิธีการเจริญอานาปานสติยังมีปรากฏหลายแห่ง       
มีจำนวน 21 พระสูตร  ผู้วิจัยขอยกตัวอย่างพระสูตรที ่ปรากฏ ดังนี้ มหาราหุโลวาทสูตร, เอกธัมมสูตร      
(Thai Tripitakas, 2539: 19/977/453-455) มหากัปปินสูตร (Thai Tripitakas, 2539: 19/983/459-460) 
อนุสยสมุคฆาตสูตร (Thai Tripitakas, 2539: 19/994/486) คิร ิมานันทสูตร (Thai Tripitakas, 2539: 
24/60/86-89) ในการเจริญอานาปานสติ  เมื่อการปฏิบัติให้มากในธาตุ5 ภาวนาเสมอด้วยธาตุ5  มีผลทำให้
จิตคลายกำหนัดในธาตุ4 ดิน น้ำ ไฟ ลม ทำให้ผัสสะไม่ครอบงำจิตใจ และละกิเลสทั้งปวงได้   

3. รูปแบบอานาปานสติโดยสมบูรณ์  ในพระสุตตันตปิฎก สังยุตตนิกาย มหาวารวรรค 
ภิกษุทั้งหลาย อานาปานสติสมาธิที่ภิกษุเจริญ ทำให้มากแล้วย่อมเป็นไปเพื่อละสังโยชน์ (Thai Tripitakas, 
2539: 19/993/485-486) การเจริญอานาปานสติเพ่ือบรรลุจุดมุ่งหมายสูงสุดเพ่ือบรรลุวิชชาและวิมุตติ ยังมี
ปรากฏในพระไตรปิฎก จำนวน 4 พระสูตร คือ อานาปานัสสติสูตร (Thai Tripitakas 2539: 14/144-
149/183-191) 2.ปฐมอานันทสูตร ว ่าด ้วยปฏิปทาที ่จะให ้ถ ึงอ ิทธ ิบาท (Thai Tripitakas, 2539: 
19/989/473-475) 3.ปฐมภิกขุสูตร  มรรค8 เรียกว่าพรหมจรรย์ (Thai Tripitakas: 19/991/480)  4. ทุติย
ภิกขุสูตร ความกำจัดราคะ เป็นชื่อนิพพานธาตุ (Thai Tripitakas, 2539: 19/992/480-483) อานาปานสติ
ตั้งในระดับพื้นฐานนำไปสู่ธรรมขั้นสูงสุดในพระพุทธศาสนา ซึ่งมีสติปัฏฐาน โพชฌงค์ และวิชชาและวิมุตติ 
เป็นธรรมขั้นสูงสุด 

จากคำสอนของพระพุทธเจ้าในพระสูตรต่างๆ มีแนวทางการปฏิบัติอานาปาสติ 3 รูปแบบ แบบ
โดยย่อแบบพิสดาร และรูปแบบอานาปานสติสมบูรณ์  อานาปานสติตั้งในระดับพื้นฐาน เพื่อให้มีสติเกิดขึ้น 
เพื่อนำไปสู่การปฏิบัติธรรมในขั้นที่สูงขึ้น  ซึ่งมีสติปัฏฐาน โพชฌงค์ และวิชชาและวิมุตติ เป็นธรรมขั้นสูงสุด  
จึงเป็นการพัฒนาให้เกิดปัญญาสำหรับการดำเนินชีวิตในการรับรู้โลกและตอบสนองการรับรู้ต่อสิ่งเร้า 



60. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 5 No. 3  September-December  2024 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

(อายตนะภายนอก) ต่างๆ ได้อย่างถูกต้องตรงตามความเป็นจริง จึงสามารถดับกิเลสของจิตได้ จึงถือได้ว่า
เป็นการพัฒนาชีวิตเพ่ือการดับทุกข์ 

2) การปฏิบัติอานาปานสติตามแนวท่านพุทธทาสภิกขุ  ในหลักการปฏิบัติอานาปาสติ ด้วย
การดับความยึดมั่นถือมั่นด้วยการทำจิตของเราให้ว่าง คือทำจิตของเราให้ละอัตตา หรือละความยึดมั่นถือมั่น 
ละความมีตัวมีตน ละความเป็นของๆตน เมื่อละวางได้ถึงที่สุดแล้วก็จะพ้นทุกข์หรือดับทุกข์ได้ในที่สุด  เรื่องที่
สำคัญที่สุด คือความทุกข์, เหตุให้เกิดความทุกข์, เรื่องขันธ์ 5 ในการควบคุมอุปาทานขันธ์เป็นเหตุให้เกิดทุกข์  
ถือเป็นวิธีที่จะให้รู้แจ้งให้เข้าใจทุกเรื่องที่เกี่ยวกับความทุกข์ และเรื่องที่จะควบคุมความทุกข์ (Anapasati 
practice manual, 2009, pp. 34-69) พระพุทธทาสได้เน้นย้ำในเรื่องขันธ์ 5 เป็นที่ตั้งแห่งความเห็นแก่ตัว
ในการที่จะควบคุมขันธ์ 5 หรือความทุกข์นั้นให้อยู่ในการควบคุม และมีหลักอันสำคัญที่สุดที่จะต้องจำไว้เป็น
อย่างยิ่งว่า มีอุปาทานขันธ์เมื่อใด ก็มีทุกข์เมื่อนั้น  ถือว่าเป็นหลักที่เป็นหัวใจของพระพุทธศาสนา ความเห็น
ของ Phrarajawatthammapanee (Sanga Supharo) ได้ให้ทัศนะว่า การเจริญอานาปานสติ กายก็ดี      
จิตก็ดีสังคมก็ดี ปัญญาก็จะเจริญ คือจุดรวมของมันคือเราไม่ทิ้งตัวรู้ ทีนี้เมื่อเรารู้ในรูปของอานาปานสติก็จะ
เห็นชัดเลยว่ามันรู้ลมหายใจจริงแต่มันรู้เมื่อเวลาไปสัมผัสเป็นผู้ตื่นอยู่ เดินก็รู้ นั่งก็รู้ ขยับตัวก็รู้ ถ้าเรารู้แบบ
อานาปานสติมันไม่มีตัวไหนเลยที่จะมาทำลายให้กลายเป็นคนทีขาดการพัฒนาจิต พัฒนาปัญญาของเรา 
เครื่องมือชิ้นใหญ่คืออานาปานสติ (Interviewed on 26 April 2024) ในการเจริญอานาปานสติถือเป็นเรื่อง
ที่สำคัญในระบบมาตรฐานของการปฏิบัติธรรมได้ตลอดสายแห่งการปฏิบัติธรรมโดยเฉพาะการมีชีวิตอยู่ใน
โลกปัจจุบันที่ต้องมีการงานภารกิจต่างๆ มากมายนั้น  แต่ก็อาจอาศัยลมหายใจที่มีอยู่ตลอดเวลามาใช้เป็น
ปัจจัยในการเจริญสติได้ตลอดเวลา ในหลักการปฏิบัติที่ทุกคนควรรู้ในการลดอัตตา ตัวกูของกูนั้น ให้ทำด้วย
สติปัญญา คือความรอบรู้ว่าตัวเรานั้นไม่มีแก่นสาร ไม่มีตัวตนมีแต่ความว่าง เปล่า นี่คือปัญญาเป็นการหยั่งรู้
สภาพความเป็นจริงของชีวิต ท่านจึงสอนว่า ให้เราเอาปัญญานี้มาใช้ให้ถี่ขึ้นใช้บ่อยมากขึ้น คื อปฏิบัติธรรม
มากขึ้น ปฏิบัติทุกขณะได้ยิ่งดีการดึงเอาปัญญามาใช้ระลึกรู้ทันท่วงที เรียกว่า สติ  ความเห็นของ Bancha  
Phongpanich ให้ความเห็นว่า กล่าวว่าอานาปานสติจริงๆ ก็อิงอยู่บนสติปัฏฐาน 4 เป็นเรื่องของจิตกับเรื่อง
ของธรรม ที่ท่านพุทธทาสบอกไว้เป็นธรรม 9 ตา ก็จะพบว่าชุดแรกๆ อนิจจตา ทุกขตา อนัตตา อันนี้ก็คือ
พวกความเข้าใจว่ามันเป็นอยู่แต่พอมาถึงขั้นที่ 2 อิทัปปัจจยตา ธรรมนิยามต่างๆ พอขั้นที่ 3 ตถตา อตัมยตา 
อวิสัตตตา คืออานาปานสติมันสัมพันธ์กับหลักคิดและความจริงที่แท้ด้วยกรอบความคิดแบบนี้ใช้ลมหายใจ
เป็นเครื่องอยู่ ใช้ลมหายใจเป็นเครื่องดึงจิตให้เรามันมาทั้งสติมาทั้งสมาธิ  (Interviewed on 9 May 2024) 
ในหลักการปฏิบัติอานาปานสติ  พุทธทาสเน้นในการฝึกปฏิบัติกรรมฐาน  โดยอธิบายการปฏิบัติอานาปาน
สติ 16 ขั้น แบ่งเป็น 4 หมวด ของสติปัฏฐาน 4 กล่าวคือ หมวดกาย 4 ขั้น หมวดเวทนา 4 ขั้น หมวดจิต 4 
ขั้น และหมวดธรรมอีก 4 ขั้น รวมเป็น 16ขั้นตอน  เป็นหลักการในการเตรียมตัวปฏิบัติตั้งแต่ต้นจนถึงขั้น
สุดท้าย มีการอธิบายแต่ละขั ้นตอนอย่างละเอียด ชัดเจน เข้าใจง่าย และมีความทันสมัยอยู ่เสมอ  ใน
ความเห็น Phra Mahamanop  Panyawacharidorn (Sonthirak)  ให้ทัศนะว่าการปฏิบัติอานาปานสติ 16 
ขั้นตอน ตามแนวของพุทธทาสภิกขุ ทำได้ปฏิบัติได้ซึ่งถ้าปฏิบัติได้ทั้ง 4 หมวด 16 ขั้นแล้วจะมีประโยชน์ต่อ
กาพัฒนาชีวิตทำให้มีความสุขประโยชน์ 3 ระดับคือ ระดับที่ 1 ทำให้จิตสงบเย็นในทิฏฐธรรมปัจจุบัน ทุกลม
หายใจออก-เข้า ระดับที่ 2 ส่งผลให้เกิดอานิสงส์ทำให้โพชฌงค์ 7 บริบูรณ์ โดยไม่ต้องแยกปฏิบัติ และทำให้



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  61. 
ปีที ่ 5  ฉบบัที ่ 3  กนัยายน - ธนัวาคม  2567 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

วิชชาและวิมุตติบริบูรณ์ ระดับที่ 3 ทำให้ผู้ปฏิบัติอานาปานสตินั้น  กระทำกาละอย่างสงบเย็น (ตายอย่าง
สงบเย็น) หรือทำให้ผู้ปฏิบัตินั้นรู้เวลาที่จะกระทำกาละนั้นด้วย (รู้เวลาตาย ) (Interviewed On 10 April 
2024) จากปฏิบัติในหลักการทำอานาปานสติ 16 ขั้น ตามอานาปานสติสูตรในพระไตรปิฎกมาขยายความ
เพิ่มเติมเพื่อให้เข้าใจได้ง่านขึ้น  ถือเป็นระบบปฏิบัติที่เป็นไปตามลำดับตั้งแต่ขั้นหยาบ จนไปถึงขั้นละเอียด
สูงสุด หรือตั้งแต่ความเป็นปุถุชนจนถึงความเป็นพระอรหันต์บรรลุพระนิพพาน ส่วนในความเห็นของ Phra 
Maha Chalerm Piyathassi ได้ให้ทัศนะว่า หลวงพ่อพุทธทาสกล่าวว่า กายพัฒนาไปสู่วินาศสนาการ  คือ
อานาปานสติ รู้ลมหายใจเข้าลมหายใจออก ก็คือในกายเรานี้มันจะไปเกี่ยวข้องกับจิตพอเกี่ยวข้องกับจิต จิต
ซึ่งมีหน้าที่ในการรับรู้คิดจำอยู่นี้มันเป็นความบริสุทธิ์เราจึงได้พบคำว่าจิตนี้ได้อาศัยการเจริญอานาปานสติ 
ทำให้จิตได้รับการดูแล มันก็สะอาดมันไม่มีทุกข์ไม่มีสิ่งมาทำให้วุ่นวาย เดือดร้อนเราก็กลายเป็นผู้ได้รับการ
พัฒนาจิตไปสู่วิวัฒนาการได้สมบูรณ์ (Interviewed: On 26 April 2024 )  การเจริญอานาปานสติหาก
บุคคลทำให้มากแล้วย่อมมีผลมีอานิสงส์ใหญ่ให้ประโยชน์ทำให้จิตสงบระงับ จิตสุขุมประณีตมีความสุขกำจัด
กิเลสได้ย่อมทำสติปัฏฐานให้บริบูรณ์ สติปัฏฐานที่บุคคลเจริญแล้วทำให้มากแล้วย่อมทำโพชฌงค์ให้บริบูรณ์
ย่อมทำวิชชาและวิมุตติให้บริบูรณ์   

การพัฒนาคุณภาพชีวิตผ่านการปฏิบัติอานาปานสติตามแนวท่านพุทธทาสภิกขุสู่ลมหายใจแห่งสติ 

: ที่มาของภาพโดยผู้วิจัย 
การพัฒนาคุณภาพชีวิตผ่านการปฏิบัติอานาปานสติตามแนวท่านพุทธทาสภิกขุ สู่ลมหายใจแห่งสติ คือ 

1) การปฏิบัติอานาปานสติ เป็นการระลึกรู้ลมหายใจเข้า-ออก 
2) การปฏิบัติอานาปานสติเป็นไปโดยธรรมชาติ จึงสามารถปฏิบัติได้ทุกที่ ทุกเวลา  



62. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 5 No. 3  September-December  2024 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

3) ในชีวิตประจำวันสามารถเจริญอานาปานสติได้ในหมวดฐานกาย ได้แก่ การกำหนดรู้ลมหายใจ
เข้าออก และการกำหนดรู้การเคลื่อนไหวกายในอิริยาบถต่างๆ  

4) อานิสงส์แห่งอานาปานสติ ช่วยพัฒนากาย จิต ปัญญา และสังคม เกิดสุขภาวะองค์รวมที่
สมบูรณ์ 

ในการพัฒนาคุณภาพชีวิตตามแนวท่านพุทธทาสภิกขุ สู่ลมหายใจแห่งสติ สิ่งแรกที่ต้องรู้จักนั้นคือ
ความทุกข์ และความเห็นแก่ตัวเป็นเหตุให้เกิดทุกข์ สุญญตา แปลว่าความเป็นของว่าง คือว่างจากความเป็น
ตัวตน อานาปานสติภาวนาสามารถทำได้ทุกเวลา ทำได้ในทุกอิริยาบถแต่ดีที่สุดคืออิริยาบถนั่ง เมื่อเกิดความ
สงบ มีสมาธิดีแล้ว ก็จะมีอนามัยดี มีสุขภาพทั้งทางกายและทั้งทางจิตดี เกิดปัญญาให้พ้นจากความทุกข์         
มีความสุขและมีช่วยพัฒนากายจิตสังคมและปัญญา อุดมด้วยสุขภาวะที่สมบูรณ์ 

วัตถุประสงค์ข้อที่ 3. นำเสนอการพัฒนาคุณภาพชีวิตผ่านการปฏิบัติอานาปานสติตามแนว
ท่านพุทธทาสภิกขุ สู่ลมหายใจแห่งสติ 

พบว่า  การปฏิบัติอานาปานสติตามแนวท่านพุทธทาสภิกขุสู่ลมหายใจแห่งสติ  คือ (1) การพัฒนา
ทางกาย เป็นกระบวนการสร้างความเจริญทางร่างกายการฝึกอบรมร่างกายให้รู้จักวิธีการติดต่อกับสิ่งภายนอก
ด้วยดีและเป็นคุณประโยชน์ต่อการพัฒนาชีวิตให้เจริญก้าวหน้าสูงขึ้น (2) การพัฒนาทางด้านจิตใจฝึกอบรม
จิตใจให ้เข ้มแข็งให ้ม ีความมั ่นคงและมีความเจร ิญด ้านค ุณธรรม ( 3) การพัฒนาทางด้านป ัญญา                   
เป็นกระบวนการฝึกอบรมให้รู้และเข้าใจตามความเป็นจริง ผู้มีความรู้เท่าทันโลก และทำตนให้ปลอดพ้นจาก
ความทุกข์ มีความสุขสามารถแก้ไขปัญหาต่างๆ ได้อย่างมีประสิทธิภาพ  (4) การพัฒนาทางด้านสังคมหรือ
ทางด้านศีลธรรม เป็นกระบวนการการฝึกอบรมบุคคลให้มีศีล  (Itappaccayata that laypeople must 
learn and practice, 2011, pp. 126-129) ในความเห็นของ Sumalee  Sukhopon ได้ให้ทัศนะในการ
ปฏิบัติอานาปานสติ เป็นการระลึกรู้ลมหายใจเข้า-ออกโดยเป็นไปโดยธรรมชาติ จึงสามารถปฏิบัติได้ทุกที่     
ทุกเวลา ในการกำหนดรู้ลมหายใจเข้าออก และการกำหนดรู้การเคลื่อนไหวกายในอิริยาบถต่างๆ  ช่วยพัฒนา
กาย จิต ปัญญา และสังคม เกิดสุขภาวะองค์รวมที่สมบูรณ์  (Sukhopon, Interview; On 13 May 2024)    
การพัฒนาคุณภาพชีวิต ทั้งสี่ด้านคือด้าน ร่างกาย จิตใจ สังคม และปัญญา ที่สมบูรณ์แข็งแรงต้องดูแลบรหิาร
จัดการชีวิตของตนได้ ยังมีความเห็นของ Nithiwan  Krajangkanthamart  เมื่อร่างกายแข็งแรงตามข้อ 1 
และจิตใจแข็งแรงตามข้อ 2 ย่อมสามารถพัฒนาปัญญาในขั้นถัดไปได้ 3 ด้านสังคม เมื่อด้านกาย จิต บริบูรณ์
สงบร่มเย็น เพราะจิตใจมีความสุขเบิกบาน จึงคิดพูดและทำแต่ในทางที่ดี 4 ด้านปัญญา เมื่อกายที่แข็งแรง 
และจิตที่พร้อม จะทำให้เรามีปัญญาในการแก้ไขปัญหาต่างๆ ในชีวิตได้ และดำรงชีวิตด้วยปัญญาที่รู้เห็นตาม
ความเป็นจริง (Interviewd; On 6 April 2024) ในการปฏิบัติธรรมเป็นเรื่องที่สำคัญมากเพราะถือว่าเป็นการ
เรียนรู้ความจริงของชีวิตในธรรมชาติเป็นการเรียนรู้ตามความเป็นจริง  เพ่ือการพัฒนาชีวิตเรียนรู้ความจริงของ
ชีวิตด้วยระบบการศึกษาเป็นไตรสิกขาอันประกอบด้วย “ศีลสิกขา” “จิตตสิกขา” และ “ปัญญาสิกขา” 
ตามลำดับ จึงสามารถเรียนรู้เห็นแจ้งในความจริงและดับกิเลสได้สิ้นเชิงในที่สุดอย่างเป็นระบบจะสามารถ
พัฒนาชีวิตได้อย่างแท้จริง   

การพัฒนาคุณภาพชีวิตทั้ง 4 ด้าน คือ 1) ด้านกาย ควรดูแลรักษาสุขภาพให้แข็งแรง 2) ด้านจิต 
ด้วยการฝึกเจริญภาวนาทำสมาธิและการรู้สึกตัวทั้งในรูปแบบเข้มข้นและกิจวัตรประจำวัน  3) ด้านสังคม เมื่อ



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  63. 
ปีที ่ 5  ฉบบัที ่ 3  กนัยายน - ธนัวาคม  2567 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

บุคคลได้รับการพัฒนาทั้งกาย จิต ย่อมสามารถดำรงชีวิตได้อย่างมีสติ มีความสุข มีความรักความเมตตาต่อทุก
สรรพสิ่ง คำนึงถึงส่วนรวมมากกว่าส่วนตัว ไม่เบียดเบียนผู้อื่น สังคมย่อมสงบสุข และ 4) การพัฒนาชีวิตด้าน
ปัญญา คือความสุขอันประเสริฐที่เกิดจากการมีจิตใจสูงยอมรับทุกสรรพสิ่งตกอยู่ใต้กฎของธรรมชาติ ปล่อย
วางไม่ยึดมั่นถือมั่น 
องค์ความรู้ที่ได้จากการวิจัย 

องค์ความรู้จาการวิจัยในครั้งนี้ ผู้วิจัยสามารถสังเคราะห์ประเด็นองค์ความรู้  1) การปฏิบัติอานา
ปานสติ เป็นการระลึกรู ้ลมหายใจเข้า-ออก (Breath)  2) การปฏิบัติอานาปานสติเป็นไปโดยธรรมชาติ          
จึงสามารถปฏิบัติได้ทุกที่ ทุกเวลา (Any Time) 3) ในชีวิตประจำวันสามารถเจริญอานาปานสติได้ในหมวด
ฐานกาย ได้แก่ การกำหนดรู้ลมหายใจเข้าออก การกำหนดรู้การเคลื่อนไหวกายในอิริยาบถต่างๆ (Action) 4) 
อานิสงส์แห่งอานาปานสติ ช่วยพัฒนากาย จิต สังคมและปัญญา เกิดสุขภาวะองค์รวมที่สมบูรณ์ เพื่อการ
พัฒนาคุณภาพชีวิต 4 ด้านได้แก่  

1) การพัฒนาคุณภาพชีวิตด้านกาย ด้วยการมีร่างกายที่สมบูรณ์แข็งแรง (Body)  
2) การพัฒนาคุณภาพชีวิตด้านจิต ด้วยการมีจิตใจที่เป็นสุข (Mind)  
3) การพัฒนาคุณภาพชีวิตด้านสังคม เพื่อการอยู่ร่วมกันด้วยดี สังคมสงบสุขและมีสันติภาพ 

(society)  
4) การพัฒนาคุณภาพชีวิตด้านปัญญา คือความสุขอันประเสริฐ มุ่งเข้าถึงสิ่งสูงสุดแห่งพระนิพพาน 

(Wisdom)  
การวิจัยเรื่อง การพัฒนาคุณภาพชีวิตผ่านการปฏิบัติอานาปานสติตามแนวท่านพุทธทาสภิกขุสู่ลม

หายใจแห่งสติ 

รูปแบบ Model  ABTA TO BMSW การพัฒนาคุณภาพชีวิตผ่านการปฏิบัติอานาปานสติตามแนว 



64. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 5 No. 3  September-December  2024 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ท่านพุทธทาสภิกขุ สู่ลมหายใจแห่งสติ  :  ที่มาของภาพโดยผู้วิจัย 
องค์ความรู้ใหม่ คือ รู้ลมหายใจเข้าออกด้วยอานาปานสติ ปฏิบัติได้ทุกที่ทุกเวลาช่วยพัฒนากาย

จิตสังคมและปัญญา อุดมด้วยสุขภาวะที่สมบูรณ์ ในรูปแบบ ABTA TO BMSW 
A หมายถึง Anāpānasati ปฏิบัติอานาปานสติ 
B หมายถึง Breath กำหนดรู้ลมหายใจออก-เข้า 
T หมายถึง any time ปฏิบัติได้ทุกท่ีทุกเวลา 
A หมายถึง Action กำหนดรู้การเคลื่อนไหวอิริยาบถต่างๆ  
To หมายถึง สู่การพัฒนาคุณภาพชีวิต 
B หมายถึง Body พัฒนาคุณภาพชีวิตด้านกายแข็งแรงสมบูรณ์ 
M หมายถึง Mind พัฒนาคุณภาพชีวิตด้านจิตใจสงบสุข 
S หมายถึง society พัฒนาคุณภาพชีวิตด้านสังคมสงบสุข สันติภาพ 
W หมายถึง Wisdom พัฒนาคุณภาพชีวิตด้านปัญญา มุ่งสู่พระนิพพาน 

บทสรุป 
อานาปานสติ คือ วิธีในการพัฒนาสติด้วยการดูลมหายใจเข้าออก ซึ่งเป็นวิธีที่ง่าย เพราะใช้สิ่งที่

เป็นธรรมชาติที่ใกล้ตัวที่สุด อย่างลมหายใจของตนเอง เป็นเครื่องมือเพื่อให้เกิดความระลึกรู้ตัวอยู่ตลอดเวลา   
หลักการที่สำคัญของการพัฒนาคุณภาพชีวิตผ่านการปฏิบัติอานาปานสติเป็นการรับรู้ปัจจุบันขณะลมหายใจ
เข้าก็ให้รู้ว่าหายใจเข้า  ลมหายใจออกก็ให้รู้ว่าหายใจออก เต็มไปด้วยสภาวะตื่นรู้อยู่ทุกลมหายใจ ไม่ลอยฟุ้งไป
กับความคิดที่เข้ามา ในการพัฒนาคุณภาพชีวิตด้วยการเจริญอานาปานสติเป็นวิธีฝึกสติที่ทำได้ตลอดเวลาใน
ชีวิตประจำวันไม่ว่าจะอยู่ในอิริยาบถ ยืน เดิน นั่ง หรือนอน หรือแม้แต่กระทำกิจกรรมใดก็ตาม การรับรู้ลม
หายใจจะทำให้มีสติอยู่กับตัวเสมอ ไม่สั่นไหวคล้อยตามไปกับสภาวธรรมภายนอกที่เข้ามากระทบ   

เมื่อมีสติรู้ตัวทั่วพร้อมอย่างน้อยที่สุดก็จะทำให้ไม่ประมาทในดำเนินชีวิตด้วยความรอบคอบทั้ง
ระมัดระวังภยันตรายต่างๆ และไม่พลั้งเผลอคิด พูดหรือกระทำความชั่วร้าย  เมื่อมีสิ่งเร้าภายนอกมาทำให้
โกรธ หากมีสติรู้เท่าทันว่า ตัวเองกำลังจะโกรธ ความโกรธก็จะดับลงไปเอง หรืออย่างน้อยที่สุด ก็จะบรรเทา
โทสะลงได้  การมีสติชอบเป็นองค์สำคัญข้อหนึ่งใน “อริยมรรค” อันเป็นทางเพ่ือการหลุดพ้นจากทุกข์ การฝึก
สติมีอยู่ด้วยกันหลายระดับแต่ข้อดีอีกอย่างหนึ่งของอานาปานสติ  นอกจากความง่ายแล้วก็คืออานาปานสตินั้น
ครอบคลุมการฝึกสติ ตั้งแต่ขั้นต้น ไปจนขั้นพ้นทุกข์  นอกจากนี้การเจริญอานาปานสติเป็นวิธีที่พระพุทธเจ้า
ทรงใช้ตลอดพระชนม์ชีพ แม้แต่ในวันที่พระองค์ตรัสรู้ ก็ทรงเจริญอานาปานสตินี้  
อภิปรายผลการวิจัย   

อานาปานสติกับการหายใจที่ดับทุกข์ได้ของพุทธทาสภิกขุเป็นกรรมฐานที่นำไปการพัฒนาคุณภาพ
ชีวิตผ่านการปฏิบัติอานาปานสติสู่ลมหายใจแห่งสติ คือ  การปฏิบัติอานาปานสติ เป็นการระลึกรู้ลมหายใจ
เข้า-ออก  การปฏิบัติอานาปานสติเป็นไปโดยธรรมชาติ จึงสามารถปฏิบัติได้ทุกที่ ทุกเวลา  ในชีวิตประจำวัน
สามารถเจริญอานาปานสติได้ในหมวดฐานกาย ได้แก่ การกำหนดรู้ลมหายใจเข้าออก และการกำหนดรู้การ
เคลื่อนไหวกายในอิริยาบถต่างๆ  พุทธทาสภิกขุได้อธิบายเป็นหนทางการจะเข้าถึงบรรลุเป้าหมายสูงสุด   คือ
พระนิพพาน มีความสอดคล้องกับ Supakorn  Ruangvityaku  ศึกษาเรื่อง  ศึกษาวิธีปฏิบัติวิปัสสนาตามแนว



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  65. 
ปีที ่ 5  ฉบบัที ่ 3  กนัยายน - ธนัวาคม  2567 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ของพุทธทาสภิกขุ  พบว่า  วิธีปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานตามแนวพุทธทาสภิกขุ  เป็น 2 แนวทาง คือ  1) ฝึก
สมาธิวิปัสสนาตามวิถีธรรมชาติ แนะนำให้ผู้ปฏิบัติวิปัสสนา ออกจากวัตถุนิยม สิ่งอำนวยความสะดวกต่าง ๆ ที่
สนองกิเลส ตัณหา ทิฏฐิ อุปทาน ในทางโลก  เพื่อง่ายต่อการเห็นแจ้งไตรลักษณ์ ความจริงของสภาวธรรม
ทั้งหลายที่ปรากฏ  2) ฝึกสมาธิวิปัสสนาตามรูปแบบเฉพาะ ประเด็นที่สอดคล้องคือ อานาปานสติ ฉบับ
สมบูรณ์ 16 ชั้น แนะนำให้ผู้ปฏิบัติตามหลักสติปัฏฐาน4 ได้ตามสภาวธรรมที่ปรากฏ  ซึ่งทั้ง 2 แนวทาง ล้วนใช้

หลักธรรมเดียวกัน (A Study of the Insight Medition Practice in Buddhadāsabhikkhu’s View, 2019, 
p. Abstract ) ในมุมมองของพุทธทาสภิกขุ ประโยชน์ของการเจริญอานาปานสติภาวนาจะเกิดความสงบได้ใน
ทุกอิริยาบถ ถ้ามีสมาธิดีแล้ว ก็จะมีอนามัยดี มีสุขภาพทั้งทางกายและทั้งทางจิตดี  มีความสอดคล้องกับ 
Sombat  Siripattanakul  ได้ศึกษาเรื่อง อานาปานสติภาวนา: การพิจารณาลมหายใจจากปุถุชนสู่อริยชน  
พบว่า  อานาปานสติภาวนาเป็นการเจริญสติด้วยตามดูลมหายใจ พิจารณาลมหายใจ ซึ่งเป็นทั้งสมถกรรมฐาน
และวิปัสสนากรรมฐานอยู่ในตัวเองพร้อมบริบูรณ์ ประเด็นที่สอดคล้องในการปฏิบัติแบ่งออกเป็น 4 หมวด 
ตามหลักสติปัฏฐาน 4 คือ ระลึกรู้อยู่กับปัจจุบัน รู้ตัวทั่วพร้อม โดยน้อมจิตเข้าสู่การเพ่งและพิจารณา กาย 
เวทนา จิต ธรรมผ่านลมหายใจของผู้ปฏิบัติ แบ่งออกเป็น 16 ลำดับขั้นตอน ผู้ปฏิบัติมีความก้าวข้ามพ้นปุถุชน 
เข้าสู่ความเป็นอริยชน สู่การทำวิชชาและวิมุตติบริบูรณ์สืบเนื่องไป  การเจริญอานาปานสติมีความสำคัญของ
การพัฒนาคุณภาพชีวิต  ถือว่าเป็นวิธีฝึกสติที่ทำได้ตลอดเวลาในชีวิตประจำวันไม่ว่าจะอยู่ในอิริยาบถ ยืน เดิน 
นั่ง นอน หรือแม้แต่กระทำกิจกรรมใดก็ตาม การรับรู้ลมหายใจจะทำให้มีสติอยู่กับตัวเสมอ  (Anapanasati 
Bhavana:  Contemplating Breathing from the Common Man to the Noble Man, 2023, p. 
Abstract) การเจริญอานาปานสติเป็นวิธีฝึกสติที่ทำได้ตลอดเวลาในชีวิตประจำวันไม่ว่าจะอยู่ในอิริยาบถ ยืน 
เดิน นั่ง หรือนอน หรือแม้แต่กระทำกิจกรรมใดก็ตาม การรับรู้ลมหายใจจะทำให้มีสติอยู่กับตัวเสมอ  มีความ
สอดคล้องกับงานวิจัย Benjawan  Wongshookaew  ได้ทำการศึกษาเรื่อง รูปแบบการอบรมอานาปานสติ
ภาวนาแก่ชาวต่างชาติ กรณีศึกษาสวนโมกขพลาราม พบว่า หลักการอบรมอานาปานสติภาวนาตามแนวทาง
ของพุทธทาสภิกขุแก่ชาวต่างชาติของสวนโมกขพลาราม โดยมุ่งเน้นด้านความรู้บุคลากรและสถานที่สิ่งอำนวย
ความสะดวกให้เหมาะสมและสอดคล้องกับบริบทของวัฒนธรรมและสังคมในยุคปัจจุบันมากยิ่งขึ้น อันเป็นการ
พัฒนากระบวนการจัดการความรู้แนวพุทธอย่างยั่งยืน (The Model of Ãnāpānasati Bhāvanā Meditaton 
Retreat for Foreigners: A Case Study of Suan Mokkhapalārāma , 2017, p. 133) ในการดำเนินชีวิต
ให้เกิดประโยชน์ในชีวิตจริงได้มากที่สุดให้ได้คุณค่าแท้ที่เป็นไปเพื่อประโยชน์สุขทั้งแก่ตนและผู้อื่น  มีความ
สอดคล้องกับ Titiratna  Rakchaitrong  ทำการศึกษาเรื่อง การใชอานาปานสติภาวนาเพื่อพัฒนาคุณภาพ
ชีวิตของเสถียรธรรมสถาน  พบว่า  ในการฝกฝนการพัฒนาตนในการดำเนินชีวิตทั้ง 3 ด้าน คือ ด้านพฤตกรรม
จิตใจ และปัญญา  ด้านพฤติกรรม ในการทำมาหาเลี้ยงชีพและวิธีปฏิบัติในการผลิตเสพบริโภคแบงปันและอยู่
ร่วมกับสิ่งแวดลอม  ด้านจิตใจ คุณธรรมความรูสึก แรงจูงใจ และสภาพจิตใจ เชน ความสุข ความพอใจ ความ
สดชื่นเบิกบาน  ด้านปัญญา ในความรูความเขาใจเหตุผลการเขาถึงความจริง รวมทั้งความเชื่อถือ ทัศนคติ
ค ่ าน ิยมและแนวความค ิดต ่ างๆ  (The Study of the Application of Anapanasatibhavana to the 
Development the Qualities of Lives as Taught of Sathiendhammasathan, 2006, p. 123) ในการ
พัฒนาคุณภาพชีวิตจากการฝึกสติด้วยอานาปานสติครอบคลุมการฝึกสติ  ถือเป็นกระบวนการพัฒนาทางกาย  



66. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 5 No. 3  September-December  2024 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

เพ่ือฝึกอบรมร่างกายให้รู้จักวิธีการพัฒนาชีวิตให้เจริญก้าวหน้าสูงขึ้น (2) การพัฒนาทางด้านจิตใจ  เพ่ืออบรม
จิตใจให้เข้มแข็งให้มีความมั ่นคงและมีความเจริญด้านคุณธรรม (3) การพัฒนาทางด้านปัญญา เป็น
กระบวนการฝึกอบรมให้รู้และเข้าใจตามความเป็นจริง ผู้มีความรู้เท่าทันโลก  แก้ไขปัญหาความทุกข์ต่างๆ ได้
อย่างมีประสิทธิภาพ (4) การพัฒนาทางด้านสังคมหรือทางด้านศีลธรรม เป็นกระบวนการการฝึกอบรมบุคคล
ให้มีศีล    
1. ข้อเสนอแนะ 

1. ข้อเสนอแนะเชิงวิชาการ 
1) ด้วยความที่หลักการปฏิบัติอานาปานสติตามแนวท่านพุทธทาสภิกขุ สู่ลมหายใจแห่งสติ  เพ่ือ

นำไปประยุกต์ใช้ในการทำงานหลายระดับดังนั้น ผู้วิจัยจึงขอเสนอแนะว่า ควรมีการจัดสัมมนาแลกเปลี่ยน
เรียนรู้ถึงการประยุกต์ใช้หลักธรรมหรือแนวปฏิบัติทางพระพุทธศาสนา เพ่ือนำมาปรับประยุกต์ใช้ให้เหมาะสม
กับการบูรณาการกับความรู้เรื่องอื่นให้เหมาะสมกับ เพศ วัย และระดับศักยภาพพ้ืนฐานของกลุ่มคนทั้งการ
ทำงานได้อย่างเหมาะสม 

2) ควรมีการศึกษาแนวคิดในการพัฒนาคุณภาพชีวิตผ่านการปฏิบัติอานาปานสติตามแนวท่าน
พุทธทาสภิกขุ สู่ลมหายใจแห่งสติ ในรูปแบบอื่นเพื่อนำเสนอให้สังคมไทยได้รับรู้ว่า หลักการปฏิบัติเพื่อพัฒนา
ชีวิตนั้นสามารถฝึกปฏิบัติกันอย่างไร อีกทั้งยังเป็นการพัฒนาความสามารถในการเผยแผ่พุทธศาสนาให้เกิด
ความแพร่หลาย นอกจากนั้น ควรศึกษาเพิ่มเติมด้วยว่า มีแรงจูงใจอะไรที่ท าให้เกิดความน่าสนใจในการ
พัฒนาจิตใจในสภาวะสังคมปัจจุบันด้วย 

2. ข้อเสนอแนะเพื่อการวิจัย 
1) ศึกษาเปรียบเทียบแนวทางการพัฒนาชีวิตตามหลักผ่านการปฏิบัติอานาปานสติตามแนวท่าน

พุทธทาสภิกขุ สู่ลมหายใจแห่งสติกับแนวคิดตะวันตก 
2) ศึกษารูปแบบผ่านการปฏิบัติอานาปานสติตามแนวท่านพุทธทาสภิกขุ สู ่ลมหายใจแห่งสติ    

การพัฒนาภูมมิคุ้มกันทางสังคมของคนยุคสมัยใหม่ 
3) ศึกษากระบวนผ่านการปฏิบัติอานาปานสติตามแนวท่านพุทธทาสภิกขุ สู่ลมหายใจแห่งสติ เพ่ือ

การพัฒนาหน่วยงาน องค์กรในประเทศ 
4) ศึกษาการปรับประยุกต์หลักผ่านการปฏิบัติอานาปานสติตามแนวท่านพุทธทาสภิกขุ สู ่ลม

หายใจแห่งสติในรูปแบบที่ทันสมัย 



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  67. 
ปีที ่ 5  ฉบบัที ่ 3  กนัยายน - ธนัวาคม  2567 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

 

 
 

Reference 
Books 
Buddhadasa Bhikkhu (2009). Anapasati practice manual. Nakhon Pathom. Thammasapa 

Publishing House. 
Buddhadasa Bhikkhu (Phra Dhammakosajarn). (2010). Manual for Anapanasati Practice The breath  

that ends suffering in everyday life. Nakhon Pathom Thammasapa Publishing House. 
Buddhadasa Bhikkhu. (2011). Itappaccayata that laypeople must learn and practice. Bangkok:  

Healthy Heart Publishing. 
Mahachulalongkornrajavidyalaya. (2539). Thai Tripitaka. Bangkok: MCU Press. 
National Economic and Social Development Implementation. (2012). National Economic and 
Social  

Development Plan No. 12 (2017-2021). Bangkok: Office of the National Economic and  
Social Development Board. 

Journal 
Sombat Siripattanakul. (2022). Anapanasati Bhavana: Consideration of the Breath from laypeople 

to nobles. Buddhist Innovation Review Journal January-April. 3 (1); 19. 
Thesis 
Benjawan  Wongshookaew. (2017). The Model of Ãnāpānasati Bhāvanā Meditaton Retreat for 

Foreigners: A Case Study of Suan Mokkhapalārāma. Doctor of Philosophy Buddhist 
Studies. Graduate School  Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 

Titiratna  Rakchaitrong. (2006). The Study of the Application of Anapanasatibhavana  to the 
Development the Qualities of Lives as Taught of Sathiendhammasathan. Master of 
Arts Buddhist Studies  Graduate School  Mahachulalongkornraja-vidyalaya University 

Supakorn  Ruangvityakul. (2010). A Study of the Insight Medition Practice in Buddhadāsabhikkhu’s View 
Master of Arts Program in Buddhist Studies  Graduate School  Mahachulalongkorn-
rajavidyalaya University  

Interviews 
Bancha Phongpanich, Vipassana meditation practitioner Suan Mokkhaplaram Dhamma Practice 

Center. (Interviewed 9 May 2024)  
Phra Mahamanop Panyawacharidorn (Sonthirak). Assistant Abbot of Wat Cholprathan Rangsarit. 

(Interviewed 10 April 2024) 
Phra Maha Chalerm Piyathassi, Ph.D., Abbot of Wat Panya Nantaram. (Interviewed 26 April 2024) 
Phrarajawatthammapanee (Sanga Suparo), Dr. Abbot of Wat Cholprathan Rangsarit. (Interviewed 10 

April 2024) 
Nithiwan Krajangkanthamart, Vipassana meditation practitioner Sathian Dhammasathan Dhamma 

Practice Center. (Interviewed 6 April 2024) 
Sumalee Sukhopon. Vipassana meditation practitioner Mokkhapalaram Garden. (Interviewed 13 

May  2024) 


