
 วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์   56 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 6 No. 1 January-April  2025 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

 

พระพุทธศาสนากับวิทยาการสมัยใหม ่
BUDDHISM AND MODERN  SCIENCES 

Review Book                                                                                     บทความวิจารณ์ 
กรกมล   เอ้ือวิวัฒน์สกุล   

Konkamon  Ueavivatsakul 

พุทธศาสตร์ดุษฎบีัณฑิต  สาขาวิชาพระพทุธศาสนา 

บัณฑิตวิทยาลยั  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณรราชวิทยาลัย 

Ph.D. Studen Department of Buddist Studies 

Graduate School  Mahachulalongkornrajavidyalaya  University 

                                                   Corresponding Author   E-mail: pattgreeny55@gmail.com 

 
 
 

ชื่อหนังสือ   พระพุทธศาสนากับวิทยาการสมัยใหม่ 

ผู้เขียน        พระมหาหรรษา ธมฺมหาโส, รศ. ดร. 

สำนักพิมพ์   มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ปีท่ีพิมพ ์     2557 

พิมพ์ครั้งที่    พิมพ์ครั้งที่ 4   

จำนวนหน้า   744. 

 
 
 

 
 

บทนำ  
หนังสือเรื ่อง พระพุทธศาสนากับวิทยาการสมัยใหม่ ของพระมหาหรรษา ธมฺมหาโส ,รศ.ดร. เป็น

หนังสือเกี่ยวกับพระพุทธศาสนากับวิทยาการสมัยใหม่ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ซึ่งหนังสือนี้มี



   วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  57 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 6 No. 1 January-April 2025 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

จำนวน 742 หน้า (Buddhism and Modern Science, 2014) 6.  ส่วนเนื้อหาของหนังสือมีทั้งหมด  5  ภาค 8 
บท และมีเนื้อหาโดยภาพรวมจากหนังสือผู้เขียนได้อธิบายถึงรายละเอียดของการบูรณาการกับวิทยาการสมัยใหม่ 
หรือศาสตร์สมัยใหม่ ที่จะนำมาพัฒนาจิตใจและสังคม อันเป็นส่วนสำคัญในการนำมากำหนดเป็นจุดยืนใน
การศึกษาของมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ให้เป็นไปตามกรอบวิสัยทัศน์ของมหาวิทยาลัยว่า 
จัดการเรียนรู ้พระพุทธศาสนา บูรณาการกับศาสตร์สมัยใหม่ พัฒนาจิตใจและสังคม  ในการพัฒนาและ
ความสำคัญโดยเฉพาะอย่างยิ่ง การเชื่อมประสานระหว่างพระพุทธศาสนากับวิทยาการหรือศาสตร์สมัยใหม่ จะ
นำไปสู่การพัฒนาเครื่องมือและวิธีวิทยาเพื่อใช้เป็นกรอบในการศึกษา เรียนรู้ และพัฒนาองค์ความรู้สู่การข้าม
พรมแดนระหว่างพระพุทธศาสนากับวิทยาการสมัยใหม่ ในการจัดการกับวิกฤติการณ์ใหม่ๆ ที่โลกกำลังเผชิญหน้า
อยู่และเฝ้ารอคำตอบที่สอดรับกับสถานการณ์และความเป็นจริง เพ่ือเป็นแนวทางที่สอดรับกับความต้องการ และ
อุปสรรคต่าง ๆ  ดังนั้นการเข้าใจและนำองค์ความรู้จากวิทยาการต่าง ๆ มาใช้เป็นเครื่องมือในการดำเนินชีวิต จะ
ทำให้มนุษยชาติได้เรียนรู้และพัฒนากาย พฤติกรรม จิต และปัญญาของตน รวมทั้งสังคมให้ประสานสอดคล้องกัน
มากขึ้น ผู้วิจารณ์จึงมีความสนใจในการศึกษาเรื่องนี้เพื่อเป็นแนวทางในการพิจารณาทั้งศาสตร์ต่าง ๆ ที่จะนำมา
บูรณาการกับพระพุทธศาสนาว่ามีความสัมพันธ์หรือสอดคล้องกันในรูปแบบไหนที่จะช่วยในการแก้ไขปัญหาต่าง 
ๆ ที่จะเกิดขึ้นในปัจจุบันและที่สามารถนำมาบูรณาการกับการดำเนินชีวิตประจำวันได้โดยคำนึงถึงกรอบของ
ศาสตร์ต่าง ๆ ที่ประยุกต์กับหลักการทางพระพุทธศาสนาที่ทำให้คนในสังคมสนใจในการนำวิทยาการหรือศาสตร์
สมัยใหม่มาเป็นตัวตั้งและเป็นฐานในการประยุกต์ใช้ ตีความ อธิบาย วิเคราะห์ข้อมูลต่อไป 
เนื้อหาโดยย่อ 

 หนังสือเรื่อง “พระพุทธศาสนากับวิทยาการสมัยใหม่”ของพระเมธีวัชรบัณฑิต, ศ.ดร. (พระมหา
หรรษา ธมฺมหาโส) นี้ ทำให้เห็นถึงแนวทางในการศึกษา และวิจัยประเด็นพระพุทธศาสนากับวิทยาการหรือ
ศาสตร์สมัยใหม่ ทั้งในแง่ของการเรียนรู้ในรายวิชาจึงมีจุดมุ่งหมายเพ่ือที่จะสร้างตัวแบบที่ว่าด้วยการศึกษา และ
วิจัยภายใต้กรอบของคำว่า “พุทธบูรณาการ” และ “พุทธสหวิทยาการ”   ให้ครอบคลุมทั้งด้านวิทยาศาสตร์ 
ส ังคมศาสตร์ และมนุษยศาสตร์ โดยให้ผ ู ้ เร ียนได้ประยุกต์ว ิทยาการสมัยใหม่มาอธิบายคำสอนทาง
พระพุทธศาสนาหรือนำหลักการทางพระพุทธศาสนาไปประยุกต์และตอบปัญหาทางวิทยาการและสังคม
สมัยใหมจ่ะพบว่าแง่มุมที่น่าสนใจในมิติดังต่อไปนี้ 

 ภาคที่ 1 ขอบเขตและวิธีว ิทยาพระพุทธศาสนากับวิทยาการสมัยใหม่ความอยู ่รอดระหว่าง
พระพุทธศาสนากับวิทยาการสมัยใหม่ “ธรรมะเกี่ยวข้องกับทุกกิจกรรมของชีวิต ธรรมจึงไม่ใช่เรื่องไกลตัวแต่
อย่างใด ผู้ที่นำธรรมไปประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวันสม่ำเสมอย่อมจะเห็นคุณค่าของพระพุทธศาสนา ประโยชน์ที่
ได้รับจะรักษาพระพุทธศาสนาให้อยู่คู่กับสังคมไทยตลอดไป และประโยชน์ที่ได้รับจะรักษาวิชาพระพุทธศาสนา
ให้อยู่คู่หลักสูตรการศึกษาของประเทศไทยตลอดกาล” 

ภาคที่ 2 พระพุทธศาสนากับวิทยาศาสตร์ว่าด้วยการแสวงหาข้อเท็จจริงที่เป็นปรากฏการณ์ทาง
ธรรมชาติอันเป็นองค์ความรู้เกี่ยวกับโครงสร้างและพฤติกรรมของธรรมชาติกับสภาวะทางกายภาพของโลกบน
รากฐานของความจริงที่ต้องพิสูจน์ เช่น การทดลอง และการสืบค้น วิทยาศาสตร์ เป็นองค์ความรู้ที่ถูกจัดเป็น



   วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  58 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 6 No. 1 January-April 2025 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ระเบียบแบบแผนที่เกิดจากการสังเกตการณ์  การศึกษาและการทดลองที่ต้องดำเนินการต่อไปเพื่อที่จะตัดสิน
สภาวะ หรือหลักการและวิธีการ  

ภาคที่ 3 พระพุทธศาสนากับสังคมศาสตร์ ว่าด้วยการศึกษาของมนุษย์ในการอยู่ร่วมกันในกลุ่มคน 
ครอบครัว และองค์การ ซึ่งมีการสร้างขนบธรรมเนียมประเพณี วัฒนธรรม ความเชื่อ ค่านิยม และกิจกรรมต่าง 
ๆ ภายในกลุ่มคน หรือสังคมของกลุ่มคน สังคมศาสตร์ จึงมีแขนงของศาสตร์ที่แตกออกมาจากปรัชญาและได้รับ
การพัฒนาให้แขนงของศาสตร์ของตนมีความเข้มแข็งมากยิ่งขี้น 

ภาคที่ 4 พระพุทธศาสนากับมนุษย์ ว่าด้วยคุณค่าทางจิตใจ และงานของคนมีศิลปะ วรรณคดี 
ภาษาศาสตร์ ศาสนา และปรัชญา ซึ่งจะเห็นว่ามนุษย์ศาสตร์ จึงเป็นศาสตร์ที่ว่าด้วยเรื่องราวของมนุษย์ เป็น
แขนงวิชาของความรู้เกี่ยวกับความคิดของมนุษย์ และเป็นการศึกษาเกี่ยวกับวิถีความคิดและพฤติ กรรมของ
มนุษย์ เป็นงานที่มีวัตถุประสงค์เพื่อรักษาความสงบสุขเรียบร้อยของสังคม โดยเนื้อแท้การเมืองเป็นสิ่งที่ดีงาม
และมีความสำคัญเป็นอย่างมาก 

ภาคที่ 5 บทสรุป และวิเคราะห์ ศึกษาและสัมมนาในประเด็นพระพุทธศาสนากับวิทยาการสมัยใหม่ 
ซ่ึงรายละเอียดได้กำหนดขอบเขตการศึกษาเอาไว้ว่า แบบบูรณาการ หรือแบบสหวิทยาการ ให้ครอบคลุมทั้ง
ด้านวิทยาศาสตร์ สังคมศาสตร์ และมนุษยศาสตร์ โดยการประยุกต์วิทยาการสมัยใหม่มาอธิบายคำสอนทาง
พระพุทธศาสนา หรือนำหลักการทางพระพุทธศาสนาไปประยุกต์และตอบปัญหาทางวิทยาการ และสั งคม
สมัยใหม ่

ในหนังสือยังได้อธิบายความหมายของคำว่า “บูรณาการ” ว่าเป็นศัพท์บัญญัติทางการศึกษา ซึ่งแต่
เดิมใช้คำว่า “บูรณาการรวมหน่วย” เป็นคำบัญญัติให้ตรงกับคำว่า “Integration” ในภาษาอังกฤษ หมายความ
ว่า การรวมหน่วยที่แยกๆ กันเข้าเป็นหน่วยเดียวกัน เช่น หลักสูตรแบบบูรณาการรวมหน่วย ปัจจุบันใช้เพียงคำ
ว่า “บูรณาการ” หมายความว่า การประสานเนื้อหา หลักการ กิจกรรม การฝึก ฯลฯ เข้าเป็นหน่วยเดียวกัน  
เช่น การสอนภาษาแบบบูรณาการ ทำให้นักเรียนได้รับความรู้ด้านทักษะต่าง ๆ ทั้งฟัง พูด อ่าน เขียน ผสมผสาน
เป็นอันหนึ่งอันเดียวกันในวิชาเดียวกัน ไม่แยกออกจากกันเป็นหลายวิชาดังแต่ก่อน “พระพุทธศาสนายังเป็น
ศาสนาแห่งการบูรณาการที่มีคำสอนครอบคลุมทั้งกฎธรรมชาติฝ่ายรูปธรรม และนามธรรม กฎทุกกฎรวมกันอยู่
ภายใต้กฎธรรมชาตินิยาม การบูรณาการพระพุทธศาสนากับศาสตร์สมัยใหม่ช่วยทำให้คนเรามีดวงตา 2 ข้าง
บริบูรณ์ ดวงตาข้างหนึ่งคือ พระพุทธศาสนา ดวงตาอีกข้างคือศาสตร์สมัยใหม่ ใครที่ไม่รู้ทั้งพระพุทธศาสนากับ
ศาสตร์สมัยใหม่เปรียบได้กับคนตาบอด (อันธจักขุ) ใครที่รู้แต่ศาสตร์สมัยใหม่อย่างเดียว จัดเป็นคนตาเดียว (เอก
จักขุ) ส่วนใครที่รู้ทั้งพระพุทธศาสนาและศาสตร์สมัยใหม่ จัดเป็นคนสองตา (ทวิจักขุ) นั่นคือมีความรู้แบบบูรณา
การพระพุทธศาสนากับศาสตร์สมัยใหม่ จากแนวทางดังกล่าว ท่านจึงนำวิธีการในการบูรณาการพระพุทธศาสนา
กับวิทยาการหรือศาสตร์สมัยใหม่  มาประยุกต์เข้าด้วยกัน เพ่ือมุ่งศึกษาเกี่ยวกับเรื่องราว ประเด็น ปัญหา หัวข้อ 
หรือประสบการณ์เรื่องใดเรื่องหนึ่งดังที่กล่าวข้างต้นนั้น สามารถนำไปออกแบบเป็น “รูปแบบเชิงมโนทัศน์ของ
การเรียนรู้แบบสหวิทยาการระหว่างพระพุทธศาสนากับวิทยาการสมัยใหม่” ผู้วิจารณ์สามารถสรุปเนื้อหาเป็น
แผนผังเชิงความคิดได้ดังนี้ 



   วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  59 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 6 No. 1 January-April 2025 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

 
 
 

 
 
 

บทวิจารณ์ 
จากเนื้อหาของหนังสือที่ปรากฏนี้ทำให้ผู้วิจารณ์มีความประสงค์ในการเสนอข้อวิจารณ์ 2 ประเด็น

สำคัญ คือ ประเด็นที่เห็นด้วย และประเด็นที่ตั้งข้อสังเกตด้านเนื้อหา ซึ่งเป็นประเด็นในมุมมองของผู้วิจารณ์ที่มี
ความสนใจในเรื่องนี้ ผู้วิจารณ์จะได้แสดงความคิดเห็นจากอ่านหนังสือเรื่องนี้จึงสรุปข้อวิจารณ์ได้ดังนี้ 

1. ประเด็นที่ผู้วิจารณ์เห็นด้วยทั้งหมดมี 5 ประเด็น คือ 
1) เป็นการเสนอแนวคิดที่เกี่ยวกับการจัดการองค์ความรู้ในยุคนวัตกรรม เนื้อหาจากบทความ

ที่ปรากฎชี้ชัดเจนในการนำเสนอการจัดการองค์ความรู้วิธีการศึกษาแบบบูรณาการพระพุทธศาสนากับศาสตร์
สมัยใหม่ซึ่งประเด็นการเสนอจากหนังสือนี้ พระเมธีวัชรบัณฑิต, ศ.ดร. (พระมหาหรรษา ธมฺมหาโส) ได้นำแนวคิด
การจัดการองค์ความรู้ในยุคนวัตกรรมของพระธรรมโกศาจาจารย์ในหนังสือ “วิธีบูรณาการพระพุทธศาสนากับ
ศาสตร์สมัยใหม่” ซึ่งได้ใช้หลักการในการบูรณาการเข้ากับศาสตร์สมัยใหม่ 2 วิธี คือ 1) วิธีการบูรณาการแบบ
พุทธวิทยา (Buddhology)  โดยการนำเอาพระพุทธศาสนามาเป็นฐานในการอธิบายเสริมในศาสตร์ต่าง ๆ  เพ่ือให้
พระพุทธศาสนาทันสมัย มีเหตุผล และสอดรับกับวิถีความเป็นไปของชีวิตและสังคมมากยิ่งขึ้น  (2) วิธีการบูรณา
การแบบธรรมว ิทยา (Dhammology) (Methods for Integrating Buddhism with Modern Science, 
2010, pp. 30-44) โดยการนำหลักธรรมะในพระพุทธศาสนาตามที่ปรากฏในพระไตรปิฎกมาเป็นฐานในการ
ประยุกต์ใช้ตีความ อธิบาย วิเคราะห์ บูรณาการ และสังเคราะห์ออกเป็นชุดอธิบาย ชุดความคิด หรือชุดความรู้
ต่าง ๆ  ผู้วิจารณ์ได้เห็นความสำคัญของหนังสือเรื่องนี้โดยเฉพาะการอธิบายการบูรณาการพระพุทธศาสนากับ
ศาสตร์สมัยใหม่ในการสร้างการรับรู้ต่อประเด็นวิทยาการหรือศาสตร์สมัยใหม่เกี่ยวกับความหมาย พัฒนาการ 
และความสำคัญ โดยเฉพาะอย่างยิ่ง การเชื่อมประสานระหว่างพระพุทธศาสนากับวิทยาการหรือศาสตร์สมัยใหม่ 

พระพุทธศาสนา 

ภาคที่ 1 ขอบเขตและวิธีวิทยา 

ภาคที่ 2 พระพุทธศาสนากับวิทยาศาสตร์ 

ภาคที่ 3 พระพุทธศาสนากับสังคมศาสตร์ 

ภาคที่ 4 พระพุทธศาสนากับมนุษย์ 

ภาคที่ 5 บทสรุป และวิเคราะห์ 

วิเคราะห์และ
สังเคราะห์ข้อมูล 

วิธีการและรูปแบบ
ในการพิจารณาหา

ความเป็นจริง 

วิทยาการและศาสตร์ 



   วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  60 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 6 No. 1 January-April 2025 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ผู้เขียนได้อธิบายและได้ให้เหตุผลอย่างเข้าใจประเด็นที่สามารถทำให้ผู้อ่านเกิดความเข้าใจประเด็นดังกล่าวได้
อย่างชัดเจน  

2) มีการแสดงแผนภูมิเพื่อให้สามารถเข้าใจได้ง่ายในเนื้อหา ในหนังสือนี้ปรากฏแผนภูมิอยู่ 3 
แผนภูมิ สำคัญหลายๆ ประเด็นทำให้ผู ้อ่านเกิดความเข้าใจเกี่ยวกับกระบวนการในแผนภูมิดังกล่าว  คือ 1) 
แผนภูมิ “วิธีการบูรณาการพระพุทธศาสนากับวิทยาการสมัยใหม่” ซึ่งแผนภูมินี้มาจากหนังสือของพระธรรม 
โกศาจารย์ (ประยูร ธมฺมจิตโต) เรื่อง “วิธีบูรณาการพระพุทธศาสนากับศาสตร์สมัยใหม่”  2) แผนภูมิ “พุทธสห
วิทยาการ” เป็นแผนภูมิในการอธิบายกระบวนการและขั้นตอนในการนำเอาพระพุทธศาสนามาอธิบายในศาสตร์
ต่าง ๆ ซึ่งผู้เขียนบทความได้สรุปองค์ความรู้สร้างขึ้นเอง  3) แผนภูมิ “รูปแบบเชิงมโนทัศน์ของการเรียนรู้แบบสห
วิทยาการระหว่างพุทธศาสนากับวิทยาการสมัยใหม่” ผู้วิจารณ์มองว่าผู้เขียนหนังสือได้สรุปองค์ความรู้ในเรื่องนี้
สร้างขึ้นเอง ทำให้เห็นชัดในประเด็นทั้งหมดที่ปรากฏในรูปของแผนภูมิมีความเข้าใจที่ง่ายและสามารถนำไปต่อ
ยอดของนักวิชาการต่อไป ถือเป็นความเด่นในเนื้อหาที่ปรากฏในหนังสือโดยภาพรวมได้ชัดเจน เป็นตัวอย่างในแต่
ละบทที่เห็นภาพเป็นแผนผังเชิงความคิดซึ ่งทำให้ผู ้สนใจที ่จะอ่านได้นำไปเป็นแบบอย่างในการวิเคราะห์ 
สังเคราะห์ข้อมูลในเชิงวิชาการได้เป็นอย่างดี 

3) มีการอธิบายศัพท์ให้เข้าใจในทางวิชาการแก่ผู้อ่านมากขึ้น ด้วยการอธิบายศัพท์ต่าง ๆ ให้
เข้าใจในความหมายที่ตรงกัน ซึ่งในประเด็นนี ้ ผู ้วิจารณ์เห็นว่า หนังสือที่ผู ้เขียนพยายามอธิบาย หรือแปล
ความหมายของศัพท์ต่าง ๆ ให้เข้าใจโดยละเอียดในความมุ่งหมายที่จะใช้ในหนังสือด้วยการอธิบายศัพท์ เช่นคำว่า 
วิทยาการ (Sciences) หมายถึงอะไร? , ศาสตร์ (Science) คืออะไร?, และความหมายของคำศัพท์อื่น เช่นบูรณา
การ ( Integration, พ ุทธว ิทยา (Buddhology), ธรรมว ิทยา (Dhammology), และคำว ่า สหว ิทยาการ 
(Interdisciplinary) เป็นต้น ผู ้เขียนได้อธิบายและทำให้เห็นความสำคัญของเนื ้อหาที ่มีความสนใจและมี
แหล่งข้อมูลอ้างอิงทำให้ผู้อ่านเข้าใจความหมายแต่ละประเด็นได้ง่ายและสามารถนำมาบูรณาการกับการเรียนการ
สอนได้อย่างเห็นรูปธรรม 

4) ความเป็นมาและพัฒนาการของวิทยาการหรือศาสตร์ ผู้วิจารณ์ได้เกิดความเข้าใจเกี่ยวกับ
การแบ่งยุคประวัติศาสตร์ตะวันตก (P 11 )  

ผู ้ว ิจารณ์มองว่าในหนังสือมีการกล่าวถึงเส้นแบ่งของยุคดังกล่าวนับว่า มีอิทธิพลต่อ
พัฒนาการในการจัดแบ่งยุควิทยาการหรือศาสตร์ ตามการอธิบายของ ออกัส กองต์ ได้อย่างน่าสนใจ ซึ่งได้
แบ่งพัฒนาการของวิทยาการ ศาสตร์ ความจริง หรือความรู้ออกเป็น 3 ยุค คือ 1) ยุคเทววิทยา เป็นยุคที่
ได้รับความจริงหรือความรู้มาจากคำสอนทางศาสนา 2) ยุคอภิปรัชญา เป็นยุคแห่งการแสวงหาความจริงจาก
ปรัชญา การแสวงหาองค์ความรู้ในยุคนี้ ที่เกิดขึ้นจากฐานความคิดที่กลุ่มคนต่าง ๆ และ 3) ยุควิทยาศาสตร์ 
เป็นยุคที่มีการแสวงหาความรู้จากข้อเท็จจริงเชิงประจักษ์ โดยพยายามจำแนกประเภทของศาสตร์ที่เป็น
วิทยาศาสตร์ออกเป็น 5 กลุ่มใหญ่ๆ คือ คณิตศาสตร์ ดาราศาสตร์ ฟิสิกส์ เคมี ชีววิทยา และสังคมวิทยา ซึ่ง
ผู้เขียนยังได้อธิบายถึงวิทยาศาสตร์เป็นส่วนหนึ่งของปรัชญาและทำให้ผู ้อ่านหนังสือเล่มนี้มีความเข้าใจ
เกี่ยวกับวิทยาการหรือศาสตร์ต่าง ๆ ได้อย่างเข้าใจมีการแบ่งยุคแต่ละยุคออกและมีการสรุปประเด็นในแต่ละ
ยุคอย่างเข้าใจได้ง่ายสำหรับคนทั่วไปที่มาอ่านหนังสือเล่มนี้ 



   วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  61 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 6 No. 1 January-April 2025 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

5) ผลกระทบของวิทยาการสมัยใหม่ต่อพระพุทธศาสนา ผู้วิจารณ์มองว่าผู้เขียนได้มีการตั้ง
คำถามที่ชัดเจนและทำให้เกิดความรู้ใหม่ที่ว่าการเกิดขึ้นของวิทยาการสมัยใหม่ สร้างผลกระทบต่อสถานการณ์
ศาสนาต่าง ๆ ในโลกนี้อย่างไร (P 30)  

ผู้วิจารณ์มองว่าเป็นความจริงที่ทุกศาสนาในโลกนี้ต้องได้รับผลกระทบทั้งทางตรงและทางอ้อมซึ่ง
ในขณะที่พระพุทธศาสนาได้รับผลกระทบเช่นเดียวกันกับศาสนาอื่น ๆ  หากแต่เป็นผลกระทบในเชิงบวกซึ่งมผีลดี
ต่อหลักการที่พระพุทธศาสนาสอนอยู่ในคัมภีร์พระไตรปิฎกหลายประเด็น เพราะว่าพระพุทธศาสนาไม่เคยขัดแย้ง
กับวิทยาศาสตร์และไม่มีครั้งใดเลยที่พระสงฆ์กับนักวิทยาศาสตร์จะทะเลาะกันซึ่งมีนักวิชาการได้เขียนเรื่อง
วิทยาศาสตร์ในทัศนะพระพุทธศาสนา ทำให้ประเด็นนี้ผู้วิจารณ์ได้เห็นความชัดเจนเกี่ยวกับเรื่องนี้ (Buddhism 
and modern world science, 2002, pp. 30-34)  จึงทำให้พระพุทธศาสนาสามารถปรับและประยุกต์ได้กับทุก
ศาสตร์และผู้เขียนยังยกประเด็นตัวอย่างในพระพุทธศาสนามาเป็นการเสริมในการบรรยายเนื้อหาได้อย่างเข้าใจ 

3.2 ประเด็นที่ผู้วิจารณ์ตั้งข้อสังเกต มีอยู่   2 ประเด็น คือ 
1) พระพุทธศาสนากับการเมืองการปกครอง ซึ่งผู้เขียนได้กำหนดไว้ในเนื้อหาเกี่ยวกับเรื่อง

บาปของนักการเมืองการปกครอง 
ผู้วิจารณ์ตั้งข้อสังเกตว่า ในประเด็นที่ผู้เขียนกล่าวถึงนักการเมือง ในภาคท่ี 3 บทที่ 4 หน้าที่ 

257 ไว้ว่า การที่นักการเมืองหาเสียงไว้อย่างไร แล้วไม่สามารถทำตามที่หาเสียงเป็นการทำบาปและดูหมิ่น
ประชาชน 

ผู้วิจารณ์เห็นว่า นักการเมืองต้องทำหน้าที่ของตัวเองในการพูด คิด และทำ ตามบทบาท
เท่านั้น แต่ยังไม่ถึงขั้นกับคำว่าบาปของนักการเมืองการปกครอง ซึ่งในทางพระพุทธศาสนาก็กล่าวอยู่แล้วว่า
การฆ่าสัตว์หรือทำร้ายผู้อ่ืนที่ถึงแก่ความตายหรือไม่เป็นสุข คนนั้นจึงถือว่าเป็นบาปแต่ก็ต้องดูเหตุปัจจัยที่ระบุ
ว่าบาปหรือไม่บาป ดังที่ปรากฏในนิพเพธิกสูตรว่า เจตนาเป็นกรรม บุคคลคิดแล้วจึงกระทำกรรมด้วยกาย ด้วย
วาจา ด้วยใจ ซึ่งผู้เขียนควรระบุให้เห็นชัดเจนว่า บาปของนักการเมืองการปกครองนั้น คือประเด็นอะไร และ
ผลกระทบของกรรมนั้นคืออะไร 

ผู้วิจารณ์ขอเสนอว่า  ผู้เขียนควรระบุว่านักการเมืองบาปเพราะอะไร และเป็นบาปแบบไหน 
ควรมีการอธิบายให้ชัดเจน เพราะว่าการเมืองกับพระพุทธศาสนานั้น จะมีบทบาทที่ต่างกันการทำบาปใน
พระพุทธศาสนา ต้องมีการทำบาป 3 ทาง คือ ทางกายกรรม 3 วจีกรรม 4 และ มโนกรรม 3 เมื่อได้กระทำ 
กรรมใด กรรมหนึ่ง ใน 10 อกุศลกรรมบถแล้ว  จึงถูกจัดว่าเป็นบาป  

2) ขอบเขตการศึกษาของพระพุทธศาสนากับวิทยาการสมัยใหม่ ผู้เขียนได้กำหนดขอบเขต
การศึกษาเอาไว้ว่า “ศึกษาและสัมมนาในประเด็นพระพุทธศาสนากับวิทยาการสมัยใหม่โดยศึกษาแบบบูรณา
การ หรือแบบสหวิทยาการ ให้ครอบคลุมทั้งด้านวิทยาศาสตร์ สังคมศาสตร์ และมนุษยศาสตร์  

ผู้วิจารณ์ตั้งข้อสังเกตว่า ผู้เขียนได้อธิบายถึงขอบเขตการศึกษา ในภาคที่ 1 หน้าที่ 67เอาไว้
ว่า “การศึกษาและสัมมนาในประเด็นพระพุทธศาสนากับวิทยาการสมัยใหม่โดยศึกษาแบบบูรณาการ หรือ
แบบสหวิทยาการ ให้ครอบคลุมทั้งด้านวิทยาศาสตร์ สังคมศาสตร์ และมนุษยศาสตร์” 



   วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  62 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 6 No. 1 January-April 2025 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ผู้วิจารณ์เห็นว่า การที่นำศาสตร์หลายๆศาสตร์  มารวมกันนั้น  เป็นเรื่องที่ยากต่อการทำ
ความเข้าใจ เพราะว่าศาสตร์แต่ละศาสตร์ มีความสำคัญที่ต่างกัน และมีความหมายไปคนละทิศทางอยู่แล้ว  
การที ่จะนำมาประยุกต์เข้าด้วยกันนั ้น จะเป็นเรื ่องที ่ยากที ่จะเข้าใจถึง หลักการ เครื ่องมือ วิธีการและ
กระบวนการต่าง ๆ ได้อย่างครบถ้วน 

ผู้วิจารณ์ขอเสนอว่า ผู้เขียน ควรใช้วิธีการศึกษาศาสตร์ใดศาสตร์หนี่งโดยนำวิธีการและ
เนื้อหาจากศาสตร์นั้น ๆ มาศึกษาหาความจริงให้ปรากฎชัด เพ่ือจัดการกับวิกฤติการณ์ต่าง ๆ ที่มนุษย์และโลก
กำลังเผชิญหน้าอยู่ในทุกวันนี้  ซึ่งวิทยาการสมัยใหม่นั้นมีเนื้อหาที่กว้างยากต่อการเข้าใจ และอธิบายประเด็น
ให้ชัดเจน 
บทสรุป 

หนังสือเล่มนี้ ได้แบ่งเนื้อหาเป็น 5 ภาค เป็นการศึกษาเรื่องพระพุทธศาสนากับวิทยาการสมัยใหม่
ทำให้เห็นการเปลี่ยนแปลงทางสังคมในการนำศาสตร์ต่าง ๆ มาบูรณาการกับพระพุทธศาสนาเพื่อเป็นการเน้น
ศึกษาหาความจริงที่เกิดขึ้นจากความต้องการของคนในสังคม จากการศึกษาเรื่องนี้ผู้วิจารณ์ได้ทราบถึงหลักการ
เกี ่ยวกับพระพุทธศาสนาและศาสตร์ต่าง ๆ ที ่สามารถนำมาบูรณาการให้เกิดองค์ความรู ้ใหม่ๆในทาง
พระพุทธศาสนาเพ่ือเป็นการส่งเสริมและปรับเปลี่ยนให้มีความทันสมัยเป็นไปตามยุคสมัยที่สังคมต้องการและยัง
ส่งผลต่อการพัฒนาจิตใจของบุคคล ผู้วิจารณ์ได้รับประโยชน์อย่างมากทั้งในด้านแนวคิด และมุมมองที่มีความ
หลากหลาย เนื่องจากผลงาน เล่มงาน ล้วนเป็นไปในทางที ่ดีสามารถอธิบายได้อย่างเข้าใจระบบและการ
ดำเนินการ ทำให้ผู้อ่านได้เกิดองค์ความรู้ใหม่ๆในด้านพระพุทธศาสนา และเป็นเรื่องที่ผู้วิจารณ์มีความสนใจใน
การที่จะนำมาบูรณาการในงานวิชาการอยู่แล้ว จึงนับว่ามีประโยชน์ต่อตัวผู้วิจารณ์เป็นอย่างยิ่ง ดังนั้นคนในยุคนี้
จึงเป็นยุคที่ยอมรับอะไรๆ ได้ง่ายมากหากเป็นสิ่งที่สอดคล้องกับหลักการทางวิทยาศาสตร์ โดยการนำแนวคิด
และเนื้อหาจากสาขาวิชามาบูรณาการโดยไม่เน้นการเรียงลำดับเนื้อหา แต่เน้นการเชื่อมโยงเนื้อหา จุดเด่นใน
ประเด็นนี้คือการทำงานในเชิงบูรณาการแบบสหวิทยาการอยู่ที่การเชื่อมโยงสาขาวิชาต่าง ๆ เข้าด้วยกันอันเป็น
การทำงานร่วมกันแบบส่วนรวม อีกประการหนึ่งผู ้ที ่อ่านงานวิจารณ์นี ้ยังจะได้ประโยชน์อย่างมากมาย 
เพราะฉะนั้นการมองเห็นประโยชน์ของงานเล่มนี้จึงเป็นประโยชน์สูงสุดกับผู้อ่านเพื่อจะนำไปปฏิบัติให้เกิดความ
เข้าใจที่ตรงกันได้เป็นอย่างดี 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



   วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  63 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 6 No. 1 January-April 2025 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

 

Reference  
Books :  
Phra Thepsophon (Prayoon Dhammajitto). (2002). Buddhism and modern world science.  

Bangkok: Mahachulalongkornrajavidyalaya 
Phra Dhammakosajarn (Prayoon Dhammajitto). (2010). Methods for Integrating Buddhism with 

Modern Science. Bangkok: Kasem Saengnon. 
Phra Mahahansa Dhammahaso. (2014). Buddhism and modern technology. Bangkok:   

Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (1996). Thai Tripitaka Mahachulalongkornraja- 

vidyalaya edition.  Bangkok: Mahachulalongkornrajavidyalaya Printing House. 
 
 

 


