
วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  15. 
ปีที ่ 6  ฉบบัที ่ 2  เมษายน - สงิหาคม  2568 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

 

การตื่นรู้ในชีวิตประจำวันตามหลักปฏิจจสมุปบาท 

Awakening in Daily Life according to the Principle of the Dependent Origination 
Academic Articles                                                                                                    บทความวิชาการ 

พระมหาทองสุข  ปญฺาวณฺโณ (พรมมีเดช)  

Phramaha Thongsuk  Paññavanno (Phrommidet) 

พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาพระพุทธศาสนา  บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Ph.D. Studen Department of Buddist Studies Graduate School Mahachulalongkornrajavidyalaya  University 

E-mail. phrommidet1994@gmail.com 
Article history: 

Received:  19  April  2025  / Revised:  30  May  2025   
Accepted:  24  August, 2025 / Available Online:  25 August, 2025 

บทคัดย่อ 
การตื่นรู้ในชีวิตประจำวันเริ่มจากการสังเกตและเข้าใจว่าความคิด อารมณ์ และการกระทำทั้งหลาย

ล้วนเกิดจากสาเหตุตามกระบวนการปฏิจจสมุปบาท การรู้เช่นนี้ทำให้สามารถจัดการกับทุกข์ได้ดีขึ้น ลดการสร้าง
เหตุที่จะนำไปสู่ทุกข์เพิ่มเติม และเลือกที่จะกระทำสิ่งที่เป็นประโยชน์มากขึ้น การตื่นรู ้ด้วยการฝึกสติในทุก
กิจกรรม เจริญจิตภาวนา และพิจารณาความเกิดดับของความคิดจะทำให้ชีวิตเต็มไปด้วยปัญญาและตื่นรู้ในทุ ก
ขณะ นอกจากนี้ การตื่นรู้ในชีวิตประจำวันยังช่วยให้มีสติอยู่กับปัจจุบัน รู้เท่าทันสิ่งต่าง ๆ รอบตัว ทั้งในความคิด 
การกระทำ และปฏิกิริยาต่อสิ่งที่เกิดขึ้น โดยจะสามารถเลือกตอบสนองอย่างมีสติและปัญญา แทนที่จะทำตาม
อารมณ์หรือความเคยชิน ทำให้ชีวิตมีประสิทธิภาพมากในด้านการทำงาน ความสัมพันธ์กับผู้อื่น และการจัดการ
ความเครียดได้ดี สามารถลดความทุกข์จากปัจจัยต่าง ๆ ในชีวิตประจำวันได้อย่างรู้แจ้งเห็นจริง 

 
คำสำคัญ:      การตื่นรู้;     ชีวิตประจำวัน;      ปฏิจจสมุปบาท 

 
 

Abstract  
Awareness in daily life begins with observing and understanding that thoughts, all emotions and actions 

are caused by causes according to the process of Dependent Origination. Knowing this makes it possible to better 
deal with suffering. Reduce the causes that will lead to more suffering, and choose to do more things that are 
beneficial. Awakening by practicing mindfulness in all activities, developing mindfulness, praying, and considering 
the occurrence and extinction of thoughts will make life full of wisdom and awakening at every moment. In addition, 
daily awakening helps to be mindful of the present. Be aware of the things around you, both in thoughts, actions, 
and reactions to what happens, and be able to choose to respond consciously and wisely, rather than following 



16. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 6 No.  2  May - August   2025 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

emotions or habits. It makes life very efficient in terms of work. Good at managing stress, relationships with others, 
and stress management. It can reduce suffering from various factors in everyday life.  
Keywords:        Awakening ;       Daily Life ;       Dependent Origination 

 
 
 

บทนำ 
การตื่นรู้ คือ ความเข้าใจทางความคิดที่แสดงให้เห็นถึงการรับทราบข้อเท็จจริง หากขาดการตระหนัก

รู้ถึงสภาวะที่เกิดขึ้นจากเหตุปัจจัยในทุกขณะของชีวิต ก็จะนำพาชีวิตให้สับสนเป็นทุกข์ในชีวิตประจำวันได้ ฉะนั้น 
การตื่นรู้สามารถเปรียบเทียบได้กับคำว่าสัมปชัญญะเป็นความรู้ตัวทั่วพร้อม ความรู้ตระหนัก ความรู้ชัดเข้าใจชัด
ซึ่งสิ่งที่นึกได้ มักมาคู่กับสติเป็นสติตื่นรู้ อีกความหมายการตื่นรู้เป็นลักษณะของจิต เป็นผู้รู้ ผู้ตื่น ผู้เบิกบาน นั่นเอง 
การตื่นรู้ในชีวิตประจำวัน หมายถึง การฝึกสติและปัญญาในการเฝ้าดูและเข้าใจความคิดท่ีเกิดข้ึนในใจ เพ่ือป้องกัน
ไม่ให้ความคิดเหล่านั้นนำไปสู่ความทุกข์ ซึ่งเป็นหัวใจสำคัญของการพัฒนาทางจิตใจและการดำเนินชีวิตให้ดีตาม
หลักธรรม การตื่นรู้ตามหลักปฏิจจสมุปบาทใช้ในการระวังความคิด เป็นวิธีการจะช่วยให้สามารถเข้าใจสภาวะจิต
ของตนเองได้ดีขึ้น และหยุดยั้งความคิดฟุ้งซ่านที่จะนำไปสู่การกระทำผิดไม่ถูกต้อง 

การเกิดขึ้นของความทุกข์ที่สืบเนื่องจากความคิดที่ไม่ถูกต้องหรือไม่เหมาะสมในโลกปัจจุบันที่เต็มไป
ด้วยการกระตุ ้นและ ในพระสุตตันตปิฎก ทีฆนิกาย ปาฏิกวรรค ปาสาทิกสูตร ว่าด้วยอารมณ์ที ่ได้ทราบ 
Suttantapiṭaka  Dīghanikāya  Pāṭikavagga Pāsāṭikasutta. (Tripitaka Thai, 2539; 11/188/146)  หรื อ 
ตัณหา คือ เครื่องยึดหน่วงของจิต สิ่งที่จิตยึดหน่วง สิ่งที่ถูกรู้หรือถูกรับรู้ ได้แก่ อายตนะภายนอก 6 คือ รูป เสียง 
กลิ่น รส โผฏฐัพพะ และธรรมารมณ์ ในภาษาไทย ความหมายเลือนไปเป็นความรู้สึก หรือความเป็นไปแห่งจิตใจ
ในขณะ หรือช่วงเวลาหนึ่ง ๆ สิ่งที่ยึดหน่วงจิตโดยผ่านทางตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ หรือความรู้สึกทางใจที่
เปลี่ยนแปลงไปตามสิ่งเร้า ความรู้สึก และ (Royal Institute Dictionary; 2011, 2013, p. 242) ความคิด สิ่งที่
นึกรู้ขึ้นในใจ ความรู้ที่เกิดขึ้นภายในจิตใจ ก่อให้เกิดความรู้ต่อไป มักเกิดขึ้นอย่างรวดเร็วและต่อเนื่อง   โดยที่อาจ
ไม่ทันได้รู้ตัว การตระหนักถึงความคิดที่เกิดขึ้นโดยการตื่นรู้และสามารถจัดการกับความคิดเหล่านั้นได้อย่าง
เหมาะสม จึงเป็นสิ่งสำคัญที่จะช่วยให้สามารถดำเนินชีวิตอย่างสงบสุข หลักการในพระวินัยปิฎก มหาวรรค     
โพธิกถา ว่าด้วยปฏิจจสมุปบาท Vinayapiṭaka Mahāvagga Bodhikatha (Tripitaka Thai, 2539; 4/1-3/2-6) 
ซึ่งเป็นคำสอนสำคัญใพระพุทธศาสนาทำให้ความเข้าใจอย่างลึกซึ้งเกี่ยวกับการเกิดขึ้นของความคิดและอารมณ์
ตามเหตุปัจจัย และวิธีการระงับทุกข์ท่ีเกิดจากความคิดเหล่านั้น 

จากข้อมูลที่ผู้เขียนได้นำเสนอมาโดยสังเขปนี้ ทำให้ผู้เขียนต้องการศึกษาค้นคว้าว่า ท้ายที่สุดแล้ว 
การตื่นรู้ในชีวิตประจำวันตามหลักปฏิจจสมุปบาทไม่ได้เป็นเพียงการเฝ้าดูความคิดเท่านั้น แต่ยังเป็นการเข้าใจ
ถึงธรรมชาติของความคิดอย่างไร และรู้จักวิธีที ่จะไม่ให้ความคิ ดเหล่านั้นกลายเป็นเหตุแห่งทุกข์อย่างไร  
การฝึกฝนสติและปัญญาในชีวิตประจำวันจึงเป็นกุญแจสำคัญที่จะช่วยให้สามารถดำเนินชีวิตอย่างมีสติ  
รู้เท่าทันความคิด และสามารถปล่อยวางความทุกข์ได้อย่างไร 

 
 
 



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  17. 
ปีที ่ 6  ฉบบัที ่ 2  พฤษภาคม - สงิหาคม  2568 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

การตื่นรู้ในชีวิตตามหลักปฏิจจสมุปบาท 
ชีวิตปฏิจจสมุปบาทและความคิด 
ก่อนจะเข้าใจการตื ่นรู ้ ในชีวิตประจำวัน จึงสำคัญที่จะต้องเข้าใจก่อนว่า ชีวิตคืออะไร ชีวิต คือ  

การประกอบกันของร่างกายและจิตใจ ร่างกายหรือที่เรียกว่ารูป ประกอบขึ้นมาจากการรวมตัวของธาตุทั้ง 4 คือ ดิน 
น้ำ ลม ไฟ เป็นอวัยวะที่สำคัญในร่างกายส่งผลกระทบต่อจิตใจหรือที่เรียกว่านาม หรืออาจกล่าวได้ว่า ชีวิตคือความ
เป็นอยู่ (Buddhist Dictionary Glossary, 2018, p. 95) ของร่างกาย การดำรงอยู่ การดำรงชีวิต มีการรับรู้ทาง
ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ผ่านระบบประสาทตามหลักกายภาพ เมื่ออวัยวะรับรู้การมองผ่านตา การได้ยินผ่านเสียง 
การรับรู้กลิ่นผ่านจมูก การรับรู้รสชาติผ่านลิ้น เกิดความรู้สึกผ่านสัมผัสทางกาย และเกิดความรู้สึกภายในใจ เป็น
สาเหตุนำไปสู่การเกิดสุขทุกข์ในชีวิตประจำวัน ขันธ์ หมายถึงกองหมวดหนึ่ง ๆ ของรูปธรรมและนามธรรม  
(Buddhist Dictionary Glossary, 2018, p. 35) เป็นกลไกของรูปนาม ที่ประกอบเป็นขันธ์ 5 คือ 1) รูป ได้แก่
ส่วนประกอบฝ่ายรูปธรรมทั้งหมดของร่างกาย 2) เวทนา ได้แก่ความรู้สึกสุข ทุกข์ หรือไม่สุขไม่ทุกข์ ซึ่งเกิดจาก
ผัสสะทางประสาททั้ง 5 และทางใจ 3) สัญญา ได้แก่ความกำหนดได้ หรือหมายรู้ คือ กำหนดรู้อาการเครื่องหมาย
ลักษณะต่าง ๆ อันเป็นเหตุให้จำอารมณ์ นั้น ๆ ได ้4) สังขาร ได้แก่องค์ประกอบต่าง ๆ ของจิต มีเจตนาเป็นตัวนำ 
ซึ่งแต่งจิตให้ดีหรือชั่วหรือเป็นกลางๆ ปรุงแปรการตริตรึกนกึคิดในใจ และการแสดงออกทางกายวาจา ให้เป็นไป
ต่าง ๆ เป็นที่มาของกรรม เรียกรวมอย่างง่ายๆ ว่า เครื่องปรุงของจิต เครื่องปรุงของความคิด หรือเครื่องปรุงของ
กรรม 5) วิญญาณ ได้แก่ความรู้แจ้งอารมณ์ทางประสาททั้ง 5 และทางใจ คือ การเห็นการได้ยิน การได้กลิ่น การรู้
รส การรู้สัมผัสทางกาย และทางใจ (Buddhadhamma. expanded edition. 43rd printing, 2015, p. 14)  

สรุปได้ว่า ชีวิตคือการรวมส่วนประกอบ 5 อย่างบัญญัติเรียกว่าสัตว์ บุคคล ตัวตน เรา เขาเป็นต้น  ใน
พระสุตตันตปิฎก มัชฌิมนิกาย มัชฌิมปัณณาสก์ ราชวรรค โพธิราชกุมารสูตร  ว่าด้วย ปฏิจจสมุปบาท 
Suttantapiṭaka  Majjhimanikāya  Mūlapaṇṇāsaka Rajavagga Bodhirajkumar Sutta (Tripitaka Thai, 
2539: 13/337/407) การที่สิ่งทั้งหลายอาศัยกัน ๆ จึงเกิดมี หมายถึง ปัจจัยที่อาศัยกันเกิดข้ึนโดยชอบ (Buddhist 
Dictionary Compilation , 2015, p. 162) เป็นหลักธรรมที่ว่าด้วยความสัมพันธ์เชิงเหตุปัจจัยของสรรพสิ่งและ
ปรากฏการณ์ต่าง ๆ ทุกสิ่งในโลกนี้ล้วนเกิดขึ้นเพราะเหตุปัจจัย เมื่อมีเหตุก็มีผล และเมื่อไม่มีเหตุก็ไม่มีผล 
ความคิดของมนุษย์ก็เช่นเดียวกัน มักเกิดขึ้นจากสิ่งเร้าภายนอกหรือปัจจัยภายในจิตใจที่มากระทบ  ในพระวินัย
ปิฎก มหาวรรค จัมมขันธกะ โสณโกฬิวิสวัตถุ ว่าด้วยความเกิดและความดับแห่งอายตนะ  Vinayapiṭaka  
Mahāvagga  Jammakhandhaka  Sonakolivisavatthu (Tripitaka Thai, 2539; 5/244/12) เมื่อมีเหตุปัจจัย
ที่เหมาะสม ความคิดก็เกิดขึ้น เมื่อไม่มีเหตุ ความคิดก็จะดับไป ดังนั้น การทำความเข้าใจหลักปฏิจจสมุปบาทจะ
ช่วยให้สามารถรับรู้และจัดการกับความคิดที่เกิดขึ้นในจิตใจได้อย่างมีประสิทธิภาพ ไม่ปล่อยให้ความคิดนั้น
กลายเป็นเหตุแห่งความทุกข์ ปฏิจจสมุปบาทมีคำไวพจน์อยู่ด้วยกัน คือ ในพระสุตตันตปิฎก สังยุตตนิกาย นิทาน
วรรค ปัจจยสูตร ว่าด้วย อิทัปปัจจยตา ความมีสิ่งนี้ เป็นปัจจัย ตถตา ความเป็นเช่นนั้นเอง อวิตถตา ความไม่
คลาดเคลื่อน อนัญญถตา ความไม่เป็นอย่างอื ่น Suttantapiṭaka  Saṁyuttanikāya  Nidānavagga  Pạccy 
Sutta (Tripitaka Thai, 2539: 16/20/35) ธัมมัฏฐิตตา ความตั้งอยู่ตามธรรม ธัมมนิยามตา ความแน่นอนแห่ง
ธรรม และปัจจยาการ อาการแห่งปัจจัย Banchob Banaruchi (Dhamma process for understanding the 
life of Paticcasamuppada, 1992, p. 4) คำท้ังหมดนี้ต่างกันแต่เพียงพยัญชนะ (ตัวหนังสือ) แต่ความหมายโดย



18. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 6 No.  2  May - August   2025 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

สรุปก็เหมือนกัน มุ่งแสดงถึงการเกิดในลักษณะเป็นปัจจัยอิงอาศัยกัน ในพระสุตตันตปิฎก สังยุตตนิกาย นิทาน
วรรค ปัจจยสูตร  ว่าด้วย “ธาตุอันนั้น คือ ความตั้งอยู่ตามธรรมดา ความเป็นไปตามธรรมดา ความที่มีสิ่งนี้เป็น
ปัจจัยของสิ่งนี้ ก็คงตั้งอยู่อย่างนั้น ตถาคตรู้ บรรลุธาตุนั้น ครั้นรู้ บรรลุแล้วจึงบอก แสดง บัญญัติ กำหนด เปิดเผย 
จำแนก ทำให้ง่าย และกล่าวว่า ‘เธอทั้งหลายจงดูเถิด’ ภิกษุทั้งหลาย เพราะอวิชชาเป็นปัจจัย สังขารทั้งหลายจึงมี
ในกระบวนการนี้ ตถตา (ความเป็นอย่างนั้น) อวิตถตา (ความไม่คลาดเคลื่อน) อนัญญถตา (ความไม่เป็นอย่างอ่ืน) 
อิทัปปัจจยตา (ความที่มีสิ่งนี้เป็นปัจจัยของสิ่งนี้)  ดังพรรณนามาฉะนี้แล” Suttantapiṭaka Saṁyuttanikāya 
Nidānavagga  Pạccy Sutta (Tripitaka Thai, 2539; 16/20/34-35) 

ปฏิจจสมุปบาท ประกอบด้วยกระบวนการ 12 ขั้นตอน ในพระสุตตันตปิฎก ทีฆนิกาย มหาวรรค 
มหาปนาทสูตร กล่าวโดยเริ่มจาก “อวิชชา” (ความไม่รู้) เป็นปัจจัยให้เกิด “สังขาร” (การปรุงแต่ง) ต่อเนื่องไป
จนถึง “ชรา-มรณะ” (ความแก่ ความตาย) ซึ่งขั้นตอนต่าง ๆ แสดงถึงการเกิดขึ้นของทุกข์และความยึดมั่นใน
สภาวธรรมต่าง ๆ กระบวนการปฏิจจสมุปบาทสามารถสรุปเป็นลำดับเหตุการณ์ได้ดังนี้  1) อวิชชา ความไม่รู้เป็น
จุดเริ่มต้นของการเกิดทุกข์ ทำให้เกิดการกระทำหรือความคิดที่ไม่ถูกต้อง 2) สังขาร การกระทำปรุงแต่งเกิดจาก
ความไม่รู้แล้วนำไปสู่การสร้างกรรมหรือการกระทำในทางที่ไม่ดี  3) วิญญาณ สภาพการรู้แจ้งเป็นผลมาจากการ
กระทำที่ถูกปรุงแต่ง ทำให้เกิดการรับรู้  4) นามรูป ร่างกายและจิต เป็นการสร้างตัวตนขึ้นจากการรับรู้  5)    
สฬายตนะ (อายตนะท้ังหก) ได้แก่ ตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ 6) ผัสสะ (การสัมผัส) การรับรู้ผ่านอายตนะทั้งหก 
นำไปสู่การสัมผัสกับสิ่งที่เกิดขึ้น 7) เวทนา (การเสวยอารมณ์) เกิดจากการสัมผัส มีทั้งสุข ทุกข์ ไม่สุขไม่ทุกข์ 8) 
ตัณหา (ความอยาก) เกิดจากเวทนาที่อยากได้สิ่งที่พอใจ และหลีกเลี่ยงสิ่งที่ไม่พอใจ 9) อุปาทาน (การยึดมั่น) เมื่อ
เกิดตัณหา ก็จะนำไปสู่การยึดมั่นในสิ่งต่าง ๆ 10) ภพ (การเกิดข้ึนของการกระทำหรือสถานะ) เมื่อมีการยึดมั่น ก็
เกิดการสร้างภาวะหรือสถานะ 11) ชาติ (การเกิด) คือการเกิดใหม่หรือการสร้างตัวตนใหม่ 12) ชรามรณะ (ความ
แก่และความตาย) เป็นผลสุดท้ายที่เกิดจากกระบวนการนี้  (Tripitaka Thai, 2539; 10/57-61/31-35) ซึ่งทุกข์
ยังคงเกิดขึ้นอย่างต่อเนื่อง เป็นไปตามเหตุปัจจัยที่ว่า ในพระสุตตันตปิฎก มัชฌิมนิกาย มูลปัณณาสก์ มหาตัณหา
สังขยสูตร ว่าด้วย “แม้เราก็กล่าวอย่างนี้ เมื่อสิ่งนี้ไม่มี สิ่งนี้จึงไม่มี เพราะสิ่งนี้ดับ สิ่งนี้จึงดับ” Suttantapiṭaka  
Majjhimanikāya  Mūlapaṇṇāsaka  Mahatanha Sankhaya Sutta (Tripitaka Thai, 2539; 12/406/441) 



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  19. 
ปีที ่ 6  ฉบบัที ่ 2  พฤษภาคม - สงิหาคม  2568 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

 
ภาพที่ 1 ปฏิจจสมุปบาท จากธรรมระรื่น : ที่มาของภาพโดยผู้แต่ง 

จากภาพที่นำมาแสดง เมื่อพิจารณาในแง่ของความคิด กระบวนการนี้สามารถแสดงถึงการเกิดขึ้นของ
ความคิดและวิธีที่ความคิดนำไปสู่ความทุกข์ได้ เช่น เมื่อมีความไม่รู้ (อวิชชา) หรือการไม่ตระหนักถึงธรรมชาติของ
ความคิด ความคิดนั้นจะถูกปรุงแต่งขึ้น (สังขาร) ซึ่งสามารถนำไปสู่ความยึดมั่น (อุปาทาน) ทำให้เกิดทุกข์ได้ 
สังขาร มีข้อความศึกษาคือ 

ความหมาย ได้แก่ ทำพร้อม ทำต่อเนื่อง ทำติดต่อ ทำเสมอ หรือปรุงแต่ง ปรุงแต่งต่อเนื่อง ปรุงแต่ง
ติดต่อ ปรุงแต่งเสมอ หน้าที่ ได้แก่ ปรุงแต่งจิต หรือวิญญาณให้เกิดข้ึนเสมอ ผลปรากฏชัดเจน ได้แก่ เจตนา ความ
ตั้งใจ ความจงใจ ฐานเกิด ได้แก่ อวิชชา คือความไม่รู้จริง ความไม่รู้สิ่งที่ควรรู้ ความรู้สิ่งที่ไม่ควรรู้ ความไม่รู้แจ้ง 
(Patijasamuppada, 2006, p. 20) 

โดยสรุปในบทความนี้กล่าวถึงการตื่นรู้จากสังขารเป็นตัวปรุงแต่ง ที่ปรุงแต่งจิต หรือวิญญาณให้เกิด
การรับรู้อารมณ์อยู่เสมออย่างต่อเนื่อง คือเจตนานั่นเอง แสดงออกทางกาย  ทางวาจา และทางใจ  ซึ่งมีทั้งสภาวะ
ที่ปรุงแต่งดีและไม่ดี  ถ้าเป็นสภาวะที่ปรุงแต่งฝ่ายดีเรียกว่า ปุญญาภิสังขาร  ฝ่ายที่ไม่ดี เรียกว่า อปุญญาภิสังขาร  
และสภาวะที่ปรุงแต่งจิตมั่นคงของผู้ที่ได้บรรลุอรูปสมาบัติ  เรียกว่าอาเนญชาภิสังขาร  เป็นสภาวะปรุงแต่ง 3    
คือ ในพระสุตตันตปิฎก สังยุตตนิกาย นิทานวรรค  ปฏิปทาสูตร ว่าด้วยกายสังขาร (สภาวะที่ปรุงแต่งกาย) วจี
สังขาร (สภาวะที่ปรุงแต่งวาจา) และมโนสังขาร (สภาวะที่ปรุงแต่งใจ) Suttantapiṭaka  Saṁyuttanikāya  
Nidānavagga Patipada Sutta (Tripitaka Thai, 2539; 16/2/8) ทั้งนี้ล้วนขึ้นอยู่ที่เจตนา เจตนา มีทั้งที่เป็น 
ฝ่ายดี (กุศล) และฝ่ายชั่ว (อกุศล) ทั้งนี้ สืบเนื่อง มาจากอวิชชา เพราะอวิชชามิได้หมายความว่าไม่รู้ดีไม่รู้ชั่วอย่าง
เดียว แต่รวมไปถึงความหมายว่า รู้ดีรู้ชั่วด้วย แต่ว่า ความรู้ดีรู้ชั่วนั้นยังไม่สามารถมีผล ถึงขั้นเปลี่ยนแปลงความคิด 
รวมทั้งพฤติกรรมให้เป็นไปในทางดีฝ่ายเดียวได้ตลอดเวลา ดังนั้น อวิชชา ความไม่รู้ทำให้เกิดเจตนาทำดีทำชั่ว 
เจตนาที่เป็นวิบากทำให้เกิดการรับรู้ต่าง ๆ ทั้งการรับรู้ที่ดี สังขารที่เป็นกุศลวิบากเป็นปัจจัยให้เกิดโดยลักษณะ



20. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 6 No.  2  May - August   2025 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

อาการ ที่เป็นกรรมปัจจัย วิปากปัจจัย และอุปนิสสยปัจจัย ทั้งการรับรู้ที่ไม่ดี สังขารที่เป็นอกุศลวิบากเป็นปัจจัยให้
เกิดโดยลักษณะอาการที่เป็นกรรมปัจจัย วิปากปัจจัยและอุปนิสสยปัจจัย นอกจากนั้น สังขารที่เป็นวิบากยังเป็น
ปัจจัยให้เกิดวิญญาณโดยลักษณะอาการอ่ืน ๆ อีก อาทิ เหตุปัจจัย และอารัมมณปัจจัย 

 
แผนภาพที่ 2 อวิชชาเป็นปัจจัยให้เกิดสังขาร สังขารเป็นปัจจัยให้เกิดวิญญาณ : ที่มาของภาพโดยผู้วิจัย 

จากแผนภาพกระบวนการของอวิชชาเป็นปัจจัยให้เกิดสังขาร สังขารเป็นปัจจัยให้เกิดวิญญาณ  
ผู้เขียนอธิบายได้ว่า  อวิชชาเป็นปัจจัยให้เกิดสังขาร ความคิดปรุงแต่ง หากประกอบด้วยกุศลเจตนาเป็นปุญญาภิ
สังขาร ก็จะเป็นเหตุให้เกิดพฤติกรรมทางกายดี วาจาดี ทางใจที่ดี หรือที่รวมเรียกว่า คิดดี พูดดี ทำดี เป็นไปตาม 
กรรมนิยาม (the Law of Karma)  คือกฎธรรมชาติเกี ่ยวกับพฤติกรรมของมนุษย์  Phra Maha Somchint 
Sammapanyo (Monday) (Buddhist Philosophy.  Essence and Development, 2001, p.  63)  ห า ก
ประกอบด้วยอปุญญาภิสังขาร เป็นอกุศลเจตนา ก็จะเป็นเหตุให้เกิดการคิด เนื่องด้วยคิดแล้วจึงกระทำกรรมดว้ย
กายวาจาและใจ อย่างไรก็ตาม เจตนาที่จัดเป็นกรรมหมายถึงเฉพาะเจตนาในชวนจิต 7 ขณะ (ในวิถีจิต) ไม่ใช่
เจตนาในวิบากจิตและกิริยาจิต  

 
แผนภาพที่ 3 กระบวนการของวิถีจิตในการทำกรรม : ที่มาของภาพโดยผู้วิจัย 

 

อวิชชา 

กายสังขาร 

วจีสังขาร 

จิตตสังขาร 

กุศลเจตนา 
 โสตวิญญาณ 

ฆานวิญญาณ 

ชิวหาวิญญาณ 

กายวิญญาณ 

มโนวิญญาณ 

จักขุวิญญาณ 

อกุศลเจตนา 

อรูปฌานกุศลเจตนา   

เจตนา 

 

สั
ม 

ช สั
น 

โว
ฏ 

ช ช ช ช ช ช ต 

กรรม 

กรรมดี กรรมชั่ว 



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  21. 
ปีที ่ 6  ฉบบัที ่ 2  พฤษภาคม - สงิหาคม  2568 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

จากแผนภาพกระบวนการวิถีจิตในการทำกรรมผู้เขียนข้างต้นอธิบายได้ว่าเป็นกระบวนการของวิถจีิต 
การทำงานของจิตก่อนที่จะทำกรรม เป็นปัจจัย (Abhidhanawanna Book, 2004, p. 146) ช่วยอุปการะให้
สภาวธรรมอื่นสามารถดำรงอยู่ได้ หรือสามารถเกิดขึ้นได้ สืบเนื่องกันอย่างสันตติ เริ่มจาก สัม คือ สัมปฏิจฉนะ รับ
อารมณ์ท้ัง 5 สัน คือ สันตีรณะ พิจารณาอารมณ์ โวฏ คือ โวฏฐัพพนะ ตัดสินอารมณ์ ช คือ ชวนะเสพอารมณ์หรือ
ทำกรรม และ ต คือ ตทาลัมพนะยึดหน่วงอารมณ์จากชวนะ ก่อนที่จะทำกรรมจึงควรที่จะสำรวมระวังความคิด
ก่อนจะแปรเปลี่ยนเป็นการกระทำ ในพุทธศาสนา ถือว่าการคิดเป็นไปตามลักษณะของจิต ซึ่งมีรูปแบบสำคัญ 4 
แบบที่สำคัญคือ 1) การคิดแบบกามาวจรจิต 2) การคิดแบบรูปาวจรจิต 3) การคิดแบบ อรูปาวจรจิต 4) การคิด
แบบโลกุตตระ แต่ในบทความนี้ผู้เขียนมุ่งไปที่ สังขารในปฏิจจมสุปบาท พุทธทาสภิกขุกล่าว่า สังขารคืออะไร ? 
พระพุทธเจ้าท่านตรัสไว้ว่า : ตโยเม ภิกขเว สงขารา ; กายสงขาโร วจีสงขาโร จิตตสงขาโร : ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย  
สังขารทั้งหลาย 3 เหล่านี้คือ กายสังขาร วจีสังขาร จิตตสังขาร ในพระบาลีพุทธภาษิต อธิบายคำว่า สังขาร ว่าสิ่ง
ที่จะปรุงแต่งให้เกิดหน้าที่ทางกาย สิ่งที่จะปรุงแต่งให้เกิดหน้าที่ทางวาจา สิ่งที่จะปรุงแต่งให้เกิด หน้าที่ทางจิต 
พระพุทธภาษิตว่าอย่างนี้ สำหรับคำว่า สังขาร (Paticcasamuppada, 2016, p. 40) สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ 
(ป.อ.ปยุตฺโต) กล่าวหมายถึง สภาพที่ปรุงแต่ง ใจให้ดีหรือชั่ว, ธรรมมีเจตนาเป็นประธานที่ปรุงแต่งความคิด      
การพูด การกระทำ มีทั้งที่ดีเป็นกุศล ที่ชั่วเป็น อกุศล ที่กลางๆ เป็นอัพยากฤต ได้แก่ เจตสิก 50 อย่าง (คือ เจตสิก
ทั้งปวง เว้นเวทนาและสัญญา) เป็นนามธรรม อย่างเดียว , ตรงกับสังขารขันธ์ ในขันธ์ 5 ได้ในคำว่า “รูปไม่เที่ยง 
เวทนาไม่ เที่ยง สัญญาไม่เที่ยง สังขารไม่เที่ยง วิญญาณไม่เที่ยง” ดังนี้เป็นต้น อธิบาย อีกปริยายหนึ่ง สังขารตาม
ความหมายนี้ ยกเอาเจตนาขึ้นเป็นตัวนำหน้า ได้แก่ สัญเจตนา คือเจตนาที่แต่งกรรมหรือ ปรุงแต่งการกระทำ มี 3 
อย่างคือ 1) กายสังขาร สภาพที่ปรุงแต่งการกระทำ ทางกาย คือ กายสัญเจตนา 2) วจีสังขาร สภาพที่ปรุงแต่ง 
การกระทำทาง วาจา คือ วจีสัญเจตนา 3) จิตตสังขาร หรือ มโนสังขาร สภาพที่ปรุงแต่งการ กระทำทางใจ คือ 
มโนสัญเจตนา หรือ สภาพที่ปรุงแต่งชีวิตมี 3 คือ 1) กายสังขาร สภาพที่ปรุงแต่งกาย ได้แก่ อัสสาสะ ปัสสาสะ คือ
ลมหายใจเข้า ลมหายใจออก 2) วจีสังขาร สภาพที่ปรุงแต่งวาจา ได้แก่วิตกและวิจาร 3) จิตตสังขาร สภาพที่    
ปรุงแต่งใจ ได้แก่สัญญาและเวทนา (Buddhist Dictionary Glossary, 2018, p. 448)  พระโสภณมหาเถระ 
กล่าวว่า ในภาษาบาลี ศัพท์ว่า กรรม (การกระทำ) มีคำพ้อง หรือ คำไวพจน์ว่า สังขาร (การปรุงแต่ง) สังขาร 
จำแนกได้เป็น 3 อย่าง คือ 1) กายสังขาร (การปรุงแต่งทางกาย) 2) วจีสังขาร (การปรุงแต่งทางวาจา) 3) มโน
สังขาร (การปรุงแต่งทางใจ) โดยองค์ธรรมก็คือเจตนา (ความจงใจ) ซึ่งทำหน้าที่ริเริ่มผลักดัน หรือกระตุ้นให้เกิด
การทำกรรม จึงเป็นต้นเหตุสำคัญของ การกระทำกรรมทุกชนิดทั้งทางกาย วาจา และใจ เช่น การฆ่าสัตว์ การให้
ทาน เป็นต้น ผู้ปฏิบัติธรรมจะรู้จักลักษณะของเจตนาได้จากประสบการณ์ในการปฏิบัติของตนเอง เช่น เมื่อเวลาที่
ต้องการจะตียุงที่มากัด เขาจะรู้เห็นว่ามีเจตนาที่ต้องการจะตียุงเกิดขึ้นมาก่อน หลังจากนั้นจึงเกิดสภาวะเหยียด   
คู้  ร ่ ว ม ก ั บ ส ภ า ว ะ เ ค ล ื ่ อ น ไ ห ว ต ิ ด ต า ม ต ่ อ ม า  Phra Maha Sophon Thera (Mahasi Sayadaw) 
(Paticcasamuppada, Reason of the Cycle of Death, 2012, p. 34) 

สรุปได้ว่า การตื่นรู้ทางการคิดสามารถ พัฒนาไปสู่ญาณปัญญา (ปัญญาหยั่งรู้) ญาณ ปัญญาเกิดจาก
การคิดแบบโลกุตตระ การตื่นรู้จึงมีความสำคัญมาก ตัวความคิดก็ดี สิ่งที่คิดก็ดี จิตที่คิดก็ดี ล้วนอยู่ใต้อำนาจ
ของปฏิจจสมุปบาทนั้น ทั้งกายสังขาร วจีสังขารและมโนสังขารเองก็ด้วยเช่นกัน ฉะนั้นการเข้าใจปฏิจจสมุปบาท  
ที่ทำให้เกิดกระบวนการของความคิดจึงสำคัญและเป็นหัวใจของพุทธศาสนา ดังที่ท่านพุทธทาสกล่าวไว้ว่า 



22. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 6 No.  2  May - August   2025 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

“ปฏิจจสมุปบาทเป็นเรื ่องที่ลึกซึ้งที่สุด  สมกับเป็นหัวใจของพระพุทธศาสนาถึงกับที่ต้องใช้สติปัญญาระดับ        
พระสัมมาสัมพุทธเจ้าในการค้นหาและนำมาอธิบายแก่คนทั่วไป” (Paticcasamuppada from His Mouth, 
1981, p. 28) ทำให้มองเห็นธรรมอันประเสริฐ ดังพุทธพจน์ที่ว่า ในพระสุตตันตปิฎก มัชฌิมนิกาย มูลปัณณาสก์ 
โอปัมมวรรค มหาหัตถิปโทปมสูตร ว่าด้วย “ผู้ใดเห็นปฏิจจสมุปบาท  ผู้นั้นชื่อว่าเห็นธรรม  ผู้ใดเห็นธรรม ผู้นั้นชื่อ
ว่าเห็น ปฏิจจสมุปบาท” Suttantapiṭaka  Majjhimanikāya  Mūlapaṇṇāsaka Opammavagga Mahahatipto 
(Tripitaka Thai, 2539; 12/306/338)  

การตื่นรู้: การฝึกสติและปัญญา  

การตื่นรู้ในที่นี้ หมายถึง การฝึกฝน “สติ” (Buddhist Dictionary Glossary, 2018, p. 431) เพื่อให้
สามารถรู้ตัวในขณะความคิดเกิดขึ้น ก่อนจะเกิดการรับรู้ที ่ผิดนำไปสู่การปฏิบัติที ่ถูกต้องหรือไม่ถูกต้องตาม
กระบวนการของปฏิจจสมุปบาทที่เกิดขึ้น สตินี้มีบทบาทสำคัญในการตรวจสอบและสังเกตความคิดที่เกิดขึ้นใน
จิตใจ เมื ่อมีสติ จะสามารถเห็นความคิดเหล่านั ้นอย่างที ่มันเป็น โดยไม่หลงไปกับอารมณ์และความยึดมั่น
นอกจากนี้มีสติ เมื่อมีอารมณ์มากระทบ อย่าเผลอสติ อย่าให้เกิดอวิชชาปรุง สังขาร วิญญาณ นามรูป อายตนะ  
(Paticcasamuppada, 2016, p. 125) การฝึกปัญญา ยังช่วยให้เข้าใจถึงธรรมชาติของความคิดว่าเป็นอนิจจัง   
(ไม่เที่ยง) ทุกขัง (เป็นทุกข์) และอนัตตา (ไม่ใช่ตัวตน) (Somdej Phra Buddhakosajarn (P.A. Payutto), 2022, 
p. 22) ความเข้าใจนี้เป็นปัจจัยสำคัญในการปล่อยวางความคิดที่เกิดขึ้น  เพราะแต่ละอย่าง ๆ ล้วนเกิดจากเหตุ
ปัจจัยไม่มีตัวตนของมันเอง (Phra Phrom Kunaporn (P.A. Payutto), 2012, p. 5) เพ่ือไม่ให้ความคิดนั้นส่งผล
ต่อความทุกข์อีกด้วย และไม่ให้เป็นอภิสังขารมาร ความคิดปรุงแต่งที่เป็นกิเลสนั่นเอง  (Letting Go During 
Suffering, 1997, p. 67) 

ในจิตวรรคธรรมบท พระพุทธเจ้าตรัสสอนเรื่องการตื่นรู้ในการฝึกจิต เนื่องด้วยเป็นสิ่งที่ยากในการ
รักษา หากทำได้ก็จะนำสุขมาให้แก่ผู้สำรวมดังพุทธพจน์ที่ว่า “การฝึกจิตอันข่มได้ยาก เป็นธรรมชาติเร็วมักตกไป
ในอารมณ์ตามที่ใคร่ เป็นการดี (เพราะว่า) จิตที่ฝึกแล้วย่อมเป็นเหตุนำสุขมาให้” (Phra Dhammapatthakatha 
Translation Part 2, 1997, p. 189) เนื่องด้วยจิตมุ่งตรงหรือปรุงแต่งความคิดที่เป็นสังขารอยู่ตลอดเวลา ในจิต
วรรคได้กล่าวถึงเรื่องการระวังความคิดหรือสำรวมจิตไว้ 9 เรื่อง ใน 9 ประเด็นได้แก่ 1) สำรวมความคิดเมื่อถูก
วิตกทั้ง 3 เข้าครอบงำในเรื่องเมฆิยเถระ พระพุทธเจ้าจึงตรัสให้ทำจิตเป็นไปในอำนาจของตนว่า “ชนผู้มีปัญญา 
ย่อมทำจิตที่ดิ้นรน กลับกลอก อันบุคคลรักษาได้ยาก ห้ามได้ยากให้ตรงดุจช่างศรดัดลูกศรให้ตรงฉะนั้น จิตนี้ (อัน
พระโยคาวจรยกขึ้นจากอาลัยคือกามคุณ 5 แล้วซัดไปในวิปัสสนากัมมัฏฐาน) เพื่อละบ่วงมารย่อมดิ้นรน ดุจปลา
อันพรานเบ็ดยกขึ ้นจาก (ที ่อยู ่) คือน้ำแล้วโยนไปบนบก ดิ ้นรนอยู ่ฉะนั ้น” (Phra Dhammapatthakatha 
Translation Part 2, 1997, p. 175) 2) การระวังจิตไม่ให้เกิดความประมาทในเรื่องภิกษุรูปใดรูปหนึ่ง 3) การ
สำรวมจิตไม่ให้ฟุ้งซ่าน ตามพุทธพจน์ที่ว่า “ผู้มีปัญญาพึงรักษาจิตที่เห็นได้แสนยากละเอียดยิ่งนัก มักตกไปใน
อารมณ์ตามความใคร่ จิตที่คุ้มครองไว้ได้เป็นเหตุนำสุขมาให้” (Mahamakut Rajavidyalaya, 1997, p. 194) ใน
เรื่องอุกกัณฐิตภิกขุ 4) ไม่ปล่อยความคิดของตนให้เลื่อนลอย ในเรื่องภาคิไนยสังฆรักขิตเถระ เพราะท่านใช้พัดตี
หัวพระเถระเพราะคิดไปต่าง ๆ ถึงเรื่องการมีครอบครัวจนไม่สำรวมความคิด พระพุทธเจ้าตรัสให้สำรวมความคิด
ว่า “ชนเหล่าใด จักสำรวมจิต อันไปในที่ไกล เที่ยวไปดวงเดียว ไม่มีสรีระ มีถ้ำเป็นที่อาศัย ชนเหล่านั้นจะพ้นจาก
เครื่องผูกแห่งมาร” (Mahamakut Rajavidyalaya, 1997, p. 199) 5) ความมีจิตที่มั่นคง ในเรื่องจิตตหัตถเถระ 



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  23. 
ปีที ่ 6  ฉบบัที ่ 2  พฤษภาคม - สงิหาคม  2568 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ที่บวช ๆ สึก ๆ อยู่ 7 ครั้ง โดยพระพุทธเจ้าตรัสเรื่องบุรุษจอบเหี้ยนเป็นตัวอย่างของจิตที่มั่นคง ตรัสพุทธพจน์ว่า 
“ปัญญาย่อมไม่บริบูรณ์ แก่ผู้มีจิตไม่มั่นคงไม่รู้แจ้งซึ่งพระสัทธรรม มีความเลื่อมใสอันเลื่อนลอย ภัย (ความกลัว) 
ย่อมไม่มีแก่ผู ้มีจิตอันราคะไม่ซึมซาบ มีใจไม่ถูกโทสะตามกระทบ ละบุญและบาปได้ ตื่นอยู่ ” (Mahamakut 
Rajavidyalaya, 1997, p. 205) 6) การพิจารณาตามความเป็นจริงไม่ให้จิตยึดติด โดยพระพุทธเจ้าให้อาวุธกับ
ภิกษุที่พากันเข้าป่าปฏิบัติธรรมแล้วถูกเทวดากลั่นแกล้งให้พิจารณากายนั้นไม่เที่ยงในเรื่องภิกษุผู้ปรารภวิปัสสนา 
ด้วยพุทธพจน์ที่ว่า “บัณฑิต รู้จักกายนี้ อันเปรียบด้วยหม้อ กั้นจิตอันเปรียบด้วยนคร พึงรบมารด้วย อาวุธคือ
ปัญญา พึงรักษาความชนะที่ชนะแล้ว และพึงเป็นผู้ไม่ติดอยู่"  (Phra Dhammapatthakatha Translation Part 
2, 1997, p. 215) 7) การทำจิตให้เป็นสมาธิ ตั้งจิตให้เป็นอารมณ์เดียวเมื่อเกิดความเจ็บป่วยในเรื่องปูติคัตตติสส
เถระ 8) การตั้งจิตไว้ผิด ในเรื่องนันทโคปาลกะ โดยพระพุทธเจ้าตรัสว่า “จิตซึ่งตั้งไว้ผิดแล้ว พึงทำเขา (บุคคล) 
นั ้นให้เลวทรามยิ ่งกว่าความพินาศฉิบหายที ่โจรเห็นโจร หรือคนจองเวรเห็นคนจองเวรทำนั ้น "  (Phra 
Dhammapatthakatha Translation Part 2, 1997, p. 228) 9) การตั ้งจิตไม่ให้ฟุ ้งไป ไม่ให้หลงใหลในการ
สัมผัสที่ได้รับรู้ ในเรื่องโสไรยเถระ ด้วยพุทธพจน์ที่ว่า “มารดาบิดา ก็หรือว่าญาติเหล่าอ่ืน ไม่พึงทำเหตุนั้น  จิตอัน
ตั้งไว้ชอบแล้วพึงทำเขาให้ประเสริฐกว่าเหตุนั้น” (Phra Dhammapatthakatha Translation Part 2, 1997, p. 
232) 

การตื่นรู้ตามกระบวนการปฏิจจสมุปบาท 
ความคิดเป ็นส ิ ่ งท ี ่ เก ิดข ึ ้นอย ่างรวดเร ็วและมีอ ิทธ ิพลสูงต ่อการต ัดส ินใจและการกระทำ  

ในชีวิตประจำวัน หากไม่ระวังหรือไม่ตระหนักถึงความคิดเหล่านั้น ก็อาจนำไปสู่การเกิด ความทุกข์ตามลำดับ  
ผ่านการปรุงแต่งที่ที่ผลมาจากอวิชชา ตามกระบวนการของปฏิจจสมุปบาท ดังนั้น การตื่นรู้จึงเป็นกระบวนการ
สำคัญในการควบคุมจิตใจและป้องกันไม่ให้เกิดทุกข์ ก่อนที่จะนำไปสู่การเกิดความรู้สึก (วิญญาณ) ทำให้นามรูป
ครบองค์ และรับรู้ผ่านอายตนะภายในพร้อมทำงานกับอายตนะภายนอกเกิดเป็นความรู้สึก จึงควรปฏิบัติตาม
กระบวนการ ดังนี้ 

1) การตระหนักรู้ถึงความคิด ขั้นตอนแรกในการระวังความคิดคือการมีสติ (mindfulness) ซึ่งสตินี้
เป็นสิ่งที่ต้องการใช้ในที่ทั้งปวง ในทุกกรณี (Shortcut to Eliminate Suffering, 2013, p. 127) เพื่อให้สามารถ
ตระหนักถึงความคิดที่เกิดขึ้นในแต่ละขณะ เมื่อเรารู้ตัวว่าความคิดใดกำลังเกิดขึ้น ไม่ว่าจะเป็นความคิดเชิงบวก
หรือเชิงลบ สามารถวิเคราะห์และควบคุมมันได้โดยไม่ปล่อยให้มันครอบงำจิตใจ การมีสติอยู่เสมอ การฝึกสติช่วย
ให้เราสามารถระลึกได้ว่าความคิดที่เกิดขึ้นนั้นมาจากปัจจัยใด หรือความไม่รู้ (อวิชชา) ใด และมีผลกระทบอย่างไร
ต่อจิตใจ การตระหนักรู้ในขณะที่ความคิดเกิดข้ึนเป็นการยับยั้งไม่ให้เกิดเวทนาและตัณหาที่จะนำไปสู่การยึดติด 

2) การพิจารณาและเข้าใจความคิด การที่ตระหนักถึงความคิดเป็นเพียงก้าวแรกเท่านั้น แต่การ
พิจารณาว่าความคิดนั้นเกิดขึ้นจากอะไร เป็นผลมาจากเหตุใด และจะส่งผลอย่างไรต่อเราในอนาคต ที่ปรุงแต่งใน
ชีวิตประจำวันเป็นสิ่งสำคัญในการป้องกันการเกิดทุกข์ เช่น หากเราพิจารณาว่าความคิดเชิงลบเกิดจากการไม่
พอใจในสิ่งใดสิ่งหนึ่ง เราสามารถใช้ปัญญาในการแก้ไขหรือปล่อยวางความคิดเหล่านั้นได้ 

3) การปล่อยวางความคิดที่ไม่เป็นประโยชน์  เมื่อเราพิจารณาความคิดได้แล้ว หากพบว่าความคิดนั้น
นำไปสู่ความทุกข์หรือการยึดติด สามารถฝึกการปล่อยวาง โดยไม่ต้องยึดติดหรือให้ความสำคัญกับความคิด
เหล่านั ้นมากเกินไป การปล่อยวางเป็นการฝึกฝนที่ช่วยให้จิตใจมีความสงบและสามารถควบคุมตนเองได้  



24. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 6 No.  2  May - August   2025 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ปฏิจจสมุปบาทชี้ให้เห็นว่าความยึดมั่นในความคิดเป็นต้นเหตุของการเกิดทุกข์ เมื่อเรายึดมั่นในความคิดหรือ
ความรู้สึกใด ๆ จะเกิดตัณหาและอุปาทาน ซึ่งนำไปสู่การสร้างภพใหม่ การฝึกปล่อยวางความคิดที่ไม่จำเป็น นั้น
เป็นการลดการเกิดภพ ความทุกข์ การระลึกถึงความไม่เที่ยงของความคิดช่วยให้เราสามารถปล่อยวางได้ง่ายขึ้น 

4) การฝึกสมาธิและปัญญา การฝึกสมาธิ (concentration) เป็นเครื่องมือที่มีประสิทธิภาพในการ
ระงับความคิดที่ไม่จำเป็น สมาธิช่วยให้จิตใจนิ่งและสงบ สามารถมองเห็นสิ่งต่าง ๆ ได้ชัดเจนขึ้น ส่วนการฝึก
ปัญญา (wisdom) จะช่วยให้เราเข้าใจธรรมชาติของความคิดและเห็นถึงความไม่เที่ยงของมัน เมื่อเรามีปัญญา เรา
จะไม่ยึดติดกับความคิดและสามารถปล่อยวางได้ง่ายขึ้น 

5) การพิจารณาความคิดอย่างเป็นระบบ ในยุคปัจจุบันที ่ข้อมูลข่าวสารและสิ ่งเร้าทางอารมณ์
มากมาย การวิเคราะห์และพิจารณาความคิดที่เกิดขึ้นอย่างเป็นระบบจึงเป็นสิ่งสำคัญ การพิจารณาว่าความคิด
เหล่านั้นเป็นประโยชน์หรือไม่ จะส่งผลต่อจิตใจอย่างไร เป็นการช่วยป้องกันไม่ให้ความคิดเหล่านั้นกลายเป็นเหตุ
ปัจจัยในการสร้างทุกข ์

6) การปรับเปลี่ยนความคิดในเชิงสร้างสรรค์ นอกจากการปล่อยวางความคิดที่ไม่เป็นประโยชน์แล้ว 
การปรับเปลี่ยนความคิดให้เป็นไปในทางสร้างสรรค์หรือเชิงบวกเป็นอีกแนวทางหนึ่งในการใช้ กระบวนการ
ปฏิจจสมุปบาทให้เกิดประโยชน์ การมองเห็นความคิดในทางที่ดีและสอดคล้องกับหลักธรรมจะช่วยให้จิตใจเกิด
ความสงบและลดการยึดมั่น 

สรุปได้ว่าการตื่นรู ้ในกระบวนการปฏิจจสมุปบาทที่กล่าวมาเป็นกระบวนการให้เกิดสติผ่านการ
ตระหนักรู้ความคิด เข้าใจการเกิดดับความคิด ปล่อยว่างความคิดที่ฟุ้งซ่านไม่เกิดประโยชน์ด้วยการฝึกสมาธิและ
ปัญญา นำไปสู่การคิดอย่างเป็นระบบที่สามารถสร้างสรรค์ความคิดในเชิงบวกได้ ด้วยเริ่มจากการเข้าใจว่า ชีวิตคือ
การร่วมกันของรูปนาม ขันธ์ 5 เป็นชีวิตและจิตใจ เข้าใจกลไกของจิตหรือนามเพ่ือการนำไปสู่การดับทุกข์ให้สำเร็จ 
โดยเข้าใจกระบวนการทางกายและใจของชีวิตอย่างรู้แจ้งเห็นจริงและนำกระบวนการตื่นรู้ในปฏิจจสมุปบาทมา
ปฏิบัติในเกิดความสุขในชีวิตของตนได้ในชีวิตประจำวัน 

 
ภาพที่ 4 การตื่นรู้ในกระบวนการปฏิจจสมุปบาท : ที่มาของภาพโดยผู้วิจัย 



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  25. 
ปีที ่ 6  ฉบบัที ่ 2  พฤษภาคม - สงิหาคม  2568 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ปัญญาในการตื่นรู้ 
เมื่อเฝ้าระวังความคิดด้วยสติและปัญญา จนสามารถเห็นได้ว่าความคิดเกิดจากเหตุปัจจัย ซึ่งหากไม่

ยึดมั่นในความคิดนั้น กระบวนการของปฏิจจสมุปบาท ที่มีความเชื่อมโยงอิงอาศัยและติดต่อสัมพันธ์กัน (What 
the Buddha taught, 1995, p. 54) จะไม่ดำเนินต่อไปจนถึงทุกข์ โดยที่สามารถหยุดวงจรของความคิดที่เป็น
ทุกข์ได้ เช่น เมื่อเกิดความคิดที่นำไปสู่ความกังวลหรือความโกรธ เราสามารถใช้สติระงับความคิดนั้น ไม่ปล่อยให้
ความคิดเหล่านั้นกลายเป็นความยึดมั่น และในที่สุดไม่ปล่อยให้มันกลายเป็นทุกข์  ที่เริ ่มจากหยุดกายสังขาร 
(volitional acts of the body) วจีสังขาร (volitional acts of speech) และมโนสังขาร (volitional acts of 
mind) ที ่ทั ้งเกิดขึ ้นเองบ้าง เนื ่องจากตัวการอื ่นบ้าง โดยรู ้ตัวบ้างไม่รู ้ตัวบ้าง  (Buddhadhamma (original 
edition), 2002, p. 161) ผ่านการตื่นรู้ในธรรมคือ ปัญญา 3 ได้แก่ ปัญญาที่มีชื่อว่าโกศล คือ ความฉลาด 3 อย่าง  
ปัญญา 3 คือ (1) สุตมยปัญญา ปัญญาเกิดจากการสดับเล่าเรียน (ปัญญาจากปรโตโฆสะ) (2) จินตามยปัญญา 
ปัญญาเกิดจากการคิดพิจารณา (ปัญญาจากโยนิโสมนสิการที ่ต ั ้งข ึ ้นใน ตนเอง)  (Buddhist Dictionary 
Compilation, 2015, p. 96) เป็นการตื่นรู้ในความคิด (Awakening Head : Thinking of Oneness) การศึกษา 
เรียนรู้อย่างถูกต้องจนเกิดความเข้าใจอย่างถ่องแท้เป็นการตื่นรู้เบื้องต้นในระดับของความคิด ความเชื่อ มุมมอง 
และทัศนคติ (3) ภาวนามยปัญญา ปัญญาเกิดจากการปฏิบัติบำเพ็ญ ญาณอันเกิดขึ้น แก่ผู้อาศัยจินตามยปัญญา 
หรือทั้งสุตมยปัญญาและจินตามยปัญญานั่นแหละ ขะมักเขม้นมนสิการในสภาวธรรมทั้งหลาย หรือเป็นปัญญาเกิด
จากการตื ่นรู ้ (Awakening Heart : Feeling or Experiencing Oneness) ตระหนักรู ้ผ่านความเป็นจริงที ่ได้
สัมผัส ไม่ใช่เกิดจากการนึกคิดเอง เป็นประสบการณ์ของจิตใจที่ได้พบกับความจริงผ่านการปฏิบัติหรือลงมือทำ
นำไปสู่ความรู้แจ้ง รู้ตื่นเบิกบาน เพื่อให้เกิดการตื่นรู้ในชีวิต (Awakening Life : Being & Living in Oneness) 
ผ่านการรับรู้ความจริงอย่างแจ่มแจ้ง เปลี่ยนแปลงทางจิตสำนึก อารมณ์ ความคิด เกิดอิสรภาพในจิตใจ ตื่นรู้ใน
ปัจจุบัน ไม่หลงติดกับสิ่งเดิมที่เคยเกิด (อดีต) หรือยังไม่เกิด (อนาคต) ที่กล่าวมาทั้งหมดนี้เป็นหลักสำคัญที่จะทำ
ให้เกิดการตื่นรู้ในชีวิตประจำวัน จากท่ีกล่าวมาท้ังหมดนี้ ผู้เขียนสรุปปัญญาแห่งการตื่นรู้ในแผนภาพด้วยต่อไปนี้ 

 

ภาพที่ 5 ปัญญาแห่งการตื่นรู้ : ที่มาของภาพโดยผู้วิจัย 



26. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 6 No.  2  May - August   2025 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

การปฏิบัติเพื่อการตื่นรู้ในชีวิตปัจจุบัน 
ในยุคที่เทคโนโลยีและการสื่อสารเข้ามามีบทบาทอย่างมาก ความคิดของเราถูกกระตุ้นโดยข้อมูลที่

หลั่งไหลเข้ามาอย่างรวดเร็ว การมีสติรู้เท่าทันความคิดจึงเป็นสิ่งสำคัญในการรักษาสมดุลของจิตใจและการดำเนิน
ชีวิต บางแนวทางท่ีสามารถนำมาใช้ได้ในชีวิตประจำวัน ได้แก่ 

1) การฝึกสติในทุกกิจกรรม การฝึกสติไม่จำเป็นต้องเกิดขึ้นเฉพาะในขณะนั่งสมาธิเท่านั ้น  แต่
สามารถฝึกฝนได้ในทุกกิจกรรม ไม่ว่าจะเป็นการเดิน การรับประทานอาหาร หรือแม้กระทั่งในขณะทำงาน การฝึก
ให้มีสติรู้เท่าทันความคิดในทุกขณะจะช่วยป้องกันไม่ให้เกิดการยึดมั่นในความคิ ดด้วยการเข้าใจกระบวนการ
ของปฏิจจสมุปบาทว่า สิ่งที่เกิดข้ึนจากการปรุงแต่งในชีวิตประจำวันนี้มีหลักของการอิงอาศัยกันจึงเกิดข้ึนมาได้  

2) การฝึกเจริญจิตภาวนา การปฏิบัติสมาธิเป็นเครื่องมือสำคัญในการระวังความคิด การนั่งสมาธิช่วย
ให้จิตใจสงบและมีสติชัดเจนมากขึ้น เมื่อจิตใจสงบ เราสามารถระลึกถึงความคิดที่เกิดขึ้นได้ง่ายขึ้น และสามารถ
จัดการกับความคิดเหล่านั้นได้อย่างมีประสิทธิภาพก่อนที่จะเป็นกุศลเจตนาหรืออกุศลเจตนา 

3) การพิจารณาการเกิดดับของความคิด ความคิดเป็นสิ่งที่ไม่เที่ยงและเปลี่ยนแปลงได้ตลอดเวลา 
การระลึกถึงหลักอนิจจัง (ความไม่เที่ยง) จะช่วยให้เราปล่อยวางความคิดที่ไม่จำเป็นและไม่ยึดติดกับความคิด  
ที่เกิดขึ้น การพิจารณาความคิดด้วยปัญญาช่วยให้เรามองเห็นถึงธรรมชาติของความคิดที่เป็นเพียงส่วนหนึ่ง  
ของกระบวนการทางจิต ปรุงแต่งกาย วาจา และใจให้ดีหรือชั ่ว ตามหน้าที ่ของสังขารในกระบวนการ
ของปฏิจจสมุปบาท ก่อนที่จะคิดหรือจะทำอะไร จากที่กล่าวมาทั้งหมดนี้ ผู้เขียนสรุปการตื่นรู้ในชีวิตปัจจุบันใน
แผนภาพดังต่อไปนี้ 

 

แผนภาพที่ 6 การปฏิบัติเพ่ือการตื่นรู้ในชีวิตปัจจุบัน : ที่มาของภาพโดยผู้วิจัย 

การตื่นรู้ในชีวิตประจำวัน 
ในชีวิตปัจจุบัน การตื่นรู้ตามแนวทางของปฏิจจสมุปบาทมีความสำคัญอย่างมาก ไม่ว่าจะเป็นในด้าน

การทำงาน ความสัมพันธ์ หรือการแก้ไขปัญหา การตื่นรู้ที่ไม่ถูกต้องหรือขาดการพิจารณาอย่างรอบคอบ หากไม่
เข้าใจกระบวนการของปฏิจจสมุปบาทที่มีการอิงอาศัยกันเกิดขึ้น สามารถนำไปสู่ความทุกข์และความผิดพลาดได้ 
หากเราสามารถฝึกฝนตนเองให้มีสติและปัญญาในการจัดการความคิด ของสังการ (การปรุงแต่ง) เราจะสามารถ
เผชิญกับสถานการณ์ต่าง ๆ ได้อย่างมีประสิทธิภาพและลดการเกิดทุกข์ได้อย่างมาก 

1) การทำงาน เมื่อเราตระหนักถึงความคิดที่เกิดขึ้นในการทำงาน เราสามารถเลือกที่จะจัดการกับ
ปัญหาอย่างเป็นระบบ ไม่ปล่อยให้ความเครียดหรืออารมณ์ลบมาครอบงำด้วยการตื่นรู้ 

การปฏิบัติเพือ่การตื่นรู้ใน
ชีวิตปัจจุบัน

เจริญสติในทุกกิจกรรม เจริญสติภาวนา
เห็นความเกิดดับของ

ความคิด



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  27. 
ปีที ่ 6  ฉบบัที ่ 2  พฤษภาคม - สงิหาคม  2568 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

2) ความสัมพันธ์ ในความสัมพันธ์กับผู้อื่น การตื่นรู้มีบทบาทสำคัญมาก หากเราระวังและพิจารณา
ความคิดอย่างรอบคอบ เราจะสามารถป้องกันความขัดแย้งและเข้าใจผู้อ่ืนได้ดียิ่งขึ้น 

3) การจัดการความเครียด ความเครียดมักเกิดจากการคิดมากเกินไปหรือการคิดในทางลบ การฝึกฝน
ตนเองให้ระวังและควบคุมความคิดอย่างตื่นรู้เท่าทันในปัจจุบันจะช่วยลดความเครียดและทำให้จิตใจสงบ รู้ตื่น
เบิกบานได ้

จากข้อมูลที่นำเสนอไปข้างต้น แสดงให้เห็นว่า การตื่นรู้ในชีวิตประจำวันตามกระบวนการปฏิจจสมุป
บาทเป็นแนวทางสำคัญในการป้องกันการเกิดทุกข์ และช่วยให้สามารถพัฒนาจิตใจให้มีความสงบและมีปัญญาใน
การเผชิญกับชีวิตประจำวัน การตระหนักรู้ถึงความคิดอย่างมีประสิทธิภาพ 

บทสรุป  
การตื่นรู้ในชีวิตประจำวันตามกระบวนการปฏิจจสมุปบาทเป็นกระบวนการสำคัญในการป้องกันไม่ให้

เกิดทุกข์และความฟุ้งซ่าน การฝึกสติและการเจริญปัญญาเพื่อพิจารณาความคิดเป็นแนวทางที่ช่วยให้จิตใจสงบ
และไม่ยึดติดในความคิดที่เกิดขึ้น ช่วยให้สามารถเผชิญกับความท้าทายในชีวิตประจำวันได้สามารถพัฒนาจิตใจ
ไปสู่การพ้นทุกข์ได้ โดยเข้าใจว่าความคิดเหล่านั้นเกิดจากเหตุปัจจัย อิงอาศัยกันเกิดขึ้น หากสามารถเข้าใจและ
ปล่อยวางความคิดที่เกิดขึ้น จะไม่ถูกความคิดนั้นครอบงำและนำไปสู่ความทุกข์ การปฏิบัติเช่นนี้เป็นวิธีการ
ป้องกันและแก้ไขความทุกข์ที ่เกิดจากความคิดตามหลักปฏิจจสมุปบาทอย่างมีประสิทธิภาพ เมื ่อเข้าใจ
หลักปฏิจจสมุปบาทในชีวิตประจำวัน จะสามารถเห็นวงจรของทุกข์ที่เกิดขึ้นจากอวิชชา (ความไม่รู้) และตัณหา 
(ความอยาก) ซึ่งเป็นต้นเหตุของการเวียนว่ายในสังสารวัฏ ด้วยการตื่นรู้และมีสติ จึงจะสามารถตัดวงจรนี้ได้โดย
ไม่ให้เหตุปัจจัยที่ก่อทุกข์ดำเนินต่อไปด้วยปัญญา การตระหนักรู้ถึงเหตุปัจจัยที่สัมพันธ์กัน ทำให้ไม่ยึดติดกับสิ่งต่าง 
ๆ ว่าเป็นของเรา แต่เห็นว่าทุกอย่างเป็นไปตามธรรมชาติและเปลี่ยนแปลงเสมอ การตื่นรู้นี้ทำให้ชีวิตมีความสุข
และความสงบมากขึ้น ทั้งยังนำไปสู่การพ้นทุกข์ในที่สุด นอกจากนี้ การตื่นรู้ในชีวิตประจำวันยังช่วยให้มีสติอยู่กับ
ปัจจุบัน รู้เท่าทันสิ่งต่าง ๆ รอบตัว ทั้งในความคิด การกระทำ และปฏิกิริยาต่อสิ่งที่เกิดขึ้น โดยจะสามารถเลือก
ตอบสนองอย่างมีสติและปัญญา แทนที่จะทำตามอารมณ์หรือความเคยชิน การตระหนักรู้เช่นนี้ทำให้ชีวิตเรามี
คุณภาพมากขึ้น และสามารถลดความทุกข์จากปัจจัยต่าง ๆ ในชีวิตได้ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



28. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 6 No.  2  May - August   2025 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Reference 
Book:  
Banchob  Banaruji. (2006). Patijasamuppada. (Bangkok: Mahachulalongkornrajavidyalaya Printing House. 
Banchob  Banaruchi. (1992). Dhamma process for understanding the life of Paticcasamuppada. Bangkok:  

Dhamma Sabha.  
Buddhadasa  Bhikkhu. (2013). Shortcut to Eliminate Suffering. Bangkok: Pran Publishing House. 
Buddhadasa  Bhikkhu. (2014). Letting Go During Suffering. Bangkok: Pran Publishing House. 
Buddhadasa Bhikkhu. (1981). Paticcasamuppada from His Mouth. Bangkok: Phra Nakhon Printing. 
Dhamma  Pitaka (P.A. Payutto). (2002). Buddhadhamma (original edition). Bangkok: Dhamma Sabha  

Publishing House. 
Mahachulalongkornrajavidyalaya. (2539). Thai Tripitaka Mahachulalongkornrajavidyalaya. Bangkok: MCU  

Press. 
Mahamakut  Rajavidyalaya. (1997). Phra Dhammapatthakatha Translation Part 2. Bangkok: Mahamakut  

Rajavidyalaya Printing House. 
Phra Phrom Kunaporn (P.A. Payutto). (2012). Trailak. Bangkok: Pim Suay Company Limited. 
Phra Maha Sophon Thera (Mahasi Sayadaw). (2012). Paticcasamuppada Reason of the Cycle of Death.  

Bangkok: Limited Partnership Prayurasan Thai Printing. 
Phra Maha Somchint Sammapanyo (Monday). (2001). Buddhist Philosophy. Essence and Development.  

Bangkok: Mahachulalongkornrajavidyalaya Printing House. 
Phra Maha Sompong Mutito. (2004). Abhidhanawanna Book. 2nd edition. Bangkok: Prayunwong Printing  

Company Limited. 
Phra Phrom Kunaporn (P.A. Payutto). (2015). Buddhadhamma. Expanded edition. 43rd. Bangkok: Phlitham  

Publishing House.  
Phra Phrom Kunaporn (P.A. Payutto). (2015). Buddhist Dictionary Compilation edition. Bangkok: Phlitham  

Publishing House. 
Rahula, Dr. W. (1995). What the Buddha taught. Bangkok: Kuruspha Ladprao. 
Royal Institute. (2013). Royal Institute Dictionary; 2011. Bangkok: Nanmeebooks.Publications. 
Somdej Phra Buddhakosajarn (P.A. Payutto). (2018). Buddhist Dictionary Glossary edition. 31st printing.  

Bangkok: Sahathamik Company Limited. 
Somdej Phra Buddhakosajarn (P.O. Payutto). (2022). Sam Tri. Bangkok: O.S. Printing House Company  

Limited. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  29. 
ปีที ่ 6  ฉบบัที ่ 2  พฤษภาคม - สงิหาคม  2568 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

 

เอกสารอ้างอิง  
หนังสือ:  
บรรจบ  บรรณรุจิ. (2549). ปฏิจสมุปบาท. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
บรรจบ  บรรณรุจิ. (2535). กระบวนธรรมเพ่ือความเข้าใจชีวิตปฏิจจสมุปบาท. กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2545). พุทธธรรม (ฉบับเดิม). กรุงเทพมหานคร: สำหนักพิมพ์ธรรมสภา. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2555). ไตรลักษณ์. กรุงเทพมหานคร: บริษัท พิมพ์สวย จำกัด. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2558). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ผลิธัมม์. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2558). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. กรุงเทพมหานคร:  

สำนักพิมพ์ผลิธัมม์. 
พระมหาสมจินต์  สมฺมาปญฺโ (วันจันทร์). (2544). พุทธปรัชญา สาระและพัฒนาการ. กรุงเทพมหานคร:  

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระมหาสมปอง มุทิโต. (2547). คัมภีร์อภิธานวรรณนา. กรุงเทพมหานคร: บริษัท ประยูรวงศ์ปริ้นติ้ง จำกัด. 
พระมหาโสภณเถระ (มหาสีสยาดอ). (2555). ปฏิจจสมุปบาท เหตุผลแห่งวัฏสงสาร. กรุงเทพมหานคร: ห้างหุ้น 

ส่วนจำกัด ประยูรสาส์นไทยการพิมพ์. 
พุทธทาสภิกขุ. (2524). ปฏิจจสมุปบาทจากพระโอษฐ์. กรุงเทพมหานคร: การพิมพ์พระนคร. 
พุทธทาสภิกขุ. (2559). ปฏิจจสมุปบาท. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์พุทธศาสนาของธรรมสภา. 
พุทธทาสภิกขุ. (2556). ทางลัดขจัดทุกข์. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ปราณ. 
พุทธทาสภิกขุ. (2557). ปล่อยวางระหว่างทุกข์. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ปราณ. 
พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ.2554. (2556). กรุงเทพมหานคร: บริษัทนาน มีบุ๊คส์พับลิเคชั่นส์  จำกัด. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2535). พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาเตปิฏกํ  2500. กรุงเทพมหานคร: 

โรงพิมพ์ มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหา- 

นคร: โรงพิมพ์ มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2565). สามไตร. กรุงเทพมหานคร: บริษัท โอ.เอส.พริ้นติ้ง เฮ้าส์  จำกดั. 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2561). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. กรุงเทพมหานคร 

: โรงพิมพ์บริษัท  สหธรรมิก จำกัด. 
ราชบัณฑิตยสถาน.(2556). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2554. กรุงเทพมหานคร: นานมีบุ๊คส์ 

พับลิเคชั่นส์. 
หนังสือภาษาต่างประเทศ 
Steve Taubman. (2017). Buddha In The Trenches: The Timeless System For Developing  

Unshakable Performance Under Pressure. THE United States of America: POWER   
TRACK PUBLICATIONS.   

 
 

 


