
 วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์   104 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 6 No. 2  May – August   2025   

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

A 
 
 
 
 
  

 กรรมตามสมอง 
  

Review Book                                                                                            บทความวิจารณ์ 
สมพงษ์   สันติสุขวันต์   

 Sompong   Santisukhwanta    
หนว่ยงานตนสังกัด : กรมยุทธศึกษาทหารเรือ อำเภอพุทธมณฑล จงัหวัดนครปฐม 

Naval Education Department, Phutthamonthon District, Nakhon Pathom  
E-mail : wanta0fpeach67@gmail.com 

 
   

 
 

 

 
ชื่อหนังสือ    กรรมตามสมอง 
ผู้เขียน        ขุนเขา สินธุเสน เขจรบุตร 
สำนักพิมพ์   ดีเอ็มจี 
ปีท่ีพิมพ ์     2558 
พิมพ์ครั้งที่      6 
จำนวนหน้า   280. 

 
 
 

 
 
 

บทนำ 
หนังสือที่นำมาวิจารณ์ชื่อเรื่อง กรรมตามสมอง เขียนโดยขุนเขา สินธุเสน เขจรบุตร ฉบับ พิมพ์ครั้งที่ 6 

พ.ศ.2558 เป็นหนังสือที่แต่งขึ้นเพื่อนำหลักจิตวิทยาและหลักพระพุทธศาสนามาใช้ในชีวิตประจำวัน ให้เกิดการ
เปลี่ยนแปลงโชคชะตาชีวิตด้วยการปรับเปลี่ยนพฤติกรรมทางสมอง เปลี่ยนความคิด คำพูดและการกระทำ หนังสือ

mailto:wanta0fpeach67@gmail.com


   วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  105 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 6 No. 2  May – August   2025  

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

มีทั้งหมด 5 บท คือ (1) บทนำ แนะนำให้รู้จักสมองของมนุษย์ (2) บทที่ 2 ปั้นสมองขั้นที่ 1 เอาชนะใจตนเอง (3) 
บทที่ 3 ปั้นสมองขั้นที่ 2 เปลี่ยนนิสัยเปลี่ยนชีวิต (4) บทที่ 4 ปั้นสมองขั้นที่ 3 ไขความลับพลังจิต (5) บทที่ 5 บทส่ง
ท้าย เคล็ดลับชะลอวัยให้สมอง หนังสือมีจำนวน 280 หน้า (Khunkhao Sindhusen Khecharabut, 2015, p. 
280) เป้าหมายหลักคือต้องการให้ผู้อ่านสนใจที่จะปั้นแต่งสมองและฝึกฝนจิตใจตนเอง เพื่อปรับเปลี่ยนโชคชะตา 
โดยประยุกต์ศาสตร์แห่งจิตใจที่ยิ่งใหญ่สองศาสตร์ คือ พระพุทธศาสนา ศาสตร์ตะวันออก และจิตวิทยา ศาสตร์
ตะวันตก ผู้เขียนชี้ให้เห็นความลับและ ความสำคัญของสมองว่าพฤติกรรมและบุคลิกลักษณะของคนเราล้วนมาจาก
สมอง และนำเสนอความรู้เรื่องกรรมในพระพุทธศาสนา เชื่อมโยงถึงความสอดคล้องของศาสตร์ทั้งสองไว้ด้วย ซึ่ง
เป็นที่มาของชื่อหนังสือว่ากรรมตามสมอง ผู้วิจารณ์ มีความสนใจเนื้อหาหนังสือนี้จึงได้ศึกษาวิเคราะห์แล้วนำมา
วิจารณ์ ด้วยการหามุมมองและตั้งข้อสังเกต เพ่ือให้ได้ความรู้ความเข้าใจที่ถูกต้องในประเด็นที่เกี่ยวข้อง จากนั้น จึง
สรุปประเด็นเนื้อหาที่เป็นองค์ความรู้ด้านสมอง การเจริญสติและเรื่องกรรมในพระพุทธศาสนา พบว่ามีทั้งความ
สอดคล้องและความต่างกันในบางแง่มุม โดยเฉพาะเรื่องกรรมและเรื่องจิตในพระพุทธศาสนา เพื่อให้เกิดการ
ประยุกต์ใช้ความรู้ทั้งสองศาสตร์ในชีวิตประจำวันให้เกิดประโยชน์สูงสุดตามแนวทางที่ผู้เขียนมุ่งหวัง โดยยึดหลัก
ปรับแต่งกรรมให้เป็นไปตามสมองที่ปั้นแต่งดีแล้วนั่นเอง 
เนื้อหาโดยย่อ 

หนังสือเรื่อง กรรมตามสมอง ประกอบด้วย 5 บท มีเนื้อหาโดยย่อ ดังนี้ 
บทที่ 1 บทนำ ความรู้เกี่ยวกับสมอง ในร่างกายนี้สมองเป็นอวัยวะที่ซับซ้อนที่สุดที่ต้องได้รับการดูแล

รักษาให้ดีเป็นอวัยวะเดียวที ่ไม่อาจผ่าตัดเปลี ่ยนกับคนอื ่นได้ทุกคนมีอำนาจในการเปลี ่ยนแปลงสมองและ
เส้นประสาทของตนเองด้วยการเปลี่ยนแปลงความคิด คำพูดและการกระทำของตนเอง ตามกฎเหล็กของสมอง 2 
ข้อคือ (1) เส้นประสาทที่ทำงานร่วมกันจะพัฒนาจนแข็งแกร่งไปด้วยกัน (2) เส้นประสาทที่ไม่ถูกใช้เลยจะค่อย ๆ 
ตายไป เจตนาคือตัวสร้างกรรมที่รุนแรง การแก้กรรมที่ดีที่สุดคือการแก้ไขความคิดคำพูดและการกระทำของตัวเอง
ในปัจจุบัน ฉะนั้น การเปลี่ยนแปลงสิ่งต่าง ๆ รอบตัวจะไม่มีวันบังเกิดผลอย่างยั่งยืนและแท้จริง ตราบเท่าที่สมอง
ของเรายังย่ำแย่อยู่เหมือนเดิม (หน้า 14-53) วิธีการสร้างสมองแห่งความสุขความสำเร็จ ผู้เขียนใช้คำว่าปั้นสมอง 
ประกอบด้วย 2 เทคนิคคือการเรียนรู้และลงมือทำ   

บทที่ 2 ปั้นสมองขั้นที่ 1 เอาชนะใจตัวเอง เรียนรู้เรื่องวิวัฒนาการของสมอง วิทยาศาสตร์แห่งสติและ
การฝึกเจริญสติ อารมณ์ของคนเราไม่ใช่สิ ่งเลวร้าย แต่สิ ่งเลวร้ายคือการเป็นทาสของอารมณ์ การฝึกสติเป็น
เครื่องมือที่ดีที่สุดในการบริหารอารมณ์และเอาชนะตัวเอง ทุกคนมีความเป็นผู้รู้ ผู้ตื่น ผู้เบิกบาน (พุทธะ) อยู่ในส่วน
ลึกของจิตใจ และความเป็นพุทธะจะเริ่มเผยตัวเมื่อผู้ฝึกฝนมีสติและปัญญามากขึ้นเท่านั้น การฝึกสมาธิต้องทำบ่อย 
ๆ เพราะการฝึกสติเป็นเครื่องมือในการออกแบบสมอง การพัฒนาสติและการเอาชนะใจตัวเองซึ่งต้องอาศัยการทำ
อย่างสมำ่เสมอ (หน้า 54-106) 

บทที่ 3 ปั้นสมองข้ันที่ 2 เปลี่ยนนิสัยเปลี่ยนชีวิต เรียนรู้นิสัยก่อนจึงลงมือเปลี่ยนแปลงสิ่งที่อยู่ในจิต
ใต้สำนึก การเปลี่ยนแปลงที่ได้ผลจริงและยั่งยืนคือการสร้างความต้องการที่จะเปลี่ยนนิสัยนั้นให้มาก แล้วตั้งใจฝึก
อย่างสมำ่เสมอ ผลลัพธ์ที่ดีจะกลายมาเป็นสิ่งที่ทำได้โดยง่าย สิ่งที่ควรฝึกฝนจนติดเป็นนิสัยคือการฝึกให้มีสติรู้ตัวอยู่
ตลอดเวลา จงรู้จักใช้เส้นประสาทกระจกเงาในการเรียนแบบให้เป็นประโยชน์สูงสุด ไม่มีคำว่าสายเกินไป สำหรับ



   วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  106 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 6 No. 2  May – August   2025  

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

การเปลี่ยนแปลงตนเอง เมื่อสมองยังใช้การได้อยู่ ทุกคนย่อมสามารถออกแบบสมองและเปลี่ยนแปลงตัวเองได้อย่าง
แน่นอน (หน้า 107-113)  

 
บทวิจารณ์ 

จากเนื้อหาของหนังสือเรื่องกรรมตามสมอง กล่าวถึงเรื่องของสมอง การปั้นแต่งหรือออกแบบสมอง 
วิทยาศาสตร์แห่งสติ การฝึกสติ การเปลี่ยนนิสัยเปลี่ยนชีวิต จิตใต้สำนึก ความสำคัญของกัลยาณมิตร ความลับพลัง
จิต หลักการทำงานของสมองและจิต ความมหัศจรรย์ของจินตนาการ วิธีกำจัดความคิดที่ไม่ต้องการ สุดท้ายคือ
เคล็ดลับชะลอวัยให้สมอง ผู ้เขียนได้ทำการวิเคราะห์ สังเคราะห์จากความรู ้ด ้านสมองของนักจิตว ิทยา                 
นักประสาทวิทยา รวมถึงนักปราชญ์ทางพระพุทธศาสนาหลายคน เช่น องค์ดาไล ลามะ และพระเถระชาวไทย   
เป็นฐานข้อมูลหลัก ทำให้ผู้วิจารณ์มีความประสงค์ในการเสนอข้อวิจารณ์ 2 ประเด็นสำคัญ คือประเด็นแนวคิด     
ที่เห็นด้วยและประเด็นแนวคิดที่เห็นต่าง ผู้วิจารณ์จะได้แสดงความคิดเห็นไปตามลำดับ สรุปเป็นข้อวิจารณ์ได้ ดังนี้ 

3.1 ประเด็นที่ผู้วิจารณ์เห็นด้วยทั้งหมดมี 5 ประเด็น คือ 
               ประเด็นที่ 1 เรื่อง ความรู้เรื่องสมอง ผู้เขียนได้นำเสนอความรู้เกี่ยวกับสมองเป็นการปูพื้นฐานให้
ผู้อ่านมีข้อมูลด้านสมอง ความสำคัญกับเส้นประสาททุกเส้นในสมอง ดังที่ผู้เขียนเน้นว่า โครงสร้างทุกส่วนและ
เส้นประสาททุกเส้นในสมอง สามารถเปลี่ยนแปลงได้ตลอดเวลา ด้วยการเปลี่ยนความคิด คำพูด และการกระทำ
ของเราเอง สิ่งแวดมีอิทธิพลต่อการเปลี่ยนแปลงสมอง สมองคือเครื่องมือสำคัญที่สุดที่คอยออกแบบบชีวิตและ
กำหนดโชคชะตาของมนุษย์ แต่ที่สำคัญกว่านั้นคือ ความจริงที่ทุกความคิด ทุกคำพูด และทุกการกระทำล้วนมีส่วน
สำคัญในการกำหนดโครงสร้างสมองของเราเช่นเดียวกัน และที่สำคัญสุดได้แก่การที่สมองของเรามีความยืดหยุ่น 
สามารถปั้นแต่งหรือปรับปรุงให้ดีขึ้นได้เสมอ (หน้า 19) สอดคล้องกับแนวทางของนักจิตวิทยาที่กล่าวว่าการปฏิบัติ
ธรรมสามารถเหนี่ยวนำโครงสร้างของสมองได้ (ทันตแทพย์สม สุจิรา , คำนิยมในสมองแห่งพุทธะ, 2558) และ      
ดร.วรภัทร์ ภู่เจริญ ก็ยืนยันในเรื่องการเปลี่ยนแปลงและพัฒนาสมองว่าสามารถทำได้โดยอาศัยการเจริญสติและ
พัฒนาปัญญาญาณ (ดร.วรภัทร์ ภู่เจริญ, คำนิยมในสมองแห่งพุทธะ, 2558) 



   วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  107 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 6 No. 2  May – August   2025  

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ผู้วิจารณ์เห็นด้วย เพราะเหตุผลเรื่องอิทธิพลสิ่งแวดล้อมและการปรับปรุงปัจจัยที่ส่งผลต่อสมอง ตามท่ี
ผู้เขียนกล่าวว่า เจตนาคือตัวสร้างกรรมที่รุนแรงที่สุด การแก้กรรมที่ดีที่สุดคือการแก้ไขความคิด ค ำพูดและการ
กระทำของตัวเองในปัจจุบัน (หน้า 53) เพราะพระพุทธศาสนาให้ความสำคัญกับเรื่องกรรมและเจตนาว่าเป็นตัว
กรรม สอดคล้องกับคำสอนเรื่องเจตนาเป็นกรรม เจตนาเป็นเจตสิกที่เกิดกับจิตทุกดวง  เป็นตัวนำในการคิดปรุงแต่ง 
หรือเป ็นประธานในสังขารขันธ์   และเป็นต ัวการในการทำกรรม  หรือกล ่าวได ้ว ่า เป ็นต ัวกรรมทีเดียว                     
ดังพระพุทธพขน์ที่ว่า เจตนาหํ ภิกฺขเว กมฺมํ วทามิ. ภิกษุทั้งหลาย เรากล่าวเจตนาว่าเป็นตัวกรรม ซึ่งเจตนาหรือ
ความจงใจ ความตั้งใจ ความหมายใจและทำด้วยเจตนา เป็นตัวกำกับกรรม ดังข้อความในมหากัมม  วิภังคสูตรว่า 
บุคคลทำกรรมที่ประกอบด้วยความจงใจทางกาย ทางวาจาและทางใจอันให้ผลเป็นสุข ย่อมเสวยสุข บุคคลทำกรรม
ที่ประกอบด้วยความจงใจทางกาย ทางวาจา และทางใจอันให้ผลเป็นทุกข์ ย่อมเสวยทุกข์ บุคคลทำกรรมที่
ประกอบด้วยความจงใจทางกาย ทางวาจา และทางใจอันให้ผลเป็นอทุกขมสุข ย่อมเสวยผลเป็นอทุกขมสุข        
(Thai Tripitaka , 2539 ; 14/298-300/357-359) 

ประเด็นที่ 2 เรื่อง การเปลี่ยนนิสัย นิสัยคือสิ่งเสพติดต่าง ๆ รวมทั้งการเสพติดพฤติกรรมทางลบที่ทำ
ร้ายสมองและทำลายชีวิตของเราด้วย เราสามารถเสพติดได้สารพัดตั้งแต่เสพติดละคร เกม มือถือ ทีวี อินเทอร์เน็ต 
พฤติกรรมเสี่ยงและการระบายออกทางเพศ การผลัดวันประกันพรุ่ง ความเกียจคร้าน การนอนดึก เป็นต้น สิ่ง
เหล่านี้ถือเป็นสิ่งที่เราเสพติดได้ทั้งนั้น แต่เราให้ความสนใจน้อยที่สุดคือการเสพติดอารมณ์หรือความคิดลบ ไม่ว่าจะ
เป็นความทุกข์ ความเครียด ความหงุดหงิด ความเสียใจ หรือความกังวลที่มากเกินความจำเป็น นิสัยนับว่ามีอิทธิพล
ต่อการดำเนินชีวิตของคนเรามากกว่าที่เราคิด (p. 109)   

ผู้วิจารณ์เห็นด้วย เพราะสอดคล้องกับแนวทางการปฏิบัติธรรมในพระพุทธศาสนา โดยเฉพาะการ
ปฏิบัติเพื่อก้าวสู่ความเป็นพระอริยบุคคลนั้น ล้วนต้องมีการปรับเปลี่ยนนิสัย การปรับเปลี่ยนนิสัยทำได้ด้วยเสพ 
เจริญ และทำให้มาก ทำอย่างเสมอต้นเสมอปลายในข้อธรรมนั้น ๆ หรือในเรื่องต่าง ๆ ดังข้อความในกรุณาสูตรว่า
ด้วยการเจริญกรุณา พระพุทธเจ้าตรัสว่า “กรุณาที่บุคคลเจริญ ทำให้มากแล้ว ย่อมมีผลมาก มีอานิสงส์มาก พึงหวัง
ผลอย่าง 1 ใน 2 อย่างคือ อรหัตตผลในปัจจุบัน หรือเมื่อยังมีอุปาทานเหลืออยู่ ก็จักเป็นพระอนาคามี กรุณาที่
บุคคลเจริญ ทำให้มากแล้ว เป็นไปเพ่ือประโยชน์มากและอยู่ผาสุก” (Thai Tripitaka, 2539; 19/244/193) “การที่
จะเปลี่ยนนิสัยให้ได้ผลจริงต้องอาศัยกำลังคือภาวนา คือการเสพ เจริญ และทำให้มากซ่ึงกุศลธรรม เรียกว่ากำลังคือ
ภาวนา แม้โพชฌงค์ 7 ก็เรียกว่ากำลัง คือภาวนา (Thai Tripitaka, 2539 ; 34/1361/340 ) การฝึกฝนจนถึงขั้น
ภาวนานี้รับรองผลได้แน่นอนดังข้อความว่า “ภิกษุท้ังหลาย ธรรม 4 มีสัปปุริสสังเสวะเป็นต้น ที่บุคคลเจริญ กระทำ
ให้มากแล้ว เป็นธรรมที่เป็นไปเพ่ือความมีปัญญาฉับพลัน" (Thai Tripitaka, 2539; 19/1066/581) และดังข้อความ
ว่า “ภิกษุทั้งหลาย อิทธิบาท ๔ นี้อันบุคคลเจริญ กระทำให้มากแล้ว ย่อมมีอานิสงส์มากเป็นต้นว่าสามารถแสดง
ฤทธิ์ต่าง ๆ ได้ มีหูทิพย์ กำหนดรู้จิตผู้อื่นได้ เป็นต้น  (Thai Tripitaka, 2539; 19/824/394)     

ประเด็นที่ 3 ว่าด้วยพลังจิต ผู้เขียนกล่าวว่า ในทางพระพุทธศาสนาไม่ถือว่าจิตเป็นตัวตนที่แท้จริง แต่
ถือว่าเป็นสิ่งที่อาศัยเหตุปัจจัยหลายอย่างปรุงแต่งทำให้เกิดขึ้น ปัจจัยเหล่านี้ก็เปลี่ยนแปลงไปตามองค์ประกอบหรือ
คุณภาพต่าง ๆ ที่เรียกว่าเจตสิก ซึ่งจำแนกเป็นประเภทต่าง ๆ กระบวนการนี้เกิดดับไปเรื่อยตามแต่จิตจะยึดเหนี่ยว
เจตสิกตัวใดเอาไว้ จึงเป็นผลจากการเข้าไปยึดจับกับอารมณ์ต่าง ๆ ที่เปลี่ยนแปลงอยู่ตลอดเวลาจิตจึงไม่มีตัวตนที่



   วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  108 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 6 No. 2  May – August   2025  

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

แท้จริง (p. 215) สำหรับเรื่องจิตและพลังที่เกิดจากจิต เป็นเรื่องที่มีความสำคัญอย่างมาก ถ้าเราเกิดมาเป็นมนุษย์
ทั้งทีแล้วยังไม่สนใจเรียนรู้เรื่องการทำงานของจิตก็นับว่าน่าเสียดายอย่างยิ่ง   

ผู้วิจารณ์เห็นด้วย เพราะผู้เขียนได้ยกพระพุทธภาษิตมาสนับสนุนว่า จิตฺเตน นียติ โลโก , จิตฺเตน    
ปริกสฺสต,ิจิตฺตสฺส เอกธมฺมสฺส, สพฺเพว วสมนฺวคู – โลกถูกจิตนำไป ถูกจิตชักไป สัตว์ทั้งปวงไปสู่อำนาจแห่งจิตเพียง
อย่างเดียว (หน้า. 216-217) อีกประการหนึ่ง เพราะพระพุทธศาสนาให้ความสำคัญแก่จิตมาก สอดคล้องกับที่
พระพุทธเจ้าตรัสตอบคำถามของเทวดาว่า “โลกถูกจิตนำไป ถูกจิตผลักไสไป จิตเป็นธรรมอย่างหนึ่งที่โลกทั้งหมด
ตกอยู่ในอำนาจ” (Thai Tripitaka, 2539 ; 15/62/73 ) และสอดคล้องกับคำสอนในพระพุทธศาสนาที่กล่าวว่า    
จิตที่ฝึกดีแล้วจะทำให้เกิดพลังจิตถึงขั้นที่ทำอะไรได้เหนือกว่าจิตของบุคคลธรรมดา คือสามารถแสดงพลังอำนาจ
ในทางคุณวิเศษที่เหนือปุถุชน เช่น ในสามัญญผลสูตร ท่านหมายเอาพลังจิตที่เกิดจากการฝึกจิตจนถึงอิทธิวิธญาณ 
สามารถแสดงฤทธิ์ได้ ดังข้อความตอนหนึ่งว่า “...เมื่อจิตเป็นสมาธิบริสุทธิ์ผุดผ่อง ไม่มีกิเลสเพียงดังเนิน ปราศจาก
ความเศร้าหมอง อ่อน เหมาะแก่การใช้งาน ตั้งมั่น ไม่หวั่นไหวอย่างนี้ ภิกษุนั้นน้อมจิตไปเพื่ออิทธิวิธญาณ แสดง
ฤทธิ์ได้หลายอย่าง คือคนเดียวแสดงเป็นหลายคนก็ได้ หลายคนแสดงเป็นคนเดียวก็ได้ แสดงให้ปรากฏ   หรือให้
หายไปก็ได้...”, (Thai Tripitaka, 2539; 9/238-239/79), (Thai Tripitaka, 2439; 9/484/214) เช่น ที่ปรากฏใน 
ขุททกนิกาย ธรรมบทว่า “ธรรมทั้งหลายมีใจเป็นหัวหน้า มีใจประเสริฐที่สุด สำเร็จมาแต่ใจ หากว่าบุคคลมีใจชั่วจะ
พูด จะทำก็ตาม ทุกข์ย่อมตามเขาไปเหมือนล้อเกวียนหมุนตามรอยเท้าโค ฉะนั้น,หากว่าบุคคลมีใจดี จะพูด จะทำ
ความสุขย่อมตามเขาไปเหมือนเงาตามตัว ฉะนั้น” (Pali Tripitaka, 2539; 25/11/15) เป็นต้น 

3.2 ประเด็นที่ผู้วิจารณ์ตั้งข้อสังเกต มีอยู่ 4 ประเด็น คือ 
ประเด็นที่ 1 การอธิบายเรื ่องกรรม ผู้เขียนกล่าวว่า พระพุทธศาสนาเน้นย้ำเสมอว่า เจตนาคือ

แหล่งกำเนิดของกรรมที่แท้จริง แม้ว่าเราจะเผลอฆ่าสัตว์ใหญ่ตาย แต่ถ้าเราไม่ได้ทำด้วยความเจตนา เช่น เราขับรถ
ทับแมวที่นอนอยู่บนถนนตายเพราะมองไม่เห็นจริง ๆ กรรมจะเกิดขึ้นน้อยมาก ถือเป็นเพียงกรรมที่เกิดจากความ
ประมาทเท่านั้น ในทางตรงกันข้าม หากเราตั้งใจฆ่ามดที่อยู่บนโต๊ะด้วยเจตนาที่รุนแรง กรรมหนักจะเกิดขึ้น เป็น
กรรมที่เกิดจากจิตอันไม่บริสุทธิ ์ (อกุศลจิต) ผู ้เขียนกล่าวอีกว่า คำสอนเหล่านี้ตรงกับสิ่งที ่นักจิตวิทยาและ
นักวิทยาศาสตร์ค้นพบอย่างน่าอัศจรรย์ เพราะในกรณีแรก แม้ผลของการกระทำจะดูร้ายแรง แต่เนื่องจากสมอง
ของเราไม่ได้สั่งการให้เราลงมือฆ่า(ไม่มีเจตนาจะทำร้าย) ดังนั้น เส้นประสาทที่เกี ่ยวข้องกับความคิดลบ ความ
อำมหิต ความรุนแรงและความปองร้ายจึงไม่ทำงาน (ไม่เกิดมโนกรรม) สมองของเราจึงเป็นสมองที ่ยังดีอยู่
เหมือนเดิม (หน้า 48) 

 ผู้วิจารณ์ตั้งข้อสังเกตว่า  ประเด็นเกี่ยวกับแนวคิดเรื่องกรรมที่มีเจตนานี้   ผู้เขียนนำเสนอไปนั้น
ค่อนข้างน้อย มีเนื ้อหาจำกัด จึงทำให้ข้อมูลความรู ้เกี ่ยวกับกรรมไม่เด่นชัด ผู ้ว ิจารณ์เห็นว่าเรื ่องกรรมใน
พระพุทธศาสนาเป็นเรื่องใหญ่และสำคัญ การที่จะมาตัดสินการกระทำว่า บาปมากบาปน้อยนั้น นอกจากเรื่องของ
เจตนากรรมตามท่ีผู้เขียนกล่าวอ้างนั้นไม่น่าจะสอดคล้องตรงหลักกรรมนัก เพราะยังมีเรื่องของคุณค่าหรือคุณธรรม
ของสัตว์ที่ถูกฆ่ามาประกอบด้วย ผู้วิจารณ์จึงมีมุมมองว่าหนังสือเรื่องกรรมตามสมองนี้หากจะมีการเพิ่มเติมข้อมูล
ความรู้เรื่องกรรมอีกให้ครอบคลุมพอสมควรในคราวจัดพิมพ์ครั้งหน้า ก็จะทำให้หนังสือสมบูรณ์ยิ่งขึ้น เช่น เรื่อง



   วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  109 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 6 No. 2  May – August   2025  

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

กรรมบถ 10 ซึ่งเป็นคำสอนถึงความประพฤติดีชั ่วที่จะถูกบันทึกไว้ในจิต ได้แก่กายกรรม 3 วจีกรรม 4 และ
มโนกรรม 3 (Buddhist Dictionary, Dhamma Compilation Edition, 1995, p. 233) เพราะกุศลกรรมบถเป็น
ทางแห่งกุศล, ทางทำความดี กรรมดีอันเป็นทางนำไปสู่สุคติ เรื่องกรรม 12 ว่าด้วยการให้ผลของกรรมต่าง ๆ อีก
ด้วย เพราะไม่ว่าจะเป็นกรรมที่ประกอบด้วยเจตนาดีก็ตามชั่วก็ตาม ทั้งกล่าวถึงกรรมประเภทต่าง ๆ พร้อมทั้ง
หลักเกณฑ์เกี ่ยวกับการให้ผลของกรรมเหล่านั้น (Buddhist Dictionary, Dhamma Compilation, 1995, pp. 
249-250) นอกจากนี้ เนื่องจากอิทธิพลเรื่องสิ่งแวดล้อมมีความสำคัญมากในพระพุทธศาสนา จึงควรเพิ่มหลักมงคล 
38 ประการ (Phra Thammathiratchamuni (Chodok Yanasidthi P.D.9, 2002, pp. 12-27) เข้ามาด้วยก็จะทำ
ให้หนังสือน่าสนใจมากยิ่งขึ้นด้วย 

ประเด็นที่ 2 การอ้างข้อมูลที่คลาดเคลื่อน 
ผู้วิจารณ์ตั้งข้อสังเกตว่า  การแสดงทัศนะในประเด็นนี้ เพราะเห็นว่าการอ้างข้อมูลที่คลาดเคลื่อน 

และไม่ตรวจสอบให้ดีก่อน จะทำให้ผลงานด้อยคุณค่า เช่น ที่ผู้เขียนได้ยกเรื่องจิตดีและจิตไม่ดีมาอ้างว่า ทุกสิ่งถูก
ชักนำและปรุงแต่งด้วยใจของเรา ถ้าเราคิด ทำและพูด ด้วยใจที่ขุ่นมัว ความทุกข์จะตามมาดั่งเงาติดตามตัว แต่หาก
เราคิดทำและพูดด้วยใจที่บริสุทธิ์ ความสุขก็จะตามมาเปรียบเสมือนล้อเกวียนซึ่งหมุนวนไปตามรอยเท้าวัว ฉัน...ใด
ก็ฉันนั้น (หน้า 111) เป็นการอ้างที่คลาดเคลื่อนและสลับความหมายกัน เพราะข้อมูลดั้งเดิมมีหลักฐานให้ตรวจสอบ
ได้ไม่ยาก และหากผู้เขียนจะได้ตรวจสอบให้แน่นอนถึงข้อธรรมและคำอุปมาอุปมัยให้ถูกต้องก็จะทำให้เนื้อหาของ
หนังสือมีความน่าเชื่อถือมากขึ้น ซึ่งข้อความเดิมมีว่า “ธรรมทั้งหลายมีใจเป็นหัวหน้า มีใจเป็นใหญ่ สำเร็จด้วยใจ ถ้า
คนมีใจชั่วก็จะพูดชั่วหรือทำชั่วตามไปด้วย เพราะความชั่วนั้น ทุกข์ย่อมติดตามเขาไปเหมือนล้อหมุนตามรอยเท้าโค
ที่ลากเกวียนไป ฉะนั้น” (Thai Tripitaka, 2539 ; 25/1/23) และในทางที่จิตเป็นกุศลว่า “ธรรมทั้งหลาย มีใจเป็น
หัวหน้า มีใจเป็นใหญ่ สำเร็จด้วยใจ ถ้าคนมีใจดีก็จะพูดดีหรือทำดีตามไปด้วย เพราะความดีนั้น สุขย่อมติดตามเขา
ไป เหมือนเงาติดตามตัวเขาไป ฉะนั้น”  (Thai Tripitaka, 2539; 25/2/24) 

ประเด็นที่ 3 การอธิบายเรื่องการเจริญสติ ผู้เขียนกล่าวว่าวิธีการฝึกเจริญสติมีอยู่มากมายหลายวิธีไม่
อาจนำเสนอได้ทั้งหมด แต่หัวใจของการฝึกเจริญสติเป็นสิ่งเดียวกันคือรู้เท่าทันจิต จิตและความคิดของคนเราเกิด
และดับด้วยความว่องไวเหนือจินตนาการ ดังนั้น การจะเข้าไปดูจิตที่เกิดดับและจิตที่วิ่งไปรับอารมณ์ต่าง ๆ ได้นั้น 
ต้องอาศัยการฝึกฝนอย่างสม่ำเสมอ สำหรับผู้ไม่ใช่นักปฏิบัติตัวยง ขั้นตอนแรกของการฝึกสติ  ก็สามารถทำได้ด้วย
การนั่งสมาธิ เพราะสมาธิจะช่วยทำให้เราว่องไวต่อการจับความเคลื่อนไหวของความคิดและเห็นการเกิดดับของจิต
ในระดับเบื้องต้นได้ ซึ่งเป็นก้าวแรกที่สำคัญที่สุดในการเป็นนายเหนือใจตัวเอง (หน้า 79)   

ผู้วิจารณ์ตั้งข้อสังเกตว่า  ผู้เขียนให้รายละเอียดค่อนข้างน้อย และอาจก่อให้เกิดความสับสนได้
ระหว่างสมถกัมมัฏฐานและวิปัสสนากัมมัฏฐาน เช่นที่ว่าฝึกสมาธิแล้วจะทำให้จิตว่องไวต่อความเคลื่อนไหวของ
ความคิดและเห็นการเกิดดับของจิต เพราะที่ถูกต้องนั้นคือสมาธิจะทำให้จิตตั้งมั่น สงบ ส่วนความว่องไวของการ
รับรู้อารมณ์ต่าง ๆ นั้นเป็นเรื่องของการเจริญสติ เป็นต้น ประเด็นการเจริญสตินี้ หากผู้เขียนจะได้ลงรายละเอียดใน
การฝึกสมาธิที่แยกเป็นขั้นตอนหรือตามแนวพระสูตรอย่างใดอย่างหนึ่งหรือจะกล่าวรวมเป็นสมถกัมมัฏฐาน 40     
ซึ่งเป็นวิธีสำหรับฝึกให้จิตใจสงบ ตั้งมั่น เป็นสมาธิ โดยใช้สมาธิเป็นหลักยึดอารมณ์อย่างใดอย่างหนึ่งมาบริกรรม
จนกระทั่งจิตแนบแน่นในอารมณ์นั้น ทำให้จิตมีความสงบเยือกเย็น ไม่ถูกขัดขวางรบกวนที่จะทำให้จิตฟุ้งซ่านจาก



   วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  110 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 6 No. 2  May – August   2025  

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

นิวรณ์ 5 เช่นในมหาโคสิงคสูตร (Thai Tripitaka, 2539 ; 12/334/368 ) (Thai Tripitaka, 2539 ; 22/61/110 )  
และแบบวิปัสสนาตามแนวสติปัฏฐาน 4 คือ (1) พิจารณาเห็นกายในกายอยู่...(2) พิจารณาเห็นเวทนา ในเวทนาอยู่
...(3) พิจารณาเห็นจิตในจิตอยู่...และ (4) พิจารณาเห็นธรรมในธรรมทั้งหลาย มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ 
กำจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลกได้ (Thai Tripitaka , 2539 ; 19/411/268) หากลงรายละเอียดไม่ได้ก็ลงเพียง
สังเขปก็ได้จะได้เป็นแนวทางสำหรับผู้มีความสนใจที่จะนำไปฝึกสมาธิและเจริญสติ เพื่อปรับใช้ในชีวิตประจำวันได้
ถูกต้องตามแบบ    

ประเด็นที่ 4 การอธิบายเรื่องเคล็ดลับชะลอวัยให้สมอง ผู้เขียนกล่าวว่าสมองเป็นอวัยวะเดียวใน
ร่างกายที่ยิ่งถูกใช้มากเท่าไร ยิ่งเสื่อมช้าลงเท่านั้น สมองของมนุษย์นั้นในทุก 10 ปี เส้นประสาทของคนเราจะ
สูญเสียไป 10 เปอร์เซ็นต์ ธรรมชาติสร้างสมองมาให้ใช้ เมื่อไม่ใช้ก็จะถูกทำลายไปโดยธรรมชาติเช่นกัน บทนี้ผู้เขียน
ไม่ได้ลำดับวิธีการหรือเคล็ดลับของการชะลอวัยให้สมองตามชื่อบทของหนังสือเลย ทำให้ผู้วิจารณ์สันนิษฐานเอาเอง
ว่าการชะลอวัยให้สมองนั้นทำได้ด้วย“การแสวงหาความรู้อยู่เสมอ,การใช้ความรู้นั้นบ่อย ๆ และการแบ่งปันให้
ความรู้ที่มแีก่ผู้อ่ืน ดังนี้ 

ผู้วิจารณ์ตั้งข้อสังเกตว่า ผู้เขียนตั้งชื่อบทว่าเคล็ดลับชะลอวัยให้สมอง ทำให้ผู้อ่านคาดหวังว่าจะต้องมี
การสรุปหลักการหรือวิธีปฏิบัติเพ่ือชะลอวัยให้สมองไว้อย่างเป็นระบบหรือเป็นขั้นตอน แต่ไม่เป็นไปตามที่คาดหวัง 
อย่างไรก็ตาม เรื่องการให้ความรู้แก่ผู้อื่นนี้ก็ยังสอดคล้องกับแนวคำสอนในพระพุทธศาสนาคือเรื่องธรรมทาน การ
ให้ธรรม, การสั่งสอนแนะนำเกี่ยวกับธรรม, การให้ความรู้ความเข้าใจที่ถูกต้อง การให้ธรรมะเป็นทาน เป็นเลิศใน
บรรดาทาน 2 อย่าง (Thai Tripitaka, 2539; 20/142/120) นอกจากนี้พระพุทธศาสนาบอกว่า สมองกับร่างกายมี
ความสัมพันธ์กัน ถ้าร่างกายไม่คล่องแคล่วก็จะพลอยทำให้สมองช้า ไม่กระปรี้กระเปร่าไปด้วย คนเราเมื่อร่างกายมี
สุขภาพดี แข็งแรง ก็จะทำให้คล่องแคล่วกระปรี้กระเปร่า จิตใจเบิกบานไปด้วย การใส่ใจเรื่องอาหารการกินก็มีส่วน
ด้วย ดังพระพุทธดำรัสว่า  “เราฉันอาหารมื ้อเดียว เมื ่อฉันมื ้อเดียว ย่อมรู ้ส ึกว่าสุขภาพมีโรคาพาธน้อย 
กระปรี้กระเปร่า” (Thai Tripitaka , 2539. 13/134/150 ) 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



   วารสารพทุธนวตักรรมปริทรรศน์  111 
Journal of Buddhist Innovation Review, Vol. 6 No. 2  May – August   2025  

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Reference  
Books 
Khunkhao Sindhusen Khecharabut. (2015). Karma according to the brain. 6th printing. Bangkok:  

DMG Publishing. 
Mahachulalongkornrajavidyalaya.  ( 2539) .  Thai Tripitaka  Mahachulalongkornrajavidyalaya. 

Bangkok: MCU Press. 
Phra Thammapitok (P.A. Payutto). (1995). Buddhist Dictionary, Dhamma Compilation Edition. 8th  

printing. Bangkok: Mahachulalongkornrajavidyalaya University Press. 
Phra Thammathiratcha Mahamuni (Chodok Yanasidthi P.D.9). (2003). Principles of Samatha  

and Vipassana Meditation. 6th ed. Bangkok: Saha Thamik Printing Company Limited. 
Phra Thammathiratchamuni (Chodok Yanasidthi P.D.9). (2002). 38 Auspicious Things. 9th  

printing. Bangkok: Mahachulalongkornrajavidyalaya University Printing House. 
Wasin Inthasara. (1976). Important teachings in Buddhism (Theravada Buddhist Philosophy).  

Bangkok: Bannakarn Publishing House. 
 
 
 
 
 
 
 
 

เอกสารอ้างอิง 
หนังสือ :  
ขุนเขา  สินธุเสน เขจรบุตร. (2558). กรรมตามสมอง. พิมพ์ครั้งที่ 6. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ ดีเอ็มจี.   
พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทฺธิ ป.ธ.9). (2545). มงคล 38 ประการ. พิมพ์ครั้งที่ 9.  กรุงเทพมหานคร:  
               โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทฺธิ ป.ธ.9). (2546). หลักปฏิบัติสมถะและวิปัสสนากรรมฐาน. พิมพ์ครั้ง 

ที่ 6. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์บริษัท สหธรรมิก จำกัด. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2538). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 8. กรุงเทพ 

มหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย   ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
วศิน  อินทสระ. (2519). หลักคำสอนสำคัญในพระพุทธศาสนา (พุทธปรัชญาเถรวาท). กรุงเทพมหานคร:  

สำนักพิมพ์บรรณาคาร. 
 

 


