
วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  1. 
ปีที ่ 6  ฉบบัที ่ 3  กนัยายน - ธนัวาคม  2568 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

 

การกำหนดรู้เวทนาเพื่อการเจริญวิปัสสนา 

The Contemplation of Feelings for Insight Development 
Academic Articles                                                                                                    บทความวิชาการ 

สมพงษ์  สันติสุขวันต์      

Sompong    Santisukhwanta 
กรมยุทธศึกษาทหารเรือ   อำเภอพุทธมณฑล    จังหวัดนครปฐม 

Naval Education Department, Phutthamonthon District, Nakhon Pathom 

E-mail.: wanta0fpeach67@gmail.com 
Article history: 

Received:  6  November  2024 / Revised:  22  December  2024  
Accepted:  23  December  2024 / Available Online:  26   December  2024 

บทคัดย่อ 
บทความเรื่อง “การกำหนดรู้เวทนาเพื่อการเจริญวิปัสสนานี้” มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาความหมาย 

ลักษณะ ประเภทของเวทนา วิธีการกำหนดรู้เวทนา และโยชน์ของการกำหนดรู้เวทนา ซึ่งเป็นเครื่องมือสำคัญใน
การเจริญวิปัสสนา ทำให้รู้เห็นความเป็นจริงของอารมณ์ต่าง ๆ ว่าเป็นไปตามกฎแห่งไตรลักษณ์ เกิดปัญญารู้เท่าทัน
เวทนา วางใจถูกต้องมีประสบกับเวทนา บรรเทาความโลภ โกรธ หลงได้ตามสมควร เมื่อกำหนดเวทนาได้ดีแล้วยัง 
เป็นเหตุปัจจัยให้เข้าถึงนิพพาน เวทนา แปลว่า ธรรมชาติที่รู้สึกหรือธรรมชาติที่เสวยรสแห่งอารมณ์ มี 3 ลักษณะ 
คือเมื่อเสวยอารมณ์ที่น่าพอใจ เป็นสุขเวทนา ทั้งทางกาย ทางใจ ถ้าได้อารมณ์ที่ไม่น่าพอใจจัดเป็นทุกขเวทนา 
ลักษณะของทุกขเวทนามีทั้งทางกายและทางใจ เมื่อได้เสวยอารมณ์อันไม่สุขไม่ทุกข์ เป็นความรู้สึกเฉย ๆ ทั้งทาง
กายและทางใจ เรียกว่าอทุกขมสุขเวทนา หรืออุเบกขาเวทนา ผู้เจริญวิปัสสนาด้วยการกำหนดรู้เวทนา เบื้องต้นต้อง
มีศรัทธากับปัญญา หรือสมาธิกับวิริยะอย่างสมดุลกัน ถ้าไม่มีก็ต้องปรับปรุงให้เกิดมีขึ้น นอกจากนี้องค์ธรรมหลักที่
ต้องมีอย่างเข้มข้นคือมีสติสัมปชัญญะดี ซึ่งจะเป็นตัวรู้เท่าทันอารมณ์ ทุกข์มาก็กำหนดรู้ สุขมาก็กำหนดรู้ อารมณ์
เฉย ๆ เกิดขึ้นก็กำหนดรู้ การกำหนดรู้เวทนามีจุดมุ่งหมายโดยตรงคือการพัฒนาความระลึกรู้แบบรู้ตัว  ทั่วพร้อม 
และรู้เท่าทันต่อสภาวธรรมต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นในทุกขณะซึ่งเป็นประโยชน์ในการดำเนินชีวิต ทั้งมีเป้าหมายในการ
ทำลายความโลภ โกรธ หลง และเป็นมรรคาตรงสู่พระนิพพานในที่สุด   
 
 
 
 

คำสำคัญ:      การกำหนดรู้;     เวทนา;     การเจริญวิปัสสนา 
 
 
 
 
 



2. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 6 No.  3  September - December  2025 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Abstract  
This article, “The contemplation of feelings for insight development” aims to study the meaning, 

characteristics, types of feelings (vedana), methods of knowing feelings, and the benefits of knowing feelings. knowing 
feelings is a crucial tool in Vipassana practice, enabling one to see the true nature of various emotions as they 
operate under the Three Characteristics (impermanence, suffering, and non-self). It fosters wisdom, enabling one to 
knowing feelings, cultivate a correct mindset, and appropriately alleviate greed, anger, and delusion. Furthermore, 
effective understanding of feelings can lead to Nirvana. Feeling (vedana) means the nature of sensation or the nature 
of experiencing emotions. There are three characteristics: pleasant sensations (sukhavedana), both physical and 
mental; unpleasant sensations (dukkha vedana), both physical and mental; and neutral sensations 
(adukkhamasukhavedana) or equanimity (upekkha vedana). Those practicing Vipassana through knowing feelings 
must initially possess a balanced combination of faith and wisdom, or concentration and effort. If these are lacking, 
they must be cultivated. Furthermore, a crucial element that must be cultivated intensely is mindfulness. This 
mindfulness enables one to be aware of emotions; when suffering arises, one acknowledges it; when happiness 
arises, one acknowledges it; when neutrality arises, one acknowledges it. The direct goal of this awareness is to 
cultivate conscious, complete, and informed awareness of all phenomena arising in every moment. This is beneficial 
in daily life and ultimately aims to eliminate greed, anger, delusion and ultimately being the path straight to nirvana.  
Keywords:       Knowing;         Feeling;          Practicing Vipassana 

 
 
 
 
 

บทนำ 
การกำหนดรู้เวทนาหรือการตระหนักรู้ถึงความรู้สึกท่ีเกิดขึ้น เป็นเครื่องมือสำคัญในเจริญวิปัสสนา ซึ่ง

จะช่วยให้เห็นความเป็นจริงของอารมณ์ต่าง ๆ ทั้งที่เป็นทุกข์ เป็นสุขและเป็นกลาง ๆ เป็นกุญแจนำผู้ปฏิบัติให้
เข้าถึงสภาวะที่ประกอบด้วยสติ สมาธิ และปัญญา มีผลคือเป็นผู้ตื่นรู้ เข้าใจและยอมรับต่อการเกิดขึ้นของโลก
ธรรม แม้จะมีความวิตกกังวล ความเครียด ความกดดันต่าง ๆ ก็สามารถรับรู้อย่างมีสติ เมื่อสติได้รับการพัฒนาดี
ยิ่ง ๆ ขึ้น ย่อมสามารถบรรเทาและทำลายความโลภ ความโกรธ ความหลงได้ นับว่าการกำหนดรู้เวทนาเป็นเหตุ
ปัจจัยให้เข้าถึงนิพพานได้  แต่อย่างไรก็ตามเบื้องต้นผู้ปฏิบัติต้องมีความเคารพเลื่อมใสในพระรัตนตรัยอย่างลึกซึ้ง 
มีศรัทธาที่มั่นคง ไม่ง่อนแง่นคลอนแคลน แม้จะมีใครมาจ้างให้เลิกนับถือพระพุทธศาสนาก็ไม่รับค่าจ้าง และไม่
ยอมเปลี่ยนการนับถือพระพุทธศาสนาเด็ดขาด ทั้งนี้ต้องเข้าใจและยอมรับว่าพระพุทธเจ้าทรงเป็นที่พ่ึงแท้จริงของ
ชาวพุทธ ทรงปฏิบัติธรรมมาด้วยพระองค์เองโดยสมบูรณ์ ได้ตรัสรู้แจ้งจริงในธรรมทั้งหลาย อันประเสริฐสุด พระ
ธรรมที่ทรงตรัสรู้นั ้นเป็นธรรมที่ควรเชื่อถืออย่างยิ่ง คำสอนของพระองค์ดีจริง เพราะประกอบด้วยศีล สมาธิ 
ปัญญาและวิมุตติ เมื่อพระพุทธองค์ได้ทรงปฏิบัติอย่างได้ผลตามที่ทรงรู้แจ้งเห็นธรรม  ทุกอย่างเช่นนี้ พระองค์จึง
ตรัสเทศนาธรรมอย่างเดียวกันนั้นทรงสั่งสอนเวไนยชนทั้งหลายมาตลอดเวลา  45 ปี เพื่อให้เวไนยชนเหล่านั้นได้
รอดพ้นจากทุกข์ทั้งหลาย ด้วยการปฏิบัติธรรมที่พึงปฏิบัติทั้งหลายเหล่านั้นเช่นเดียวกับพระองค์เอง พระอาจารย์
มหาสีสะยาดอ (อูโสภณมหาเถระ). คำสอนอันประเสริฐของพระพุทธเจ้า  Venerable Maha Sisayadaw 
(Usophon Mahathera), The Noble Teachings of the Buddha (Venerable Maha Sisayadaw (Usophon 
Mahathera, 2016, p. 1) ผู้เริ่มต้นฝึกเจริญวิปัสสนามักเกิดความหวาดหวั่นและสงสัยว่าเวทนาคืออะไร มีลักษณะ



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  3. 
ปีที ่ 6  ฉบบัที ่3   กนัยายน - ธนัวาคม   2568 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

อย่างไร มีกี่ประเภทการกำหนดรู้เวทนามีวิธีอย่างไร เมื่อกำหนดไม่ได้ การเจริญวิปัสสนาจะเป็นอย่างไร เมื่อ
กำหนดรู้เวทนาแล้วจะมีผลดีต่อการเจริญวิปัสสนาอย่างไร   มีประโยชน์ในการดำเนินชีวิตและการปฏิบัติวิปัสสนา
อย่างใด ความสงสัยเหล่านี้ผู้เริ่มปฏิบัติบางคนอาจทำให้เกิดความกังวลใจต่อการปฏิบัติได้ แม้จะเป็นความกังวลใจ
หนักใจล่วงหน้าก็มีผลต่อการปฏิบัติไม่มากก็น้อย ความกังวลใจนี้บางคนอาจมีอาการหัวใจเต้นจนไม่เป็นอัน
กำหนดอารมณ์วิปัสสนาได้เพราะกลัวต่อเวทนา ครั้นผู้ปฏิบัติได้ทำความเข้าใจในเรื่องเวทนาดีถึงขั้นหายจากความ
วิตกกังวลาดังกล่าวได้แล้ว การกำหนดรู้เท่าทัน  ต่อเวทนาที่เกิดขึ้นตามความเป็นจริง ทั้งในขณะปฏิบัติวิปัสสนา
และในการดำเนินชีวิตประจำวันได้ ย่อมอำนวยประโยชน์ต่อผู้เจริญวิปัสสนาเองทั้งในแง่ของการปฏิบัติและในการ
ประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวันได้อีกด้วย เมื่อกล่าวถึงเวทนาคนส่วนใหญ่มักเข้าใจว่าคือความสงสาร ความเมตตา
กรุณาหรือความรู้สึกหดหู่ใจ ในขณะที่เราเห็นบุคคลที่ได้รับความทุกข์หรือได้รับความเจ็บปวด เป็นต้น ชาวพุทธผู้
มีที่พ่ึงคือพระรัตนตรัย และฝึกฝนปฏิบัติมาพอสมควร ย่อมใช้เป็นเครื่องนำทางในการดำเนินชีวิตได้เป็นอย่างดี มี
หลักยึดเหนี่ยวทางจิตใจให้แสงสว่างทางปัญญา สร้างความม่ันใจ อบอุ่นใจ รู้สึกปลอดภัย หายจากความหวาดกลัว
ต่าง ๆ หายจากความขุ่นมัวเศร้าหมอง มีจิตใจเบิกบานผ่องใส มีใจเข้มแข็ง มีกำลังใจที่จะทำสิ่งที่ดีงาม บำเพ็ญ
ประโยชน์ทั้งแก่ตนเองและผู้อื่น ดำเนินชีวิตอยู่ในหลักพระโอวาทปาฏิโมกข์ และมีเป้าหมายสูงสุดคือการหลุดพ้น
จากการเวียนว่ายตายเกิด พระสุตตันตปิฎก ทีฆนิกาย มหาวรรค มหาปทานสูตร คำกราบทูลของเทวดา Suttanta 
Pitaka, Digha Nikaya, Mahavagga, Mahapadana Sutta, The Report of the Devas (Thai Tripitaka , 2539, 
10/90/50-51) 

กล่าวเฉพาะการปฏิบัติธรรมซึ่งเป็นหัวใจของการชำระจิตให้บริสุทธิ์นั้น หมายถึง การฝึกฝนอบรมจิต
หรือเจริญวิปัสสนา มีประโยชน์อย่างยิ่งในชีวิตประจำวันคือส่งเสริมให้มีสติความระลึกได้ไว สัมปชัญญะความรู้ตัว
ทั่วพร้อม ทั้งเกิดสมาธิความสงบช่วยให้จิตใจสงบเย็นเป็นสุข บรรเทาความกลัดกลุ้มวิตกกังวลและความเครียดต่าง 
ๆ ได้ ทั้งยังใช้เป็นธรรมเครื่องพักผ่อนให้สบายกายสบายใจอย่างมีความสุข การเจริญวิปัสสนานี้มุ่งเน้นไปที่วิธี
ปฏิบัติตามแนวทางแห่งสติปัฏฐาน 4 คือใช้จิตกำหนดพิจารณาอารมณ์ที่เกิดขึ้นในอิริยาบถใหญ่ ทั้ง 4 คืออิริยาบถ
ยืน เดิน นั่ง นอน ดังที่พระพุทธองค์ทรงรับรองว่ามีแต่ทางนี้ทางเดียวเท่านั้นที่ จะทำให้ผู้ปฏิบัติพบความบริสุทธิ์ 
ล่วงพ้นไปจากความโศก ความคร่ำครวญ ความทุกข์และโทมนัส เพื่อบรรลุญายธรรม และเพื่อทำให้แจ้งพระ
นิพพาน ทางนี้คือสติปัฏฐาน 4 นั่นเอง นอกจากนี้ในมหาสติปัฏฐานสูตร ยังกล่าวรับรองผลของการปฏิบัติไว้ว่า ผู้
เจริญวิปัสสนาอย่างต่อเนื่อง อย่างมากไม่เกิน 7 ปี อย่างน้อยไม่เกิน 7 วัน พึงหวังผลอย่างใดอย่างหนึ่งคือการ
บรรลุอรหัตตผลในปัจจุบัน หรือเมื่อยังมีอุปาทานเหลืออยู่ก็จักบรรลุอนาคามีได้อย่างแน่นอน  พระสุตตันตปิฎก 
ทีฆนิกาย มหาวรรค มหาสติปัฏฐานสูตร  ว่าด้วยการเจริญสติปัฏฐานSuttanta Pitaka, Digha Nikaya, 
Mahavagga, Mahasatipaṭṭhāna Sutta,on the development of mindfulness  ( Thai Tripitaka, 
2539;10/372-405/301-340) 

จะเห็นได้ว่าการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน เป็นอุบายทำให้เกิดปัญญารู้แจ้งตามความเป็นจริง คือเห็น
ปัจจุบัน รูปนาม ไตรลักษณ์ มรรค ผล นิพพาน อารมณ์ของวิปัสสนา ได้แก่ ขันธ์ 5 อายตนะ 12 ธาตุ 18 อินทรีย์ 
22 อริยสัจ 4 ปฏิจจสมุปบาท 12 ย่อให้สั้นเหลือเพียงรูปนามคือกายกับใจ พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณ
สิทฺธ ิ ป.ธ.9) หลักปฏิบัติสมถะและวิปัสสนากรรมฐาน  Phra Thammathiraratchamahamuni (Chodok 
Yanasidthi, P.D.9 ) , Principles of Practice of Samatha and Vipassana Meditation ( Phra 



4. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 6 No.  3  September - December  2025 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Thammathiraratchamahamuni (Chodok Yanasidthi, P.D.9,2003, p.3) สภาวะที่ผู้ฝึกอบรมเจริญวิปัสสนา
ระยะแรกจะต้องพบเจอเหมือนกันทุกคนไม่มากก็น้อย ได้แก่ทุกขเวทนาต่าง ๆ มีความเจ็บ ความปวด เป็นต้น 
หากผู้ปฏิบัติวิปัสสนาไม่มีความเข้าใจและไม่สามารถกำหนดรู้เวทนาที่เกิดขึ้นได้ อาจทำให้เกิดความท้อถอยในการ
ปฏิบัติ บางคนถึงกับทิ้งการปฏิบัติที่ตนเองตั้งใจมาดีไปอย่างเสียดาย 

จากข้อมูลที่นำเสนอมาข้างต้น ผู้เขียนจึงสนใจที่จะค้นคว้าพระไตรปิฎก อรรถกถา และเอกสารที่
เกี่ยวข้องในประเด็นความหมายของเวทนาคืออะไร  มีลักษณะเป็นอย่างไร และเวทนามีอะไรบ้าง การกำหนดรู้
เวทนาคืออะไร มีวิธีการอย่างไร มีประโยชน์ต่อชีวิตและต่อการเจริญวิปัสสนาอย่างไร การเจริญวิปัสสนาที่จะทำ
ให้ผู้ปฏิบัติได้บรรลุผลอย่างใดอย่างหนึ่งนั้นเป็นอย่างไร แท้จริงแล้วเราสามารถนำเอาการเจริญวิปัสสนามาฝึกฝน
ในทุกอิริยาบถ ทุกลมหายใจเข้าออกได้หรือไม่ การมีสติรับรู้และจดจ่ออยู่กับสิ่งที่ก ำลังกระทำอยู่หรือการอยู่กับ
ปัจจุบันขณะ เป็นสิ่งสำคัญของชีวิต  การกำหนดรู้เวทนาจะสามารถพัฒนายิ่งขึ้นได้ด้วยตัวของมันเองหรือไม่ การ
ฝึกเจริญสติให้เฝ้าดูสภาวะต่าง ๆ ของกายและจิตตนเองอย่างต่อเนื่องจะอำนวยประโยชน์และความสุขให้เราอย่าง
ยั่งยืนเป็นแท้ ดังนั้น การได้รู้ความหมาย ลักษณะ ประเภทของเวทนา และวิธีการกำหนดรู้เวทนา ย่อมจะเกิด
ประโยชน์และส่งเสริมการเจริญวิปัสสนา จนทำให้ผู้ปฏิบัติเกิดศรัทธา วิริยะ สติ สมาธิและปัญญา กล้าหาญที่จะ
อดทนต่อสู้ เฝ้าตามดู ตามรู้ ตามกำหนดรู้เวทนาอย่างมีสติและสัมปชัญญะกำหนดรู้สภาวธรรมที่เกิดขึ้นได้อย่าง
จดจ่อต่อเนื่อง จนสามารถอยู่กับเวทนาได้อย่างรู้เท่าทัน และไม่ทอดทิ้งการปฏิบัติไปเสียกลางคัน ผู้เจริญวิปัสสนา
จะได้รับผลของการปฏิบัติสมควรแก่การปฏิบัติของตน ทั้งมีประโยชน์ต่อการดำเนินชีวิตและยังส่งเสริมการปฏิบัติ
ธรรมในระดับที่สูงขึน้ไปอีกด้วย   
ความหมาย ลักษณะของเวทนา และการก าหนดรู้เวทนา     

ความหมายของเวทนา   
คำว่า “เวทนา” แปลว่า ธรรมชาติที่รู้สึก คือเสวยรสแห่งอารมณ์ หมายถึง ความรู้สึกของจิตเมื่อรับรู้

อารมณ์ต่าง ๆ ผ่านทางอายตนะภายใน 6 คือตา หู จมูก ลิ้น กายและใจ ที่เรียกว่า เวทนา เพราะเสวยอารมณ์ คือ
เสวยอารมณ์สุขบ้าง เสวยอารมณ์ทุกข์บ้าง เสวยอารมณ์ที่ไม่ใช่ทุกข์  ไม่ใช่สุขบ้าง เวทนายังเป็นเจตสิกธรรมที่เกิด
พร้อมกับจิต ทำหน้าที่เสวยอารมณ์หรือมีหน้าที่รับความรู้สึก ซึ่งเกิดจากอารมณ์ที่มาปรากฏ (เวทนา แปลว่า 
เวทนา, ความรู้สึก, การเสวยอารมณ์, ผู้เสวยอารมณ์ (เวทยิต ) มีวิเคราะห์ว่า เวทยติ อารมฺมณรสํ  อนุภวตีติ 
เวทนา ธรรมชาติที่เสวยอารมณ์ (วิท ธาตุในควาหมายว่า รู้, เสวย ยุ ปัจจัย อา อิตฺ, พฤทธิ์ อิ เป็น เอ, แปลง ยุ 
เป็น อน)  พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช ป.ธ.9, ราชบัณฑิต). ศัพท์วิเคราะห์  Phra Thammakittiwong 
(Thongdee Suratejo, Ph.D.9, Royal Academician)   Analytical Terminology (Phra Thammakittiwong 
(Thongdee Suratejo, Ph.D.9, Royal Academician, 2007, p. 634)  เวทนาคือ ส่วนประกอบของชีวิตที่เป็น
นามธรรม ได้แก่การเสวยอารมณ์  คือความรู้ต่อสิ่งที่ถูกรับรู้ ซึ่งเกิดขึ้นในขณะที่มีการรับรู้ ได้แก่ความสุขส าราญ
ทางกาย ทางใจ หรือความไม่สุขสำราญทางกาย ทางใจ หรือการเสวยอารมณ์ที่มิใช่ความสำราญ ที่มิใช่ความไม่
สำราญทางกายหรือทางใจ ได้แก่ สุขเวทนา  ทุกขเวทนาและอทุกขมสุขเวทนา  พระสุตตันตปิฎก  มัชฌิมนิกาย 
มูลปัณณาสก์  จูฬเวทัลลสูตร ว่าด้วยการสนทนาธรรมที่ทำให้เกิดปัญญา  สักกายทิฏฐิ Suttanta Pitaka, 
Majjhima Nikaya, Mulapannasaka, Culavetalla Sutta, on the discussion of Dhamma that leads to 
wisdom, Sakkaya Ditthi   (Thai Tripitaka , 2539; 12/465/505)  



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  5. 
ปีที ่ 6  ฉบบัที ่3   กนัยายน - ธนัวาคม   2568 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

สรุปได้ว่า เวทนา คือความรู้สึกสุขกายสุขใจ ทุกข์กายทุกข์ใจ หรือเฉย ๆ ไม่สุขไม่ทุกข์ ทางกายหรือ
ทางใจ ซึ่งเวทนานี้จะเกิดขึ้นเมื่อมีการรับรู้ของชีวิตและสับเปลี่ยนกันตลอดเวลา  มิได้อยู่ในเวทนาใดเวทนาหนึ่ง
อย่างยาวนาน 

ลักษณะของเวทนา 

เวทนาเป็นความรู้สึกสุขทุกข์หรือเฉย ๆ ไม่สุขไม่ทุกข์ ความรู้สึกนี้จะเกิดข้ึนเมื่อมีการรับรู้ของชีวิตโดย
เวทนาเกิดจากผัสสะ คืออายตนะภายใน ได้แก่ ตา หู จมูก ลิ้น กายและใจ กระทบกับอารมณ์ ภายนอก โดยมี
วิญญาณกำกับอยู่เวทนาก็เกิดขึ้น เวทนามี 3 ลักษณะ คือเมื่ออารมณ์เป็นสิ่งที่น่าพอใจ เช่น รูปที่น่าพอใจกระทบ
กับตา ผัสสะเกิด เวทนาที่เกิดย่อมเป็นความรู้สึกพอใจเป็นสุข หรือปีติบังเกิดหรือเสียงที่ไพเราะกระทบหู  ผัสสะ
เกิดขึ้นทำให้เกิดเวทนาตามมาเป็นความสุข เป็นต้น เช่นนี้เรียกสุขเวทนา หรือจมูกกระทบกลิ่นที่น่าพอใจ เกิด
ผัสสะทำให้สุขเวทนาเกิดขึ้น ลักษณะของสุขเวทนามีทั้งทางกายและทางใจ ทางกาย ถ้าอารมณ์คือรูป เสียง กลิ่น 
รส สิ่งที่ถูกต้องกาย เป็นสิ่งที่ไม่น่าพอใจก็จะทำให้รู ้สึกไม่สบาย ตา หู จมูก ลิ้น กาย เป็นความทุกข์ทางกาย
เรียกว่าทุกขเวทนาทางกาย สิ่งที่กระทบใจเกิดเป็นความทุกข์ที่ใจก็เป็นทุกขเวทนาทางใจ เวทนาอีกลักษณะหนึ่ง
คือไม่สุข ไม่ทุกข์ แต่เป็นความรู้สึกเฉย ๆ ทั้งทางกายและทางใจเรียกว่า อทุกขมสุขเวทนา  หรืออุเบกขาเวทนา 
เช่นได้ยินเสียงคนทะเลาะกัน แต่ใจเราวางเฉยได้โดยไม่รู้สึกรำคาญหรือโกรธเคือง เพราะเรามีอุเบกขา ทุกข์ก็ตรง
ข้ามกับสุข ส่วนที่อยู่ตรงกลางระหว่างทุกข์กับสุขคือความรู้สึกเฉย ๆ เวทนาเปลี่ยนแปลงอยู่เสมอ  ดังที่พระพุทธ
องค์ทรงสอนว่า เวทนา 3 ประการนี้ไม่เที่ยง ถูกปัจจัยปรุงแต่งอาศัยกันและกันเกิดขึ้น มีความสิ้นไปเป็นธรรมดา 
มีความเสื่อมไปเป็นธรรมดา มีความคลายไปเป็นธรรมดา มีความดับไปเป็นธรรมดา  พระสุตตันตปิฎก สังยุตต
นิกาย สฬายตนวรรค อนิจจสูตรว่าด้วยเวทนาไม่เที ่ยง Suttanta Pitaka, Samyutta Nikaya, Salayatana 
Vagga, Anicca Sutta impermanence of feeling (Thai Tripitaka , 2539; 18/257/282)  ดังนั้น เวทนาที่
เกิดข้ึนกับปุถุชนมีทั้งเวทนาทางกายและทางใจ เวทนาทางใจจึงเป็นสิ่งสำคัญมาก เพราะเม่ือเกิดทุกขเวทนาทางใจ
แล้ว อาจทำให้ชีวิตหม่นหมอง จนถึงกับไม่สามารถมีชีวิตอยู่ได้ แต่พระอรหันต์จะมีเพียงทุกขเวทนาทางกาย
เท่านั้น ดังพระพุทธพจน์ว่า “อริยสาวกผู้ได้สดับ ถูกทุกขเวทนาถูกต้อง ย่อมไม่เศร้าโศก ไม่ลำบาก ไม่ร่ำไร ไม่ทุบ
อกคร่ำครวญ ไม่ถึงความลุ่มหลง เธอย่อมเสวยเวทนาทางกายประการเดียว ไม่เสวยเวททนาทางใจ นายขมังธนูใช้
ลูกศรยิงบุรุษ ไม่ยิงซ้ำบุรุษนั้นด้วยลูกศรดอกที่ 2 เมื่อเป็นเช่นนี้บุรุษนั้นย่อมเสวยเวทนาเพราะลูกศรดอกเดียว 
อนึ่ง เธอถูกทุกขเวทนานั้นถูกต้องแล้ว ย่อมไม่ขัดเคือง ปฏิฆานุสัยในทุกขเวทนา ย่อมไม่ไหลไปตามเธอผู้ไม่ขัด
เคืองในเพราะทุกขเวทนา เธอถูกทุกขเวทนาถูกต้องแล้ว ย่อมไม่เพลิดเพลินกามสุข   พระสุตตันตปิฎก สังยุตต
นิกาย สฬายตนวรรค อนิจจสูตร ว่าด้วยเวทนาไม่เที ่ยง Suttanta Pitaka, Samyutta Nikaya, Salayatana 
Vagga, Anicca Sutta impermanence of feeling (Thai Tripitaka, 2539; 18/254/274-275) 

จากพุทธพจน์ดังกล่าว สรุปได้ว่า บุคคลผู้ยังไม่หมดกิเลส มีชีวิตอยู่ในปัจจุบัน ยังเป็นผู้ที่มีความ

หวั่นไหวไปตามอารมณ์ที่มากระทบ จึงได้รับเวทนาลักษณะต่าง ๆ อยู่ตลอดเวลา แต่พระอรหันต์จะไม่มีความ

หวั่นไหวในเวทนาทั้งปวง ดำเนินชีวิตอย่างเป็นปกติสุขอยู่ในทุกสถานการณ์ ผู้เจริญวิปัสสนาจึงสามารถที่จะยึดวิถี

ชีวิตแบบพระอริยบุคคลมาเป็นแบบจำลองในการดำเนินชีวิตได้ โดยเฉพาะการรู้เท่าทันอารมณ์ การจิตใจเมื่อถูก

อารมณ์ภายนอกกระทบในแต่ละขณะ 

ประเภทของเวทนา 



6. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 6 No.  3  September - December  2025 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ในอัฏฐสตสูตรพระพุทธเจ้าทรงจำแนกแสดงอารมณ์หรือเวทนาไว้ถึง 108 ประการ ดังนี้  
1) จำแนกตามทางรับอารมณ์ 2    

(1) เวทนาทางกาย ได้แก่ ความรู ้ส ึกเป็นสุขสำราญกาย เช่น  เป็นอยู ่สะดวกสบาย ได้
รับประทานอาหารอร่อย ฟังเพลงไพเราะ อยู่ในที่ มีอากาศดี จึงสบายกายเป็นสุข ทุกข์กาย เช่นเจ็บปวดทาง
ร่างกาย ป่วยไข้ ปวดศีรษะ ปวดฟัน ปวดแขนขา ปวดท้อง กายกระทบความร้อนเกิน หนาวเกินจนรู้สึกเป็นทุกข์  

(2) เวทนาททางใจ ได้แก่ความรู้สึกเป็นสุขสำราญ ทุกข์หรือไม่สุขไม่ทุกข์ทางใจ เช่น ได้อยู่ใน
สิ่งแวดล้อมท่ีดี มีเพ่ือนดีจึงสบายใจ ถูกตำหนิจึงทุกข์ใจ หรือเมื่อถูกต่อว่าก็รู้สึกเฉย ๆ ไม่สุขไม่ทุกข์ทางใจ  ดังพุทธ
พจน์ว่า “เวทนา 2 ประการ คือ เวทนาทางกาย 1 เวทนาทางใจ 1” ในพระสุตตันตปิฎก สังยุตตนิกาย 
สฬายตนวรรค อนิจจสูตร ว่าด้วยเวทนาไม่เที่ยง Sutta Pitaka, Samyutta Nikaya, Salayatana Vagga, Anicca 
Sutta, on the impermanence of feelings  (Thai Tripitaka , 2539; 18/270/303) 

2) จำแนกตามสภาวธรรม 3  
(1) สุขเวทนา ได้แก่ความรู้สึกเป็นสุขสำราญ ผ่อนคลายทางกาย เช่น เย็นกาย สบายตัว และ

ทางใจ เช่นเย็นใจ สุขใจ สดชื่นรื่นรมย์  
(2) ทุกขเวทนา ได้แก่ความรู้สึกเป็นทุกข์ทางกาย ได้แก่เจ็บปวด ป่วยไข้หรือไม่สบายทั้งกาย

และใจ ร้อนกายร้อนใจ กลุ้มใจ เศร้าใจ หม่นหมองใจ 
(3) อทุกขสุขเวทนา ได้แก่ความรู้สึกไม่เป็นสุขไม่เป็นทุกข์ทั้งกายและใจ ดังพุทธพจน์ ว่า 

“เวทนา 3 ประการ  คือ สุขเวทนา1 ทุกขเวทนา 1 อทุกขมสุขเวทนา 1” ในพระสุตตันตปิฎก  สังยุตตนิกาย 
สฬายตนวรรค อนิจจสูตร ว่าด้วยเวทนาไม่เที ่ยง  Sutta Pitaka, Samyutta Nikaya, Salayatana Vagga, 
Anicca Sutta, on the impermanence of feelings  (Thai Tripitaka , 2539; 18/270/303)   

3) จำแนกตามสภาวะอารมณ์และสภาวธรรม 5 เมื่อจำแนกตามสภาวะอารมณ์และสภาวธรรม
แล้วเวทนาม ี5 ประการ คือ   

(1) สุขินทรีย์ ได้แก่ความรู้สึกเป็นสุขทางกาย  
(2) ทุกขินทรีย์ ได้แก่ความรู้สึกเป็นทุกข์ เจ็บปวด ไม่สบาย ทางกาย  
(3) โสมนัสสินทรีย์ ได้แก่ความรู้สึกเป็นสุขทางใจ ยินดี เพลิดเพลินอารมณ์  
(4) โทมนัสสินทรีย์ ได้แก่ความรู้สึกเป็นทุกข์ทางใจ กังวลใจ หม่นหมอง เศร้าโศก  
(5) อุเปกขินทรีย์ ได้แก่ความรู้สึกไม่สุขไม่ทุกข์ คือเฉยๆ ทั้งทางกายและทางใจ   ในพระ

สุตตันตปิฎก สังยุตตนิกาย สฬายตนวรรค  อนิจจสูตร ว่าด้วยเวทนาไม่เที่ยง  Sutta Pitaka  Samyutta Nikaya  
Salayatana Vagga, Anicca Sutta on the impermanence of feelings (Samyutta Nikaya, Salayatana 
Vagga, Anicca Sutta, on the impermanence of feelings , 2539; 18/270/303)  

 
 

4) จำแนกตามผัสสะที่เกิดจากอายตนะ 6  
(1) จักขุสัมผัสสชาเวทนา คือความรู้สึกที่เกิดจากการสัมผัสทางตา เห็นสิ่งที่ต้องตาพอใจแล้ว

เป็นสุข หรือเห็นสิ่งไม่ชอบใจแล้วเป็นทุกข์ หรือรู้สึกเฉย ๆ วางเฉยได้เมื่อเห็นทั้งสิ่งที่พอใจและไม่พอใจ  



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  7. 
ปีที ่ 6  ฉบบัที ่3   กนัยายน - ธนัวาคม   2568 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

(2) โสตสัมผัสสชาเวทนา คือ ความรู้สึกที่เกิดจากการสัมผัสทางหู ได้ยินเสียงไพเราะ แล้วเป็น
สุข ได้ยินเสียงดุด่าว่ากล่าวหรือเสียงคนทะเลาะกัน เสียงที่ไม่ชอบใจ แล้วไม่สบายใจเป็นทุกข์ หรือวางเฉยได้ไม่
ทุกข์ไม่สุขเมื่อได้ยินเสียงที่ชมเชยหรือตำหนิติเตียนตน  

(3) ฆานสัมผัสสชาเวทนา คือความรู้สึกที่เกิดจากการสัมผัสทางจมูก ได้กลิ่นอย่างใดอย่างหนึ่ง
แล้วเป็นสุขหรือเป็นทุกข์ หรือไม่สุขไม่ทุกข์ เฉย ๆ เช่น เมื่อได้กลิ่นดอกมะลิคนที่ชอบอยู่แล้วก็รู้สึกชื่นใจเป็นสุข
เวทนาทางใจ แต่คนที่แพ้เกสรดอกไม้และกลิ่นดอกไม้ พอได้กลิ่นดอกมะลิหรือดอกไม้หอม กลับปวดศีรษะก็เป็น
ทุกข์ทางกาย แต่ทางใจอาจรู้สึกเฉย ๆ ไม่สุขไม่ทุกข์   

(4) ชิวหาสัมผัสสชาเวทนา คือความรู้สึกที่เกิดจากการสัมผัสทางลิ้น ได้ลิ้มรสสิ่งใดสิ่งหนึ่งแล้ว
เป็นสุข ทุกข์หรือไม่สุขไม่ทุกข์ เฉย ๆ เด็กได้ขนมที่อร่อยก็ชื่นใจเป็นสุขเวทนาต้องรับประทานยาขมก็รู้สึกเป็นทกุข์ 
ไม่อยากรับประทานจนร้องไห้ แต่ผู้ใหญ่รู้สึกเฉย ๆ ไม่สุขไม่ทุกข์  เมื่อรับประทานของอร่อยหรือยาขม เป็นต้น 

(5) กายสัมผัสสชาเวทนา คือความรู้สึกท่ีเกิดจากสัมผัสทางกาย กายสัมผัสกับสิ่งใดสิ่งหนึ่งแล้ว
เป็นสุข ทุกข์หรือไม่สุขไม่ทุกข์ เฉยๆ คนสวมเสื้อผ้าที่อ่อนนุ่มเบาสบายก็เป็นสุข สวมเสื้อผ้าเนื้อหนากระด้าง
ในขณะอากาศร้อนก็ไม่สบายกายหรืออาบน้ำอุ่นแล้วเป็นสุข อาบน้ำเย็นแล้วไม่สบายตัวรู้สึกหนาวจึงเป็นทุกข์จน
ร้องไห้ แต่ผู้ใหญ่เมื่อต้องอาบน้ าเย็นก็ไม่สุขไม่ทุกข์เฉย ๆ เป็นต้น 

(6) มโนสัมผัสสชาเวทนา คือความรู้สึกท่ีเกิดจากสัมผัสทางใจ ใจคิดถึงสิ่งใดสิ่งหนึ่งแล้วเป็นสุข 
เป็นทุกข์หรือไม่สุขไม่ทุกข์ เฉย ๆ เช่นหนุ่มสาวยามมีความรัก ใจคิดถึงความรักที่สมหวังก็เป็นสุข แต่คนที่ไม่
สมหวังเมื่อคิดถึงความรักก็เป็นทุกข์ แต่ผู้ใหญ่ที่ผ่านโลกมานานเห็นเป็นเรื่องธรรมดา ชาชินแล้วกลับไม่ทุกข์และ
ไม่สุข เมื่อผิดหวังในเรื่องใดเรื่องหนึ่งมีสติจึงรู้สึกเฉย ๆ เป็นต้น   ทีฆนิกาย ปาฎิกวรรค สังคีติสูตร  Suttanta 
Pitaka, Digha Nikaya, Patika Section, Sangiti Sutta, Sangiti Section ( Thai Tripitaka , 2539: 
11/323/317) และในพระสุตตันตปิฎก  สังยุตตนิกาย นิทานวรรค  เวทนานานัตตสูตร ว่าด้วยความต่างแห่ง
เ ว ทนา  Samyutta Nikaya, Nitanavagga, Vedanānāṇatta Sutta, on the difference of feelings (Thai 
Tripitaka , 2539; 16/88/172-173)   

5) จำแนกตามสภาวธรรมและตามผัสสะ 
(1) เวทนาที่เกิดร่วมกับโสมนัส  คือความสุขตามบ่อเกิด 6 ประการ ได้แก่ สุขเวทนาที่เกิดขึ้น

เมื่อตา หู จมูก ลิ้น กาย หรือใจ ได้สัมผัสกับอารมณ์อย่างใดอย่างหนึ่งซึ่งที่เป็นอารมณ์ท่ีชอบใจ พอใจ 
(2) เวทนาที่เกิดร่วมกับโทมนัส คือ ความทุกข์ตามบ่อเกิด 6 ประการ ได้แก่ ทุกขเวทนาที่

เกิดข้ึนเมื่อตา หู จมูก ลิ้น กาย หรือใจ ได้สัมผัสกับอารมณ์อันเป็นที่ไม่ชอบใจไม่น่าปรารถนาอย่างใดอย่างหนึ่ง 
(3) เวทนาที่เกิดร่วมกับอุเบกขา คือความรู้สึกเฉย ๆ ตามบ่อเกิด 6 ประการ ได้แก่ความรู้สึก

เฉยๆ ที่เกิดขึ้นเมื่อตา หู จมูก ลิ้น กายหรือใจ ได้สัมผัสกับอารมณ์ที่เป็นกลาง ๆ อย่างใด  อย่างหนึ่ง  ในพระ
สุตตันตปิฎก  สังยุตตนิกาย สฬายตนวรรค  อนิจจสูตร  ว่าด้วยเวทนาไม่เที่ยง  Suttanta Pitaka, Samyutta 
Nikaya, Nitanavagga, Vedanānāṇatta Sutta, on the difference of feelings   (Thai Tripitaka , 2539; 
18/270/303)  

6) จำแนกเวทนา 18 ออกเป็นเคหสิตเวทนาและเนกขัมมสิตเวทนาเคหสิตเวทนา คือ เวทนาอาศัย
เรือน คือแบบชาวบ้าน ได้แก่ เวทนาที่เกิดกับบุคคลทั่วไป เช่น เวทนาที่เกิดจากเบญจกามคุณ ส่วนเนกขัมมสิต



8. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 6 No.  3  September - December  2025 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

เวทนา คือ เวทนาที่อาศัยการออกจากกาม  คือความสละ สงบ อรรถกถาพระสุตตันตปิฎก  สังยุตตนิกาย สา
ร ัตถปกาส ิน ี  สฬายตนวรรคอรรถกถา The Samyutta Nikaya, Saratthapakasini, Salayatanavargga 
Commentary (Commentaries Thai Tripitaka, 2558; 4/2/54-56)  จำแนกได้ 36 ประการ คือ 1.เคหสิต
โสมนัส (โสมนัสอิงเรือน) 6 ประการ  2. เนกขัมมสิตโสมนัส (โสมนัสอิงเรือน) 6 ประการ 3.เคหสิตโทมนัส 
(โทมนัสอิงอาศัยเรือน) 6 ประการ 4.เนกขัมมสิตโทมนัส (โทมนัสอิงเรือน) 6 ประการ 5.เคหสิตอุเบกขา (อุเบกขา
อิงเรือน) 6 ประการ 6.เนกขัมมสิตอุเบกขา (อุเบกขาอิงเรือน) 6 ประการ รวมเป็นเวทนา 36 ประการ  พระ
สุตตันตปิฎก  สังยุตตนิกาย สฬายตนวรรค  อัฏฐสตสูตร  ว่าด้วยเวทนา 108 ประการ  Suttanta Pitaka, 
Samyutta Nikaya, Salayatana Section, Atthasata Sutta, on the 108 types of feelings (Thai Tripitaka 
, 2539; 18/270/303-304)  

7) จำแนกเวทนา 36 ประการออกตามกาลทั้ง 3 
เวทนาทั้ง 36 ประการดังกล่าว  ยังสามารถจำแนกตามกาลได้ทั้ง 3 กาล ดังนี้ 
(1) เวทนาที่เป็นอดีต 36 ประการ ได้แก่ เวทนาทั้ง 36 ประการ ที่เกิดขึ้นเมื่อคิดถึงเรื่องราวที่

เกิดในอดีต เช่น นึกถึงรูปที่เคยเห็นในอดีตแล้วเกิดสุขเวทนาหรือทุกขเวทนาหรืออทุกขมสุขเวทนาขึ้นมาอีก เป็นต้น 
(2) เวทนาที่เป็นอนาคต 36 ประการ ได้แก่ เวทนาทั้ง 36 ประการที่เกิดขึ้นเมื่อคิดไปถึง

เรื่องราวในอนาคต เช่นนึกถึงว่าจะได้พบเห็นคนที่ตนรักในวันรุ่งขึ้น แล้วเกิดสุขเวทนา(ด้วยดีใจ) เกิดทุกขเวทนา
(ด้วยไม่สมหวังในรัก)หรือเกิดอทุกขมสุขเวทนา(ด้วยทำใจได้แล้วว่าไม่คู่ควรกัน) เป็นต้น  

(3) เวทนาที่เป็นปัจจุบัน 36 ประการ ได้แก่ เวทนาทั้ง 36 ประการที่เกิดขึ้นในปัจจุบัน เช่น 
ในขณะที่ตาเห็นรูปที่พอใจก็เกิดสุขเวทนา หูได้ยินเสียงที่ไม่เป็นที่พอใจ ก็เกิดทุกขเวทนา เป็นต้น พระสุตตันตปิฎก  
สังยุตตนิกาย สฬายตนวรรค  อัฏฐสตสูตร  ว่าด้วยเวทนา 108 ประการ Suttanta Pitaka, Samyutta Nikaya, 
Salayatana Section, Atthasata Sutta, on the 1 0 8  types of feelings  ( Thai Tripitaka , 2 5 3 9 ; 
18/270/303-304) 

สรุปได้ว่า เวทนาแม้จะมีจำนวนมาก บวกเข้ากับเวทนา 3 อีกคือ สุขเวทนา ทุกขเวทนา และอทุกขม
สุขเวทนาหรืออุเบกขาเวทนา ล้วนแต่เป็นเรื่องเดียวกัน ข้อความหรือเรื่องราวที่ปรากฏในพระไตรปิฎกและอรรถ
กถาล้วนแต่กล่าวถึงเวทนา 3 เป็นส่วนมาก เพราะเป็นเรื่องที่เนื่องด้วยชีวิตของมนุษย์ทั่วไป และได้สัมผัสถูกต้อง
เป็นปกติทั่วไปอยู่แล้ว ดังนั้น จึงนับว่าเวทนา 3 มีอิทธิพลอย่างมากต่อวิถีชีวิตของบุคคล และโดยเฉพาะเป็น
เครื่องมือสำคัญในการเจริญวิปัสสนา 

วิธีการกำหนดรู้เวทนา 
เมื่อผู้เจริญวิปัสสนาปฏิบัติไป ๆ ก็จะเกิดสภาวธรรมคือเวทนาต่าง ๆ ขึ้น พึงกำหนดตามแนวทางการ

เจริญเวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน คือการพิจารณาอย่างมีจิตตั้งมั่นโดยชอบ โดยต้องมีสติกำหนดพิจารณาเห็น
เวทนาทั้งในภายนอกอยู่ มีความเพียร มีสติ มีสัมปชัญญะ กำจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลกออกเสียได้ เมื่อผู้เจริญ
วิปัสสนาพิจารณาเห็นเวทนาทั้งหลายทั้งภายในภายนอกอยู่อย่างนี้ จิตย่อมตั้งมั่นโดยชอบ  ย่อมผ่องใสโดยชอบใน
เวทนานุปัสสนา ทีฆนิกาย มหาวรรค ชนวสภสูตร ว่าด้วยชนวสภยักษ์ ทรงพยากรณ์ชาวบ้านนาทิกคาม Digha 
Nikaya, Mahavagga, Chanvasabha Sutta, regarding Chanvasabha Yaksha ( Thai Tripitaka, 2539; 
10/289/223) เป็นต้น ในพระสุตตันตปิฎก ทีฆนิกาย มหาวรรค ชนวสภสูตร ว่าด้วย  ชนวสภยักษ์ ทรงพยากรณ์



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  9. 
ปีที ่ 6  ฉบบัที ่3   กนัยายน - ธนัวาคม   2568 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ชาวบ้านนาทิกคาม  Digha Nikaya, Mahavagga, Chanvasabha Sutta, regarding Chanvasabha Yaksha  
(Thai Tripitaka , 2539; 10/380/313-314) เพราะมีการกำหนดจดจ่อ ต่อเนื่องอยู่   ผู้ปฏิบัติจะเกิดสมาธิ เมื่อมี
สมาธิพร้อมดีแล้ว ย่อมรู้ชัดเวทนาพร้อมทั้งเหตุเกิดเหตุดับ ข้อปฏิบัติให้เข้าถึงความดับเวทนา ดังพระพุทธดำรัสว่า 
ผู้มีจิตเป็นสมาธิ ย่อมรู้ชัดเวทนา 3 ประการ พร้อมทั้ง(รู้ชัด)เหตุเกิด เหตุดับ และข้อปฏิบัติให้เข้าถึงความดับ
เวทนาและบรรลุนิพพานได้ เมื่อกำหนดพิจารณาไป ๆ ก็จะเกิดปัญญาขึ้นและรู้เห็นโดยชอบ คือเห็นว่าสุขเวทนา
ว่าเป็นทุกข์ เห็นทุกขเวทนาว่าเป็นดุจลูกศร เห็นอทุกขมสุขเวทนาว่าเป็นสภาวะ อันสงบ ชื่อว่าผู้รู้เห็นโดยชอบ 
พระสุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย อิติวุตตกะ ปฐมเวทนาสูตร ว่าด้วยเวทนา Suttanta Pitaka, Khuddaka Nikaya, 
Itivuttaka, First Vedanā Sutta, on feelings (Thai Tripitaka , 2539; 25/52/405) พร้อมทั้งตรัสชักชวนให้
สาวกพากันเจริญอริยมรรคมีองค์แปดเพื่อการกำหนดรู้ เพื่อความสิ้นไป และเพื่อละเวทนาทั้งหลายนั้นเสีย พระ
สุตตันตปิฎก สังยุตตนิกาย มหาวารวรรค เวทนาสูตร ว่าด้วยเวทนาSuttanta Pitaka, Samyutta Nikaya, 
Mahavara Section, Vedana Sutta, on feelings (Thai Tripitaka, 2539; 19/169/98) ที ่สำคัญกว่านั ้น คือ
การที่จะกำหนดพิจารณาเวทนาทั้งหลายได้อย่างรู้  เท่าทัน ก็ต้องกำหนดพิจารณาเจริญวิปัสสนาตามแนวทางแห่ง
สติปัฏฐาน 4 เท่านั้น พระสุตตันตปิฎก สังยุตตนิกาย มหาวารวรรค เวทนาสูตร ว่าด้วยเวทนา Suttanta Pitaka, 
Samyutta Nikaya, Mahavara Section, Vedana Sutta, on feelings  (Thai Tripitaka , 2539; 19/145/272)  

นอกจากนี้ เมื่อผู้เจริญวิปัสสนากำหนดพิจารณาสภาวธรรมในอิริยาบถทั้ง 4 คือ ยืน เดิน นั่ง นอน 
อยู่อย่างต่อเนื่อง ตามสมควรแก่เวลาแล้ว สภาวธรรมที่เป็นเวทนาต่าง ๆ โดยเฉพาะที่ทำความหวาดหวั่นให้กับผู้
ปฏิบัติก็คือทุกขเวทนาเป็นหลัก ท่านแนะนำวิธีการเพื่อการกำหนดไว้ว่าขณะปวดให้กำหนดว่า “ปวดหนอ ๆ” 
ขณะเจ็บกำหนดว่า “เจ็บหนอ ๆ” ขณะชากำหนดว่า“ชาหนอ ๆ” ขณะคันกำหนดว่า “คันหนอ ๆ” ขณะเมื่อย
กำหนดว่า “เมื่อยหนอ ๆ” ขณะแสบกำหนดว่า “แสบหนอ ๆ” เป็นต้น 

การกำหนดรู้เวทนานี้  เบื้องต้นผู้ปฏิบัติจะต้องประกอบด้วยองค์ธรรมคือพละ 5 ซึ่งเป็นธรรมอัน
เป็นกำลัง ที่จะทำให้เกิดความเข้มแข็งมั่นคงดำรงอยู่ได้ในเมื่อตนปฏิบัติธรรมแล้วเกิดสมาธิและเหตุการณ์ต่าง ๆ
อย่างไม่หวั่นไหว ทั้งเป็นธรรมที่เกื้อหนุนแก่การเจริญอริยมรรค ได้แก่ ศรัทธา ความเชื่อมั่น วิริยะความพากเพียร 
สติความระลึกรู้ สมาธิความตั้งใจมั่น และปัญญาความรู้รอบรู้เท่าทันในกองสังขาร นอกจากนี้ยังต้องมีความอดทน
ให้มาก เพราะถ้ามีความอดทนน้อยก็จะเปลี่ยนอิริยาบถอยู่บ่อย ๆ ทำให้เสียสมาธิมาก ถ้าทนไม่ไหวจริง ๆ ก็ควร
กำหนดเวลาในการนั่งให้น้อยลงและค่อย ๆ เพ่ิมข้ึนไปทีละ 3 – 5 - 10 นาที เมื่อครบตามเวลาที่ตั้งใจไว้แล้ว ก็ให้
เปลี่ยนอิริยาบถไปเดินจงกรม เมื่อเดินจงกรมครบตามเวลาที่ได้กำหนดก็กลับมานั่ง พยายามเดิน – นั่ง สลับกันไป
มา ไม่ควรจะเดินหรือนั่งอย่างเดียว เพราะจะทำให้อิริยาบถหรืออินทรีย์ 5 ไม่สม่ำเสมอกัน ถ้าเป็นไปได้ควรต้อง
เดินและนั่งให้เท่า ๆ กันในแต่ละบัลลังก์ตั้งแต่เริ่มต้น การตามกำหนดรู้เวทนานี้เป็นตัวการปฏิบัติในเวทนานุปสัส
นาสติปัฏฐาน ผู้ปฏิบัติเมื่อต้องเผชิญหน้ากับทุกขเวทนาจะต้องวางใจให้เป็นกลาง ไม่มีความอยากให้เวทนาหายไป 
ไม่อยากเอาชนะ ไม่อยากรู้ว่ามันจะดับหรือไม่ดับอย่างไร ให้ผู้ปฏิบัติทำหน้าที่เพียงแค่การเฝ้าดูอย่างมีสติเท่านั้น 
ซึ่งวิธีการกำหนดเวทนามีอยู่ 3 วิธี  

1. การกำหนดแบบเผชิญหน้า คือ ตั้งใจกำหนดแบบไม่ท้อถอย ไม่กลัวตาย โดยเอาจิตไปจดจ่อที่
อาการปวด จี้ลงไปตรงบริเวณที่กำลังปวดมากที่สุด วิธีนี้นักปฏิบัติจะค่อนข้างเหน็ดเหนื่อย เพราะต้องใช้พลังจิต
อย่างทุ่มเทและจดจ่อมากท่ีสุด แตท่ว่ามีประโยชน์ในการรู้แจ้งทุกข์ลักษณะอย่างพิเศษ 



10. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 6 No.  3  September - December  2025 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

2. การกำหนดแบบลอบทำร้าย คือตั้งใจกำหนดแบบจู่โจม ในตอนแรก ๆ พอรู้สึกว่ากำลังความ
เพียรมีน้อยก็ถอยออกมาเตรียมความพร้อมใหม่ เมื่อพร้อมแล้วก็เข้าไปกำหนดอีก เช่น  ขณะกำหนดอาการปวด
อยู่นั้น ความปวดกลับทวีความรุนแรงมากขึ้น จนไม่สามารถทนไหว จึงหยุดกำหนดรู้อาการปวด  แต่เปลี่ยนไป
กำหนดรู้อาการพอง-ยุบ หรืออารมณ์อ่ืน ๆ แทน แต่ยังไม่ถึงขั้นท่ีต้องเปลี่ยนอิริยาบถไปยืนหรือเดินในขณะนั้น  

3. การกำหนดแบบเฝ้าดูหรือสังเกตการณ์ คือเมื่อรู้สึกว่าปวดหรือเจ็บมากก็มิได้ไปกำหนด  ตอก
ย้ำลงไปอีก เพียงแต่กำหนดรู้ กำหนดดูด้วยสติปัญญาอยู่เฉย ๆ เช่น กำหนดว่า “ปวดหนอ ๆ” “เจ็บหนอ ๆ” 
“เมื่อยหนอ ๆ” “ชาหนอ ๆ” หรือ “รู้้หนอ ๆ” เป็นต้น ไม่เน้นหรือย้ำ อุปมาเหมือนทหารที่เฝ้าดูข้าศึกอยู่บนที่สูง
หรือหอสังเกตการณ์ ไม่ได้ทำการสู้รบกับข้าศึกแต่ประการใด เพียงแต่เฝ้าสังเกตการณ์ดูความเคลื่อนไหวของข้าศึก
เท่านั้น พระโสภณมหาเถระ (มหาสีสยาดอ) มหาสติปัฏฐานสูตร  Phra Sobhon Mahathera (Maha Sisayadao), 
Mahasatipaṭṭhāna Sutta  (Phra Sobhon Mahathera (Maha Sisayadao, 2006, p. 252) 

โดยสรุปแล้ว เวทนาทั้งหลายมีอยู่ 3 ประการ คือ สุขเวทนา ทุกขเวทนา และอทุกขมสุขเวทนานั่นเอง 
วิธีการกำหนดรู้เวทนามีทั้งแบบเผชิญหน้า เอาสติจี ้ไปยังจุดที่อาการปวด เป็นต้น กำหนดแบบตายเป็นตาย 
กำหนดแบบสู้พลางถอยพลาง และกำหนดแบบสังเกตการณ์เฝ้าดู ที่สำคัญคือผู้ปฏิบัติต้องมีความเพียร  มีสติ มี
สัมปชัญญะ ตามดูตามรู้ตามเห็นอาการสภาวธรรมต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นในปัจจุบันขณะให้ได้ ข้อควรระวังหรือหลักการ
ยกเว้นในการกำหนดรู้เวทนา 4 ประการ คือ 

1. อย่าอยากให้เวทนานั้นหายไป ขณะที่กำหนดว่า “ปวดหนอ ปวดหนอ” ผู้ปฏิบัติมักจะคิดไป
ด้วยว่าเมื่อใดหนอเวทนานั้นจะหายไปสักที แล้วก็กำหนดเร่ง ๆ ไป หากกำหนดอย่างนี้เวทนานั้นจะข้ึน-ลง  ขึ้น-ลง 
บางครั้งก็รุนแรงขึ้นกว่าเก่า เพราะใจเรามีความโลภอยากให้เวทนานั้นหายไป 

2. อย่าคิดเอาแพ้เอาชนะกับเวทนา ประเภทที่นึกว่า “ฉันไม่กลัวเธอหรอก เธอกับฉันใครจะแน่
กว่ากัน” คิดแบบนี้มีแต่ทางพ่ายแพ้ หากคิดจะสู้กับเวทนาจะไม่มีทางชนะ 

3. อย่าอยากรู้ว่าเวทนาจะหายไปแบบไหน เช่น พอได้ยินบางคนเล่าว่าเวทนาวิ่งไปออกปลาย
เท้าบ้าง อุ้งเท้าบ้าง ข้างบนบ้าง เราก็เกิดความอยากรู้ขึ้นมาบ้างว่าเวทนาของเราจะหายไป  ดับไปทางใด ข้อนี้ไม่
พึงคิด เรามีหน้าที่กำหนดรู้ไปเรื่อย ๆ ก็พอ เวทนาจะหายไปแบบไหนก็จะรู้ได้โดยไม่ต้องคิด 

4. พึงกำหนดรู้เวทนาด้วยใจเป็นกลาง อย่าไปหลงดีใจว่าเวทนาจะดับแล้ว ๆ หรือไปลุ้นว่าเวทนา
ใกล้จะออกแล้ว ๆ เรามีหน้าที่กำหนดรู้เท่านั้น ไม่ใช่กำหนดเพื่อไล่เวทนา พระครูภาวนาสมณวัตร วิ. (ประจาก 
สิริวณฺโณ) สอบอารมณ์ส่งอารมณ์ Phrakhru Phawana Samanawat Wi. (Prajak Siriwanno), Examining the 
emotions, sending emotions (Phrakhru Phawana Samanawat Wi. (Prajak Siriwanno, 2016, p. 35) 

ดังนั้น ในการกำหนดรู้เวทนาต้องให้เป็นธรรมชาติ วางใจเป็นกลาง ไม่ให้กลายเป็นความโลภ ความ
โกรธและความหลง จึงพึงกำหนดเวทนาทุกอย่างที่เกิดขึ้นด้วยใจเป็นกลาง ไม่คิดอยากให้เวทนานั้นหายไปโดยเร็ว 
ไม่คิดเอาชนะเวทนา ไม่อยากจะรับรู้ว่าเวทนามันหายไปแบบไหน ผู้เจริญวิปัสสนามีหน้าที่เพียงกำหนดตามดู ตาม
รู้ และตามเห็นเท่านั้น 

การเจริญวิปัสสนา 
การเจริญวิปัสสนากรรมฐานแบบสติปัฏฐาน 4 นั้น ต้องเจริญให้ครบทั้ง 4 ฐาน ไม่ใช่ฐานเดียว  แต่

ก็ไม่ใช่จะพร้อมกันทุกฐาน และไม่ต้องเรียงลำดับฐานกันด้วย ในเบื้องต้นของการเดินจงกรม กำหนดรู้ “ขวาย่าง



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  11. 
ปีที ่ 6  ฉบบัที ่3   กนัยายน - ธนัวาคม   2568 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

หนอ - ซ้ายย่างหนอ” เป็นกายานุปัสสนาสติปัฏฐาน ผู้ปฏิบัติอาศัยกายเป็นหลักก่อน ขณะที่เดินอยู่นั้นใจเกิดฟุ้ง

ออกไป ทันทีที่ใจฟุ้งออกไปให้หยุดยืนกำหนดว่า “ฟุ้งหนอ ฟุ้งหนอ” เป็นการเจริญจิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน 

ถึงแม้ว่าจะเป็นฐานลำดับที่ 3 ก็จริง แต่เมื่ออะไรปรากฏเด่นชัดออกมาก็พึงกำหนดรู้ไปตามนั้น  ไม่ต้องไป

เรียงลำดับ ไม่ต้องไปรอให้เวทนานุปัสสนาสติปัฏฐานเกิดก่อนแล้วจึงจะไปกำหนดฟุ้งหนอ และไม่ต้องรอจะ

กำหนดให้พร้อมกันในทีเดียว ผู้ปฏิบัติกำหนดรู้พร้อมกันทั้ง 4 ฐานไม่ได้ จากนั้นขณะเดินจงกรมอยู่ได้ยินเสียงดัง

ขึ้นมาก็ให้หยุดยืนแล้วกำหนดว่า “ยินหนอ ยินหนอ ยินหนอ” เป็นการเจริญธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐาน  ข้ออื่น ๆ 

เช่น การเห็นก็กำหนดว่า “เห็นหนอ เห็นหนอ เห็นหนอ” เมื่อได้ยินก็กำหนดว่า “ยินหนอ ยินหนอ  ยินหนอ” เมื่อ

ได้กลิ่นก็กำหนดว่า “ได้กลิ่นหนอ ได้กลิ่นหนอ ได้กลิ่นหนอ” ได้ลิ้มรสก็กำหนดว่า “รสหนอ  รสหนอ รสหนอ” 

กายสัมผัสถูกต้องก็กำหนดว่า “ถูกหนอ ถูกหนอ ถูกหนอ” หรือ “สัมผัสหนอ สัมผัสหนอ สัมผัสหนอ” เป็นธัมมา

นุปัสสนาสติปัฏฐานทั้งหมด ปรากฏในอายตนะปัพพะ พึงจำไว้ว่า หากเดินจงกรมอยู่ แล้วเกิดอาการปวดขึ้นมาพึง

หยุดยืนแล้วกำหนดรู้อาการปวดนั้นว่า “ปวดหนอ ปวดหนอ ปวดหนอ” จนกระทั่งอาการปวดดับไปเอง โดยไม่

ต้องคำนึงถึงเวลา อย่างนี้เป็นการเจริญเวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน จะยืน เดิน นั่ง นอน ก็กำหนดรู้แบบเดียวกัน

หมด พระครูภาวนาสมณวัตร ว ิ. (ประจาก สิร ิวณฺ โณ)  สอบอารมณ์ ส ่งอารมณ์  Phrakhru Phawana 

Samanawat Wi. (Prajak Siriwanno), Examining the emotions, sending emotions  (Phrakhru Phawana 

Samanawat Wi. (Prajak Siriwanno, 2016, pp. 38-39) 

1) องค์ธรรมสำคัญในการเจริญวิปัสสนา 
อย่างไรก็ตาม  ในการเจริญวิปัสสนาต้องอาศัยองค์ธรรมที่สำคัญ และเป็นอุปการะต่อการ

ปฏิบัติธรรม ซึ่งองค์ธรรมที่สำคัญหลักขาดไม่ได้เลย ได้แก่ หลักอินทรีย์ 5 คือธรรมที่เป็นใหญ่ในกิจของตน โดยเป็น
เจ้าการในการทำหน้าที่และเป็นหัวหน้าสำสัมปยุตตธรรมในการครอบงำกำจัดธรรมที่เป็นปฏิปักษ์มี 5 คือ ศรัทธา 
วิริยะ สติ สมาธิ และปัญญา (ซึ่งมีข้อธรรมตรงกับพละ 5) และองค์ธรรมสำคัญที่ต้องใช้คู่กับการปฏิบัติธรรมอีก 3 
ข้อ ได้แก่ การมีความเพียร (อาตาปี) มีสติ (สติมา) และใช้สัมปชัญญะ เป็นตัวจักรสำคัญในการเฝ้าติดตามสังเกต
กำหนดรู้ปรากฏการณ์ทุก ๆ อย่างที่ปรากฏขึ้นในทวารทั้ง 6 เมื่อฝึกเจริญวิปัสสนาอยู่เป็นประจำ ต่อเนื่องสม่ำเสมอ
แล้ว ย่อมไดร้ับความสุขในชีวิตประจำวัน และในเอาชนะกิเลสตามนัยที่มาในสติปัฏฐานสูตรโดยแท้ 

2)ประโยชน์ของการเจริญวิปัสสนาตามแนวสติปัฏฐาน 4 
การเจรญิวปัิสสนามปีระโยชน์ในชีวิตประจำวันและประโยชน์สูงสุดคือนิพพาน การเจริญ

วิปัสสนานี้เป็นไปเพื่อความบริสุทธิ์ของเหล่าสัตว์ เพื่อก้าวล่วงโสกะ ปริเทวะ เพื่อดับทุกข์และโทมนัส เพ่ือ
บรรลุญายธรรม เพ่ือทำให้แจ้งนิพพาน พระสุตตันตปิฎก ทีฆนิกาย มหาวรรค มหาสติปัฏฐานสูตรว่าด้วยการเจริญ
สติปัฏฐาน  Suttanta Pitaka, Digha Nikaya, Mahavagga, Mahasatipaṭṭhāna Sutta of mindfulness (Thai 
Tripitaka, 2539; 10/373/301) สติปัฏฐานสังยุต อัมพปาลิวรรค หมวดว่าด้วยพระธรรมเทศนาที่อัมพปาลีวัน 
Suttanta Pitaka, Samyutta Nikaya, Mahavara Section, Satipatthana Section, Ambapali Section, 
Section on the Dhamma Sermon at Ambapali (Thai Tripitaka, 2539; 19/195/129) พระอภิธรรมปิฎก 
วิภังคปกรณ์ สติปัฏฐานวิภังค์ สุตตันตภาชนีย์ Abhidhamma Pitaka, Vibhanga Parable, Satipatthana 
Vibhanga, Sutta Parable  (Thai Tripitaka, 2539; 35/355-389/306-327) 



12. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 6 No.  3  September - December  2025 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

การกำหนดรู้เท่าทันเวทนา (1) ทำให้ละความหงุดหงิด ลดความวิตกกังวล และความเครียดลดลง (2) 
มีสติรู้เท่าทันต่ออารมณ์ที่กำลังจะเกิดขึ้น (3) มีสติสัมปชัญญะดี (4) เข้าใจชีวิต คลายความยึดมั่นถือมั่น (5) 
บรรเทาและทำลายความโลภ โกรธ หลงได้ ช่วยให้ปล่อยวางความทุกข์ได้ สละความยึดมั่นถือมั่นได้ (6) เป็นเหตุ
ปัจจัยเพื่อการรู้แจ้งอริยสัจจ 4 ทำลายกองทุกข์ทั้งมวลได้ในปัจจุบันชาตินี้ หรือถ้าผู้ปฏิบัติ เจริญวิปัสสนาอย่าง
ต่อเนื่อง ท่านรับรองว่าจะไม่เกิน 7 ปี เป็นอย่างช้า ก็จะได้บรรลุอริยมรรคอริยผลอย่างใดอย่างหนึ่งแน่นอน  พระ
สุตตันตปิฎก ทีฆนิกาย มหาวรรค มหาสติปัฏฐานสูตร ว่าด้วยการเจริญสติปัฏฐาน  Suttanta Pitaka, Digha 
Nikaya, Mahavagga, Mahasatipaṭṭhāna Sutta of mindfulness (Thai Tripitaka , 2539; 10/372/301) 
และในพระสุตตันตปิฎก  มัชฌิมนิกาย มูลปัณณาสก์  กายานุปัสสนา  หมวดสัมปชัญญะ  Suttanta Pitaka, 
Majjhima Nikaya, Mulapannasaka, Contemplation of the Body, Section on Consciousness (Thai 
Tripitaka, 2539; 12/105/101)  เห็นได้ในตัวอย่างที่ขอยกมาเสนอ ดังนี้ 

3) ตัวอย่างการกำหนดรู้ทุกขเวทนา 
ในการกำหนดรู้เวทนา มีประโยชน์มากและสามารถประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวันได้ คือเพ่ือ

บรรเทาอาพาธต่าง ๆ บ้าง เพ่ือความผาสุกของกายและจิตบ้าง จนสามารถปล่อยวางความทุกข์และเอาชนะกิเลส
ได้ ยกตัวอย่าง เช่น  

(1) เรื่องพระพุทธเจ้าทรงกำหนดรู้เวทนากล้า เรื่องมีว่าในคราวที่พระพุทธองค์ถูกพระเทวทัต
ลอบทำร้ายหมายปลงพระชนม์ ทรงถูกก้อนหินกระทบพระบาทจนห้อพระโลหิตได้รับทุกขเวทนากล้าเมื่อหมอชีวก 
ทูลถามถึงความปวดแสบปวดร้อนที่ทรงได้รับจากแผลนั้น ตรัสตอบว่าความเร่าร้อนทั้งปวงของพระองค์นั้นสงบราบ
คาบหมดสิ้นแล้ว ตั้งแต่คราวตรัสรู้อนุตตรสัมมาสัมโพธิญาณ ในอรรถกถา พระสุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย ธรรมบท
อ ร ร ถ ก ถ า  Khuddaka Nikaya, Dhammapada Commentary, Suttanta Pitaka Commentary 
(Commentaries Thai Tripitaka , 2539; 1/365/368) แต่พระองค์ทรงมีพระสติกำหนดรู้ และอยู่เหนือเวทนาได้ 

(2) เรื่องพระมหากัสสปะเจริญสติกำหนดรู้เวทนา เมื่อครั้งที่ท่านอาพาธไม่สบายอย่างหนัก
พระพุทธเจ้าเสด็จไปเยี่ยมไข้ ตรัสถามถึงอาการอาพาธ ท่านเล่าอาการให้รู้ว่าอาพาธหนักมาก พระพุทธเจ้าตรัส
โพชฌงค์ให้ฟังให้ระลึกถึงและชักชวนให้เจริญโพชฌงค์ 7 ประการ ท่านได้ปฏิบัติตามและกำหนดเวทนาไปด้วย  
เมื่อพระพุทธเจ้าทรงแสดงโพชฌงค์ปริตรจบ พระมหากัสสปะปลื้มปีติ ชื่นชมภาษิตของพระพุทธเจ้า และหายจาก
อาพาธที่มีเวทนากล้า ทั้งเวทนานั้นท่านก็ละได้โดยสิ้นเชิง ในพระสุตตันตปิฎก สังยุตตนิกาย มหาวารวรรค     
ปฐมคิลานส ูตร ว ่าด ้วยผ ู ้อาพาธ  Suttanta Pitaka, Samyutta Nikaya, Mahavara Section, First Kilana 
Sutta, on the sick person (Mahachulalongkornrajavidyalaya, 2539 ; 19 /195 /129 )  และ ในพระ
สุตตันตปิฎก สังยุตตนิกาย มหาวารวรรค สติปัฏฐานสังยุต อัมพปาลิวรรค หมวดว่าด้วยพระธรรมเทศนาที่อัม
พปาล ี ว ั น  Suttanta Pitaka, Samyutta Nikaya, Mahavara Section, Satipatthana Section, Ambapali 
Section, Section on the Dhamma Sermon at Ambapali (Thai Tripitaka, 2539; 19/195/129) 

(3) เรื่องพระติสสะกำหนดรู้เวทนากล้า เรื่องมีว่าพระติสสะได้สละทรัพย์ 40 โกฏิออกบวช
เจริญวิปัสสนาอยู่ อดีตภรรยาจ้างโจร 500 ให้ไปปลงชีวิตท่าน เมื่อพวกโจรพากันมาล้อมท่านไว้ กำลังจะสังหาร
ท่าน ท่านได้ขอโอกาสปฏิบัติธรรมสักหนึ่งคืน พวกโจรยินยอมด้วยการให้ท่านทุบเท้าของตนเองจนกระดูกแตกทั้ง
สองข้าง จากนั้นพวกโจรได้พากันนั่งพักนอนพักรออยู่ใกล้ ๆ ขณะที่พระเถระทำการข่มเวทนาด้วยการกำหนดรู้



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  13. 
ปีที ่ 6  ฉบบัที ่3   กนัยายน - ธนัวาคม   2568 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

จากนั้นได้พิจารณาเห็นความบริสุทธิ์ของศีล จนเกิดปีติและปราโมทย์ จึงยกจิตขึ้นสู่อารมณ์วิปัสสนาโดยลำดับ
เจริญวิปัสสนาตลอด 3 ยาม ครั ้นเวลารุ ่งอรุณก็ได้บรรลุธรรมเป็นพระอรหันต์  มัชฌิมนิกาย ปปัญจสูทนี             
มูลปัณณาสกอรรถกถา อรรถกถาพระสุตตันตปิฎก Suttanta Pitaka, Samyutta Nikaya, Mahavara Section, 
First Kilana Sutta, on the sick person (Commentaries Thai Tripitaka, 2558; 1/106/355-356) 

(4) เรื่องภิกษุ 30 รูปกับการกำหนดทุกขเวทนา เรื่องมีว่าภิกษุ 30 รูปเรียนกรรมฐานจาก
สำนักของพระพุทธเจ้าแล้วไปปฏิบัติธรรมในป่า ทำข้อตกลงว่าจะไม่ไปมาหาสู่กัน ได้พากันเร่งปฏิบัติธรรมตลอด 3 
ยาม ต่อมามีเสือเข้ามากัดกินภิกษุไปทีละรูปสองรูป จนพระภิกษุหายไปถึง 10 รูปค่อยรู้เรื่อง ครั้นถึงวันอุโบสถจึง
ได้สอบถามกัน และตกลงว่าใครถูกเสือกัดให้ร้องบอกเพื่อนด้วย จนกระทั่งเสือกัดภิกษุอีกรูปหนึ่ง  คาบไปเพื่อจะ
กิน ภิกษุที่เห็นต่างถือคบเพลิงตามไป ภิกษุรูปที่ถูกเสือกัดเห็นว่าตนเองไม่รอดแน่แล้ว  และภิกษุ รูปที่เหลือต่าง
เห็นพ้องต้องกันว่าโอกาสเช่นนี้เหมาะแก่การพิจารณาธรรม เพื่อเอาชนะกิเลส เมื่อเหตุการณ์ใกล้ต่อความตาย
ปรากฏชัดเช่นนี้ ภิกษุรูปที่ถูกเสือกัดนั้น ขณะนอนอยู่ในปากเสือโคร่งท่านจึงพิจารณาข่มเวทนานั้นแล้วเจริญ
วิปัสสนา ได้บรรลุพระโสดาบันในเวลาที่เสือเคี้ยวกินถึงข้อเท้า บรรลุพระสกทาคามีในเวลาที่เสือเคี้ยวกินถึงเข่า 
บรรลุพระอนาคามีในเวลาเสือเคี้ยวกินถึงท้อง ขณะที่หัวใจยังไม่ถูกเสือเคี้ยวกินนั่นแล ก็ได้บรรลุพระอรหันต์พร้อม
ด้วยปฏิสัมภิทาทั้งหลาย อรรถกถาพระสุตตันตปิฎก มัชฌิมนิกาย ปปัญจสูทนี มัชฌิมปัณณาสก อรรถกถา 
Commentaries Thai Tripitaka. The Middle Nikaya, the Fivefold Discipleship, the Middle 
Commentary  (Commentaries Thai Tripitaka, 2558; 1/106/357) 

(5) เรื่องพระปีติมัลลเถระกำหนดเวทนากล้า เรื่องมีว่า พระปีติมัลลเถระ ครั้งเป็นฆราวาสได้
ฟังธรรมเทศนาว่ารูปไม่ใช่ของตน จงละรูปนั้นเสีย เมื่อละรูปได้แล้วจักเป็นประโยชน์เกื้อกูล เพื่อความสุขสิ้นกาล
นาน ดังนี้ กลับได้คิดว่ามิใช่แต่รูปเท่านั้นที่มิใช่ของตน แม้เวทนาก็ไม่ใช่ของตน จึงกำหนดพิจารณาข้อธรรมนี้จน
ขึ้นใจ แล้วออกบวช พาภิกษุ 30 รูปไปปฏิบัติธรรมในป่า เมื่อเท้าเดินจงกรมไม่ไหวก็คุกเข่าเดินจงกรม ในคืน
นั้นเองขณะที่ท่านคุกเข่าเดินจงกรมอยู่นั้น นายพรานเนื้อมาพบเข้าสำคัญว่าเป็นเนื้อจึงพุ่งหอกออกไปถูกท่านทะลุ
อก (ยังไม่มรณภาพ) ท่านให้เขาดึงหอกออกแล้วใช้เกลียวหญ้าอุดปากแผลห้ามเลือดไว้แล้วให้เขาจับตัวพยุงนั่งบน
แผ่นหิน เจริญวิปัสสนาได้บรรลุพระอรหันต์พร้อมด้วยปฏิสัมภิทา  อรรถกถา พระสุตตันตปิฎก  ทีฆนิกาย        
ส ุม ั งคลว ิลาส ินี    ส ีลข ันธวรรคอรรถกถา  Digha Nikaya, Sumangkhala Vilasini, Sila Khandhavagga 
Commentary (Mahachulalongkornrajavidyalaya, 2559; 14/300/269) 

(6) เรื่องอนาถปิณฑิกเศรษฐีป่วยหนัก เรื่องมีว่า คราวที่ท่านอนาถปิณฑิกเศรษฐีป่วยหนัก ลุก
จากที่นอนไม่ได้ และก่อนที่จะเสียชีวิตนั้น พระสารีบุตรเถระกับพระอานนท์เถระไปเยี่ยมไข้สอบถามอาการ        
ซึ่งอนาถปิณฑิกเศรษฐีเล่าถึงอาการที่เป็นไขห้นักให้พระเถระฟังว่า รู้สึกในกระหม่อมเหมือนมีลมกล้า มีอาการ  ดัง
คนมีกำลังเอาของแหลมทิ่มกระหม่อม มีลมกล้ารัดศีรษะเหมือนคนมีกำลังใช้ชะเนาะขันที่ศีรษะ ในท้องก็มี  ลม
กล้า มีเวทนาเหมือนเพชฌฆาตฆ่าโคใช้มีดคมสำหรับแล่เนื้อกว้านที่ท้อง และมีความรุ่มร้อนในกายเหลือเกิน  
เหมือนคนมีกำลังสองคนช่วยกันจับคนมีกำลังน้อยกว่าที่อวัยวะต่าง ๆ แล้วนาบย่างในหลุมถ่านเพลิง ทุกขเวทนา
หนักจนทนไม่ไหว เมื่อฟังจบพระสารีบุตรได้แสดงธรรมโดยย่อให้ท่านพิจารณาสำเหนียกให้ได้ว่าไม่ให้ยึดมั่นถือมั่น
ในตา หู จมูก ลิ้น กายและใจ ในรูป เสียง กลิ่น รูป สัมผัส ธรรมารมณ์ และวิญญาณที่อาศัยอายตนะเหล่านั้นเกิด 
และสำทับว่า ให้เศรษฐีปล่อยวางความยึดมั่นถือมั่นในโลกนี้ และวิญญาณที่อาศัยโลกนี้ จักไม่ยึดมั่นถือมั่นโลกหน้า 



14. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 6 No.  3  September - December  2025 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

และวิญญาณที่อาศัยโลกหน้า ตลอดจนอารมณ์ที่เราได้เห็นได้ฟัง ได้ทราบ ได้รู้แจ้ง ได้แสวงหา ได้พิจารณาด้วยใจ
แล้ว เราจักไม่ยึดมั่นถือมั่นอารมณ์นั้น และวิญญาณที่อาศัยอารมณ์นั้นจักไม่มีแก่เรา ดังนี้ เมื่อฟังแล้วอนาถปิณ -
ฑิกเศรษฐีร้องไห้น้ำตาไหล ได้กล่าวขอพรกับพระเถระท้ังสองว่า ธรรมมีกถาที่ลึกซึ้งแบบนี้ขอให้ฆราวาสได้มีโอกาส
สดับบ้าง เพราะหากไม่ได้สดับก็จะเสียโอกาสในการรู้แจ้งเห็นธรรม จะเสื่อมคลายจากธรรม จะเป็นผู้ไม่รู้ธรรม
เพราะไม่ได้สดับ เมื่อพระเถระทั้งสองกลับไปไม่นาน เศรษฐีก็สิ้นใจตายไปบังเกิดเป็นเทพบุตร พระสุตตันตปิฎก 
มัชฌิมนิกาย อุปริปัณณาสก์ สฬายตนวรรค ว่าด้วยอายตนะ 6 ประการ Suttanta Pitaka, Majjhima Nikaya, 
Uparipannasaka, Salayatana Section, Section on the Six Elements of the Sāyatana  (Thai Tripitaka 
, 2539; 14/385-388/435-440) 

การกำหนดรู้เวทนา มีประโยชน์มากทั้งในการดำเนินชีวิตประจำวัน ทั้งในการปฏิบัติวิปัสสนา ทั้งใน
เวลาปกติและในเวลาป่วยไข้หนัก และเป็นเรื่องที่ไม่เกินวิสัยสำหรับคนทั่วไปที่สนใจใคร่เรียนรู้ ฝึกฝนการปฏิบัติ 
ไม่จำกัดเฉพาะหมู่พระสงฆ์เท่านั้น พึงทราบว่าการกำหนดรู้เวทนา เพื่อการเจริญวิปัสสนานี้ แม้จะเป็นข้อที่ 2 ใน 
4 ของสติปัฏฐาน 4 ก็ตาม แต่เมื่อปฏิบัติไป ๆ จึงเกิดความรู้ว่าที่แท้แล้วสติปัฏฐานทั้ง 4 ล้วนเป็นอันหนึ่งอัน
เดียวกัน สภาวธรรมที่เกิดข้ึนก็สามารถเกิดขึ้นได้ในฐานทั้ง 4 คือฐานกาย ฐานเวทนา ฐานจิต และฐานธรรม โดยมี
องค์ธรรมสำคัญในการปฏิบัติเป็นชุดเดียวกัน ได้แก่ ศรัทธา วิริยะ สติ สมาธิ และปัญญา ประกอบพร้อมด้วยองค์
ธรรมที่สำคัญอีกคืออาตาปี มีความเพียรเผากิเลส สติมา มีสติความระลึกรู้ และสัมปชาโน ความรู้ตัวทั่วพร้อม วิธีที่
ใช้กำหนดรู้เวทนาอย่างน้อยมี 3 วิธี คือ(1) กำหนดแบบเผชิญหน้า (2) กำหนดแบบลอบทำร้ายหรือจู่โจม (3) แบบ
เฝ้าดูสังเกตการณ์หรือถอยทัพ เมื่อผู้ปฏิบัติเจริญเวทนานุปัสสนาสติปัฏฐานดีแล้ว ย่อมได้ รับภูมิคุ้มกันจิตที่ดี คือ
เป็นผู้รู้เท่าทันความทุกข์ รู้เท่าทันอารมณ์ แม้อารมณ์ทุกข์ก็รู้อารมณ์สุขก็รู้ อารมณ์เฉย ๆ ก็รู้ บรรเทาหรือทำลาย
ความโลภ โกรธ หลงได้ เป็นมรรคาสู่พระนิพพานในที่สุด   
สรุป   

เวทนา แปลว่า ธรรมชาติที่รู้สึก หรือธรรมชาติที่เสวยรสแห่งอารมณ์ ซึ่งอารมณ์หลักมี 3 คืออารมณ์
สุข อารมณ์ทุกข์และอารมณ์ไม่สุขไม่ทุกข์หรืออารมณ์กลาง ๆ เวทนามี 3 ลักษณะ คือ เมื่ออารมณ์เป็นสิ่งที่น่า
พอใจ เป็นสุขเวทนา ลักษณะของสุขเวทนามีทั ้งทางกายและใจ ถ้าได้ประสบอารมณ์ที ่ไม่น่าพอใจ ก็เป็น
ทุกขเวทนาทางกาย ลักษณะของทุกขเวทนามีทั้งทางกายและทางใจ เวทนาอีกลักษณะหนึ่งคือไม่สุข ไม่ทุกข์ แต่
เป็นความรู้สึกเฉย ๆ ทั้งทางกายและทางใจเรียกว่า อทุกขมสุขเวทนาหรืออุเบกขาเวทนา เช่นเวลาได้ยินเสียงคน
ทะเลาะกันแต่ใจเราวางเฉยได้โดยไม่รู ้สึกรำคาญหรือโกรธเคือง เพราะเรามีอุเบกขาเวทนา เมื่อกล่าวกว้าง ๆ 
เวทนามีมากถึง 108 อย่าง โดยแบ่งตามทางรับรู้อารมณ์ 2 แบ่งตามสภาวธรรม 3 แบ่งตามสภาวะอารมณ์และ
สภาวธรรม 5 แบ่งตามท่ีเกิดจากอายตนะ 6 แบ่งตามสภาวธรรมและผัสสะ แบ่งเป็นเคหสิตเวทนาและเนกขัมมสิต
เวทนา และแบ่งตามกาลทั้ง 3 เวทนาแม้จะมีมากมายหลายประการดังกล่าว แต่เวทนาที่มีอิทธิพลและปรากฏ
บ่อยที่สุดในชีวิตประจำวันทุก ในขณะย่อเหลือ 3 คือ สุขเวทนา ทุกขเวทนา และอทุกขมสุขเวทนาหรืออุเบกขา
เวทนา เพราะเป็นเรื่องที่เนื่องด้วยชีวิตของมนุษย์ทั่วไป จึงนับว่าเวทนา 3 มีอิทธิพลอย่างมากต่อวิถีชีวิตของบุคคล
ทั่วไป และโดยเฉพาะเป็นเครื่องมือสำคัญในการเจริญวิปัสสนา และเม่ือการเจริญวิปัสสนาเกิดเวทนากล้าขึ้น ท่าน
แนะนำวิธีกำหนดเวทนาไว้ 3 วิธี คือ (1) กำหนดแบบเผชิญหน้า ไม่กลัวตาย (2) กำหนดแบบลอบทำร้ายหรือจู่
โจม คือสู้ไม่ได้ก็ถอยไปตั้งหลักแล้วสู้ใหม่ (3) กำหนดแบบเฝ้าดูหรือแบบสังเกตการณ์ เหมือนทหารยามเฝ้าดูข้าศึก



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  15. 
ปีที ่ 6  ฉบบัที ่3   กนัยายน - ธนัวาคม   2568 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ดูเฉย ๆ ไม่ต้องทำอะไร ทั้ง 3 วิธีการนี้ผู้ปฏิบัติต้องมีความเพียร มีสติ มีสัมปชัญญะ เฝ้าตามดู  ตามรู้ ตามเห็น
อาการสภาวธรรมต่าง ๆ ที่เกิดข้ึนในปัจจุบันขณะให้ได้  

การกำหนดรู้เวทนาเป็นข้อ 1 ใน 4 ของการปฏิบัติธรรมตามแนวสติปัฏฐาน 4 คือ กายานุปัสนา         
สติปัฏฐาน เวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน จิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน และธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐาน เป็นการ
เสริมสร้างและพัฒนาศรัทธา วิริยะ สติ สมาธิ และปัญญา ให้เกิดความตระหนักรู้ถึงความรู้สึกที่เกิดขึ้น เป็น
เครื่องมือสำคัญในเจริญวิปัสสนา ซึ่งจะช่วยให้ผู้ปฏิบัติเห็นแจ้งความเป็นจริงของอารมณ์ต่าง ๆ ทั้งท่ีเป็นทุกข์ เป็น
สุขและเป็นกลาง ๆ ทั้งเป็นกุญแจที่จะนำผู้ปฏิบัติให้เข้าถึงความสงบ สะอาด สว่างของจิต จางคลายจากความวิตก
กังวล ความเครียด ความกลัดกลุ ้มต่าง ๆ ลดละและบรรเทาความโลภ ความโกรธ ความหลง มีสติปัญญา
ประคับประคองตนให้ดำรงเป็นปกติอยู่ได้ในกระแสความเปลี่ยนแปลงของโลกธรรม 8 และเอื้อต่อการเจริญ
อริยมรรคเพื่อความเจริญในธรรมยิ่ง ๆ ขึ้นไป การเจริญวิปัสสนาด้วยการกำหนดรู้เวทนานี้ เมื่อทำเป็นประจำจน
เกิดความชำนาญดีแล้ว ย่อมมีประโยชน์ในชีวิตประจำวัน และเป็นประโยชน์ในการปฏิบัติวิปัสสนา คือเป็น
ประโยชน์ทั้งในเวลาร่างกายปกติดีและในเวลาป่วยไข้หนักดังเรื่องที่ยกมาประกอบ ทั้งเป็นเรื่องที่ไม่เกินวิสัย 
สำหรับผู้ที่สนใจใคร่เรียนรู้ฝึกฝนการปฏิบัติ และการกำหนดรู้เวทนาเพื่อการเจริญวิปัสสนานี้ แม้จะกล่าวถึงเพียง
ข้อที่ 2 ใน 4 ข้อของสติปัฏฐาน 4 ก็ตาม แต่ที่แท้แล้วสติปัฏฐานทั้ง 4 ล้วนเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน สภาวธรรมที่
เกิดขึ้นก็สามารถเกิดขึ้นได้ในฐานทั้ง 4 คือฐานกาย ฐานเวทนา ฐานจิต และฐานธรรม และอาศัยธรรมสำคัญใน
การปฏิบัติเป็นชุดเดียวกันคือ อาตาปี มีความเพียรเผากิเลส สติมา มีสติความระลึกรู้ และสัมปชาโน ความรู้ตัวทั่ว
พร้อม ย่อมได้อานิสงส์คือเป็นผู้รู้เท่าทันความทุกข์ รู้เท่าทันอารมณ์ แม้อารมณ์ทุกข์ก็รู้ อารมณ์สุขก็รู้ อารมณ์เฉย 
ๆ ก็รู้ บรรเทาหรือทำลายความโลภ โกรธ หลงได้ เป็นมรรคาสู่พระนิพพานในที่สุด  จึงควรค่าแก่การสนใจที่จะ
ศึกษาและปฏิบัติในการเจริญวิปัสสนาให้มากตั้งแต่บัดนี้ก่อนที่จะเราถึงวัยชราและก่อนที่โรคภัยจะเบียดเบียน   

 สรุปวิเคราะห์ได้ว่า ในชีวิตประจำวันคนทั่วไปจะมีความทุกข์จากเวทนาซึ่งเป็นความรู้สึกที่บีบคั้น
หรือไม่สบายกายไม่สบายใจ เกิดข้ึนผ่านประสาทสัมผัสทั้ง 6 อยู่เสมอ ดังนี้: 
 (1) ทุกข์จากเวทนาทางกาย (ทุกขเวทนา) คือความรู้สึกเจ็บปวดที่เกิดขึ้นกับร่างกายโดยตรง เช่น ปวด
หลังจากการนั่งทำงานนาน ๆ ความหิวกระหาย ความร้อนหรือหนาวที่มากเกินไป การเจ็บไข้ได้ป่วย หรือเวทนา
จากอุบัติเหตุ (2) ทุกข์จากเวทนาทางใจ (โทมนัสเวทนา) คือ เป็นความรู้สึกเป็นทุกข์ที่เกิดจากความคิดและ
อารมณ์ ที่ไม่เป็นไปตามความคาดหวัง เช่น ความเสียใจเมื่อผิดหวัง  ความขุ่นมัวใจเมื่อถูกตำหนิ หรือความกังวล
ในสิ่งที่ยังไม่เกิดขึ้น (3) ทุกข์จากการยึดมั่นในสุขเวทนา แม้จะเป็นความรู้สึกสบายหรือเป็นสุขต่าง ๆ แต่ก็เป็นทุกข์
ในแง่ที่ “ไม่เที่ยง” เมื่อความสุขนั้นหายไปหรือเปลี่ยนแปลงไป จะนำไปสู่ความอาลัยและอยากให้กลับมาใหม่ (4) 
ทุกข์จากความรู้สึกเฉย ๆ (อทุกขมสุขเวทนา) คือความรู้สึกกลาง ๆ ไม่สุขไม่ทุกข์ ซึ่งมักแฝงไปด้วยความหลง 
(โมหะ) ทำให้จิตใจฟุ้งซ่านหรือเบื่อหน่ายเพราะไม่มีสิ่งเร้าที่น่าตื่นเต้น การดับทุกข์เหล่านี้ทำได้โดยการ มีสติรู้เท่า
ทัน เมื่อเวทนาเกิดขึ้นให้รู้ว่า “มันเป็นเพียงความรู้สึกที่เกิดขึ้นแล้วดับไป” ไม่เข้าไปยึดถือว่าเป็น “ตัวเรา”“ของ
เรา” เพื่อไม่ให้ใจต้องปรุงแต่งเป็นความทุกข์ซ้ำสอง  
 การเจริญวิปัสสนาด้วยการกำหนดรู้เท่าทันเวทนาในชีวิตประจำวันมีประโยชน์สำคัญดังนี้ (1) หยุดยั้ง
การปรุงแต่งของจิต คือช่วยให้เห็นเวทนาตามจริงว่าเกิดขึ้นแล้วดับไป ทำให้จิตไม่ไหลไปตามความยินดีหรือความ
ยินร้าย ซึ่งเป็นการตัดวงจรปฏิจจสมุปบาทไม่ให้เกิดตัณหาและอุปาทาน (2) ลดความวู่วามและอารมณ์ชั่ววูบ 



16. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 6 No.  3  September - December  2025 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

คนเราเมื่อรู้เท่าทันความรู้สึกขุ่นมัวหรือความไม่พอใจที่เกิดขึ้น จะช่วยให้มี “สติคั่นกลาง” ระหว่างความรู้สึกกับ
การกระทำ ทำให้ตัดสินใจได้อย่างมีเหตุผลมากขึ้น ไม่ทำตามอำนาจกิเลส (3) สร้างความสงบภายใน การมอง
เวทนาเป็นเพียงสภาวะธรรมชาติที่ผ่านมาแล้วผ่านไป ไม่ใช่ “เรา”หรือ “ของเรา” ช่วยลดการยึดมั่นถือมั่นทำให้
จิตใจมั่นคงและไม่หวั่นไหวไปตามสถานการณ์ภายนอกที่มากระทบ และ (4) พัฒนาปัญญา ทำให้เห็นความจริง
ของ ไตรลักษณ์ คือความไม่เที่ยง (อนิจจัง) ความทนอยู่ได้ยาก (ทุกขัง) และความไม่มีตัวตน (อนัตตา) ของ
ความรู้สึก ซึ่งเป็นรากฐานของการบรรลุธรรมขั้นสูงต่อไป  

 
 
 
 
 

เอกสารอ้างอิง  
หนังสือ:  
พระครูภาวนาสมณวัตร วิ. (ประจาก สิริวณฺโณ). (2559). สอบอารมณ์ ส่งอารมณ์ คู่มือเพ่ือความเข้าใจในการเจริญ 

วิปัสสนากรรมฐาน. (มปท, มปพ). 
พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช ป.ธ.9, ราชบัณฑิต). (2550). ศัพท์วิเคราะห์. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์เลี่ยง 

เชียง.  
พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทฺธิ ป.ธ.9). (2546). หลักปฏิบัติสมถะและวิปัสสนากรรมฐาน. พิมพ์ครั้งที่ 6.  

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์ มหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย. 
พระโสภณมหาเถระ (มหาสีสยาดอ). (2549). มหาสติปัฏฐานสูตร. แปลโดยพระคันธสาราภิวงศ์. กรุงเทพมหานคร:  

ห้างหุ้นส่วนจำกัด  ไทยรายการพิมพ์. 
พระอาจารย์มหาสีสะยาดอ (อูโสภณมหาเถระ). (2559). คำสอนอันประเสริฐของพระพุทธเจ้า. แปลและเรียบเรียง   

โดยธนิต อยู่โพธิ์. พิมพ์ครั้งที่ 3. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์ บริษัท สหธรรมิก จำกัด. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร 

: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.. กรุงเทพมหานคร:  

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
 
 
 
 

Reference 
Book:  
Mahachulalongkornrajavidyalaya. (2539). Thai Tripitaka  Mahachulalongkornrajavidyalaya. Bangkok: 

 MCU Press.   
Mahachulalongkornrajavidyalaya. (2558). Commentaries Thai Tripitaka. Mahachulalongkornrajavidyalaya.  

Bangkok: MCU Press. 



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  17. 
ปีที ่ 6  ฉบบัที ่3   กนัยายน - ธนัวาคม   2568 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Phra Sobhon Mahathera (Maha Sisayadao). (2006). Mahasatipaṭṭhāna Sutta, translated by Phra  
Khandhasaraphiwong. Bangkok: Thai Khonkaen Printing Limited Partnership.   

Phrakhru Phawana Samanawat Wi.(Prajak Siriwanno). (2016). Examining the emotions, sending  
emotions, a guide for understanding the practice of Vipassana meditation. M.P.T.,  
M.P.P.   

Venerable Maha Sisayadaw (Usophon Mahathera). (2016). The Noble Teachings of the Buddha.  
translated and edited by Thanit Yopho. 3rd printing. Bangkok: Sahathammik Printing  
Company Limited.  

Phra Thammakittiwong (Thongdee Suratejo, Ph.D.9, Royal Academician). (2007). Analytical  
Terminology. Bangkok: Liang Chiang Printing House.  

Phra Thammathirat Ratchamahamuni (Chodok Yanasidthi, P.D.9). (2003). Principles of Practice  
of Samatha and Vipassana Meditation. 6th edition. Bangkok: Mahachulalongkornra- 
javidyalaya University.   
 

 


