
วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  80. 
ปีที ่ 6  ฉบบัที ่ 3  กนัยายน - ธนัวาคม  2568 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

 

ความว่าง (สุญญตา) ในมุมมองของพุทธทาสภิกขุ 

An  Emptiness  (Suññata)  in  the  view  of  Buddhadāsa  Bhikkhu 
Academic Articles                                                                                                    บทความวิชาการ 

พระครูธำรงพุทธิญาณ ญาณธโร (เพิ่งบุญมา) 
Phrakhru Thamrong Phutthiyan Yanatharo (Phuengbunma) 

 พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Doctor of Philosophy Buddhist Studies Mahachulalongkornrajavidyalaya  University 

ฆริศา   ไซอ่ำเอ่ียม   Karisa  saiumeam  
อาจารย์ประจำหลักสูตร  พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ-

ราชวิทยาลัย 
Lecturer of  Philosophy  Program  Buddhist Studies  Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

E-mail. karisasaiumeam@gmail.com  
Article history: 

Received:  11  November  2025 / Revised:  November  20  December  2025  
Accepted:  23  December  2025 / Available Online:   26  December  20254 

บทคัดย่อ 
บทความวิชาการนี้มุ่งศึกษาความว่าง (สุญญตา) ในมุมมองของพุทธทาสภิกข ุโดยใช้กรอบการศึกษาจาก

พระไตรปิฎกและอรรถกถาเพ่ือชี้ให้เห็นหลักการและวิธีการของสุญญตามาประยุกต์เป็นแนวคิดของพุทธทาสภิกขุโดย
การศึกษาวิเคราะห์เปรียบเทียบกับคำสอนในพระไตรปิฎก ผลของการศึกษาพบว่า พระพุทธเจ้าตรัสเกี่ยวกับการ
เข้าถึงสุญญตาว่า ให้ถือแต่สักว่าไม่ให้สำคัญมั่นหมายเป็นตัวตน เมื่อทำได้เช่นนี้ก็จะเข้าถึงความว่างที่กล่าวว่า เมื่อนั้น
เธอก็จะไม่มีและเห็นถึงผลของความว่างนี้ว่าเป็นที่สุดแห่งทุกข์ หรือที่สุดของพรหมจรรย์นี้  ในมุมมองของพุทธทาส
ภิกขุเกี่ยวกับสุญญตาหมายถึง ภาวะของจิตที่ว่างจากกิเลส โดยเฉพาะอย่างยิ่ง ว่างจากความรู้สึกว่าเป็นตัวเป็นตน 
เป็นสัตว์ เป็นบุคคล เป็นเรา เป็นเขา ภาวะที่ไม่มีความรู้สึกว่าเป็นตัวตนหรือของตนนั้น เรียกว่าสุญญตา ความเป็นผู้
ไม่มีความยึดมั่นถือมั่นในอะไร ๆ ว่าเป็นตัวกู ของกู ว่างจากตัวกู ของกู  ท่านไดเ้น้นหลักการเข้าถึงสุญญตา จะมุ่งเน้น
ที่การพิจารณาอารมณ์ที่อาศัยเบญจขันธ์ และสังขารด้วยวิธีปฏิสังขานุปัสสนาญาณ ว่าเป็นของว่าง โดยพิจารณาว่า 
สิ่งนั้นไม่มีตัวตนในสิ่งที่กำหนดหนอ ว่างจากตัวตนหนอ จนสุดท้ายจะเหลือเพียงคำว่า ว่างหนอ เห็นทุกสิ่งเป็นสุญญ
ตา คือเป็นอนัตตา ไม่มีเราเขา มีแต่สภาวะรูปกับนาม เพื่อมิให้ยึดมั่นในรูปนามขันธ์ 5 ซึ่งถือว่าเป็นอัตตาตัวกูของกู 
และที่สุดให้ปล่อยวางคือ อย่าเห็นแก่ตัว (ตัวกูของก)ู เพ่ือให้รู้จักการแบ่งปันช่วยเหลือกันและกัน สังคมจะได้อยู่อย่าง
เป็นสุข เห็นแก่ผลประโยชน์ส่วนรวมมากกว่าประโยชน์ส่วนตัว 
คำสำคัญ:      ความว่าง;     สุญญตา;    พุทธทาสภิกขุ 

 



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  81. 
ปีที ่ 6  ฉบบัที ่3   กนัยายน - ธนัวาคม   2568 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Abstract  
This academic article aims to study emptiness (Suññata) from the perspective of BuddhadāsaBhikkhu. 

By using the framework of studying the Tipiṭaka and commentaries to point out the principles and methods of 

emptiness, which can be applied to the concept of Buddhadāsa Bhikkhu through a comparative analysis and 
teachings in the Tipiṭaka. The results of the study revealed that the Buddha taught about reaching emptiness that 
one should hold on to it simply without clinging to it as a self. When one can do this, one will reach the emptiness 
that is said to be. Then, one will have no and see the result of this emptiness as the end of suffering or the end of 

this brahmacharya. From the perspective of Buddhadāsa Bhikkhu, emptiness refers to the state of mind that is 
empty of defilements, especially empty of the feeling of being a self, a being, a person, us, or them. The state of 
not having the feeling of being a self or belonging to oneself is called emptiness. It is a person who does not cling 
to anything as me or mine, empty of me or mine. He emphasized the principle of reaching emptiness, which focuses 
on contemplating emotions that rely on the five aggregates and mental formations through the method of 
paticangkhanupassanā-ñāna, as empty. He considered that That thing has no self in what is determined, it is empty 
of self, until finally there is only the word "empty", seeing everything as emptiness, that is, as Anattā, there is no us 
or them, there is only the state of form and name, so as not to cling to the five aggregates of form and name, which 
are considered the ego, me and mine, and finally to let go, that is, not to be selfish (me and mine), so as to know 
how to share and help one another, so that society can live happily, considering the benefit of the whole more 
than personal benefit.   

 
 
 
Keywords:         Emptiness;     Suññata;      Buddhadāsa Bhikkhu 

 
 
 
 
 

บทนำ 

ในคัมภีร์เถรวาทมีการกล่าวถึงการปฏิบัติเพ่ือเข้าถึงสุญญตาอยู่อย่างน้อย 2 คัมภีร์ คือในพระไตรปิฎก
และอรรถกถา  เช่น คัมภีร์คัมภีร์ประเภทปกรณ์วิเสส วิสุทธิมรรคปกรณ์  โดยเฉพาะพระไตรปิฎก มัชฌิมนิกาย 
อุปริปัณณาสก์  มหาสุญญตสูตร ว่าด้วยสุญญตา กล่าวว่า “ภิกษุตั้งจิตไว้ในภายใน ทำจิตให้สงบ ทำจิตให้มีธรรม
เอกผุดขึ้นตั้งจิตให้มั่น คือ ภิกษุในธรรมวินัยนี้ สงัดจากกาม และอกุศลธรรมทั้งหลายแล้ว บรรลุ ปฐมฌานที่มีวิตก 
วิจาร ปีติและสุขอันเกิดจากวิเวกอยู่ ... บรรลุทุติยฌาน ... บรรลุตติยฌาน ...  บรรลุจตุตถฌาน  ...,  ภิกษุนั้นใส่ใจ
สุญญตาในภายใน เมื่อเธอใส่ใจสุญญตาในภายใน จิตจึงไม่แล่นไป ไม่เลื่อมใส ไม่ตั้งมั่น และไม่น้อมไปในสุญญตา
ในภายใน เมื่อเป็นเช่นนั้น ภิกษุ ย่อมรู้ชัดสุญญตานั้นที่มีอยู่อย่างนี้ว่า เมื่อเราใส่ใจสุญญตาในภายใน จิตจึง ไม่แล่น
ไป ไม่เลื่อมใส ไม่ตั้งม่ัน และไม่น้อมไปในสุญญตาในภายใน, ภิกษุนั้นใส่ใจสุญญตาในภายนอก ฯลฯ, ภิกษุนั้นใส่ใจ
สุญญตาในภายในและในภายนอก ฯลฯ, ภิกษุนั้นใส่ใจอาเนญชสมาบัติ (อรูปสมาบัติ) เมื่อเธอใส่ใจอาเนญชสมาบัติ 
จิตจึงไม่แล่นไป ไม่เลื่อมใส ไม่ตั้งมั่น และไม่น้อมไปในอาเนญชสมาบัติ เมื่อเป็นเช่นนั้น ภิกษุ ย่อมรู้ชัดอาเนญช
สมาบัตินั้นที่มีอยู่อย่างนี้ว่า เมื่อเราใส่ใจอาเนญชสมาบัติ จิตจึง ไม่แล่นไป ไม่เลื่อมใส ไม่ตั้งมั่น และไม่น้อมไปใน



82. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 6 No.  3  September - December  2025 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

อาเนญชสมาบัติ ภิกษุนั้นเป็นผู้มีสัมปชัญญะในอาเนญชสมาบัตินั้นได้  ด้วยอาการอย่างนี้ ในพระสุตตันตปิฎก  
มัชฌิมนิกาย  อุปร ิป ัณณาสก์  มหาสุญญตสูตร   ว ่าด ้วยส ุญญตา Suttanta Pitaka, Majjhima Nikaya, 
Uparipannasaka, Mahasunyata Sutta, on emptiness  (Thai Tripitaka, 2539; 14/188 /224-225) จาก
สาระสำคัญของหลักปฏิบัติที่กล่าวมานี้ชี้ให้เห็นว่า คำว่าตั้งจิตไว้ในภายใน ใส่ใจสุญญตาภายในและใส่ใจสุญญตา
ภายนอกนี้ พระอรรถกถาจารย์แก้ว่า สุญญตาภายใน คือ อารมณ์ท่ีอาศัยเบญจขันธ์ของตน สุญญตาภายนอก คือ 
อารมณ์ที่อาศัยเบญจขันธ์ของคนอื่น เมื่อกล่าวโดยสรุปก็คือ ให้จิตเห็นความว่างในเบญจขันธ์ของเราและของคน
อ่ืน ข้อปฏิบัตินี้มุ่งให้จิตเห็นความว่างหรือฝึกอบรมให้จิตเห็นความว่าง 

ในคัมภีร์ประเภทปกรณ์วิเสส วิสุทธิมรรคปกรณ ์มีการให้อรรถาธิบายไว้ว่า “โยคาวจรนั้นครั้นกำหนดรู้
ว่า สังขารทั้งหลายทั้งปวงเป็นของว่างเปล่าด้วยปฏิสังขานุปัสนาญาณ ดังกล่าวมาแล้วนั้น จึงกำหนดสุญญตา (ความ
ว่างเปล่ามีเงื่อน 2 ต่อไปอีกว่า สังขารนี้ว่างเปล่าจากอัตตา 1 หรือว่างเปล่าจากสิ่งที่เนื่องด้วยอัตตา 1” (Phra 
Buddhaghosa Thera, 2011, p. 1096) ข้อนี้เป็นการยืนยันว่าผู้ที่จะเข้าถึงสุญญตาได้นั้นจะต้องปฏิบัติได้ถึง ขั้น
ปฏิสังขานุปัสสนาญาณ  จึงจะเข้าถึงสุญญตาหรือเห็นสุญญตาได้ สารัตถสำคัญของสุญญตาคือ ความว่างนี้ปรากฏ
อยู่ในพระไตรปิฎกฝ่ายเถรวาทดังที่พระพุทธเจ้าตรัสกับพระพาหิยทารุจริยะว่า  “พาหิยะ เพราะเหตุนั้น เธอพึง
ศึกษาอย่างนี้ว่า เมื่อเห็นรูปก็สักแต่ว่าเห็น เมื่อฟังเสียงก็สักแต่ว่าฟัง เมื่อรับรู้อารมณ์ที่ได้รับรู้ ก็สักแต่ว่ารับรู้ เมื่อรู้
แจ้งธรรมารมณ์ที่รู้แจ้งก็สักแต่ว่ารู้แจ้ง พาหิยะ เธอพึงรักษาอย่างนี้แล เมื่อใดเธอเมื่อเห็นรูปก็สักแต่ว่าเห็น เมื่อฟัง
เสียงก็สักแต่ว่าฟัง เมื่อรับรู้อารมณ์ท่ีได้รับรู้ก็สักแต่ว่ารับรู้ เมื่อรู้แจ้งธรรมารมณ์ท่ีรู้แจ้งก็สักแต่ว่ารู้แจ้ง เมื่อนั้น เธอ
ก็จะไม่มี เมื่อใด เธอไม่มี เมื่อนั้น เธอก็จะไม่ยึดติดในสิ่งนั้น เมื่อใด เธอไม่ยึดติดในสิ่งนั้น เมื่อนั้น เธอจักไม่มีในโลกนี้ 
ไม่มีในโลกอื่น ไม่มีในระหว่างโลกทั้งสอง นี้เป็นที่สุดแห่งทุกข์” ในพระสุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย อุทานอิติวุตตกะ 
พาหิยส ูตรว ่าด ้วยพระพาหิยเถระ  Suttanta Pitaka, Khuddaka Nikaya, Udānaitivuttaka, Bāhiya Sutta, 
regarding Bāhiya Thera. (Thai Tripitaka, 2539; 25/10/186) จากพุทธพจน์นี้ชี้ให้เห็นว่า ข้อปฏิบัติเพื่อการ
เข้าถึงสุญญตา คือ ให้ถือแต่สักว่าไม่ให้สำคัญมั่นหมายเป็นตัวตน  เมื่อทำได้เช่นนี้ก็จะเข้าถึงความว่างที่กล่าวว่า  
เมื่อนั้นเธอก็จะไม่มีและเห็นถึงผลของความว่างนี้ว่า เป็นที่สุดแห่งทุกข์ หรือที่สุดของพรหมจรรย์นี้ 

ท่านพุทธทาส ปราชญ์ร่วมสมัยที่มีชื่อเสียงเป็นที่ยอมรับไปท่ัวโลก ได้กล่าวถึงสุญญตาว่าไม่ใช่เรื่องของ
เฉพาะผู้ปรารถนานิพพาน แต่เป็นของขวัญสำหรับฆราวาสทุกคน ก็เพราะท่านได้บรรยายไว้ในตอนหนึ่งว่า ครั้งหนึ่ง
มีฆราวาสคหบดีพวกหนึ่งเข้าไปเฝ้าพระพุทธเจ้า และทูลขอร้องที่จะได้รับธรรมะที่เป็นประโยชน์เกื้อกูลตลอดกาล
นานแก่ฆราวาสที่ครองเรือน แออัดอยู่ด้วยบุตรภรรยา ลูบไล้กระแจะจันทร์ของหอม พระพุทธเจ้าก็ได้ตรัสสูตรนี้ คือ 
สูตรสุญญตา เมื่อเขาว่ายากไป ก็ทรงลดลงมาเป็นเพียงเรื ่อง โสตาปัตติยังคะ คือข้อปฏิบัติเพื่อความเป็นพระ
โสดาบัน กล่าวคือให้เข้าถึงพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ให้จริง แล้วก็มีศีลชนิดเป็นอริยกันตศีล คือเป็นที่พอใจของ
พระอริยเจ้าได้จริง แต่แล้วมันก็กลายเป็นว่าถูกพระพุทธเจ้าล่อเข้าบ่วง เข้ากับพระองค์เสียสนิท พูดอย่างโวหาร
หยาบ ๆ ของพวกเราก็คือว่า พระพุทธเจ้าท่านต้มคนพวกนี้สนิท คือว่าเขาไม่เอาเรื่องสุญญตา พระองค์ก็ยื่นเรื่องที่
หลีกสุญญตาไปไม่พ้น คือบ่วงที่จะคล้องเข้าไปสู่สุญญตาให้คนเหล่านี้ ให้เขาทำอย่างไรที่จะเข้าให้ถึงพระพุทธ พระ
ธรรม พระสงฆ์ ที่แท้จริง และมีศีลเป็นที่พอใจของพระอริยเจ้าได้ มันก็มีแต่เรื่องนี้คือ มองเห็นความไม่น่ายึดมั่นถือ
มั่นไปเรื่อย ๆ พุทธทาสภิกขุ กล่าวว่า พวกเราสมัยนี้ก็เป็นคนบ้า ๆ บอ ๆ ไปทั้งหมด คือผิดไปทั้งหมด เพราะไปเห็น
ว่า เรื่องสุญญตานั้น ไม่ใช่เรื่องสำหรับพวกเราฆราวาสที่ครองเรือน เรื่องสุญญตาเป็นเรื่องของผู้ที่จะไปนิพพานที่



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  83. 
ปีที ่ 6  ฉบบัที ่3   กนัยายน - ธนัวาคม   2568 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ไหนก็ไม่รู้ นี่แหละเรากำลังพูดกันอย่างนี้  แต่พระพุทธเจ้ากำลังพูดอีกอย่างหนึ่งว่า เรื่องสุญญตานี้ คือเรื่องที่เป็น
ประโยชน์เกื้อกูลแก่ฆราวาสโดยตรง เราก็ต้องยอมพิจารณาเรื่องสุญญตาว่า จะเป็นประโยชน์เกื้อกูลตลอดกาลนาน
แก่ฆราวาสอย่างไร ทางที่จะพิจารณาเรื่องนี้ ก็จะต้องมองกันไปตั้งแต่ว่า ใครมันทุกข์มากที่สุด ร้อนที่สุด หรืออยู่ใน
ใจกลางเตาหลอมยิ่งกว่าใคร มันก็ไม่มีใครนอกจากพวกฆราวาส แล้วเมื่อเป็นดังนี้แล้ว ใครเล่าที่จะต้องการเครื่องดับ
ไฟ หรือว่าสิ่งที่จะมากำจัดความทุกข์ด้วยประการทั้งปวง มันก็พวกฆราวาสนั่นแหละ พวกที่อยู่กลางกองไฟจึงต้อง
หาเครื่องดับไปให้พบในท่ามกลางกองไฟ มันดิ้นไปที่ไหนไม่ได้ เพราะไม่มีอะไรนอกจากไฟ ไม่มีอะไรนอกจากธรรม
ชนิดที่ไปยึดถือเข้าแล้วเป็นไฟทั้งนั้น เพราะฉะนั้น จะต้องหาจุดที่เย็นที่สุดกลางกองไฟนั่นเอง มันก็คือความว่างจาก
ตัวตน ของตน คือสุญญตา (Buddhadasa Bhikkhu, 1961, p. 83-85 )   

ดังนั้น บทความนี้จะมุ่งศึกษาแนวคิดเกี่ยวกับสุญญตาในมุมมองของพุทธทาสภิกขุ เพื่อเป็นแนวทางใน
การศึกษาปฏิบัติเกี่ยวกับสุญญตาตามคำสอนในทางพระพุทธศาสนาได้อย่างถูกต้องเพื่อความพ้นทุกข์ทั้งทางโลก
และทางธรรม 
แนวคิดของพุทธทาสภิกขุ เกี่ยวกับสุญญตา 

ท่านพุทธทาสให้ความเห็นว่า สุญญคือ นิพพาน นิพพานคือ สุญญตา หมายถึงว่างจากกิเลสและว่าง
จากความทุกข์  ฉะนั้นนิพพานนั่นแหละคือ เรื่องสำหรับฆราวาส ถ้าฆราวาสยังไม่รู้ความหมายของนิพพาน ยังไม่ได้
อยู่ในขอบวงของนิพพาน ก็แปลว่าอยู่กลางกองไฟมากกว่าคนพวกไหนหมด  (Buddhadasa Bhikkhu, 1961, p. 
86) ในคำสอนของพุทธศาสนา สุญญตา หมายถึง ความเป็นสภาพที่ว่างจากความเป็นสัตว์ บุคคล ตัวตน เรา เขา 
หรือ ภาวะที่ขันธ์เป็นอนัตตา คือ ไร้ตัวตน มิใช่ตน ว่างจากความเป็นตน ว่างจากสาระต่าง ๆ เช่น ความสวยงาม 
ความสุข ความทุกข์ ความว่างจากกิเลส ราคะ โทสะ โมหะ สภาวะที่ว่างจากสังขารการปรุงแต่งจิตทั้งหลาย ความ
ว่าง ที่เกิดจากความกำหนดหมายในใจถึงภาวะว่างเปล่าไม่มีอะไรเลย เป็นส่วนหนึ่งของไตรลักษณ์ สิ่งที่เป็นหัวใจ
ของพระพุทธศาสนานั้น ท่านพุทธทาส แนะถึงประโยคสั้น ๆ ที่มีกล่าวอยู่ว่า  “สิ่งทั้งปวงไม่ควรยึดมั่นถือมั่น”  ก็
แปลว่ามันไม่มีเชื้อที่จะเกิดเป็นโรคโลภ โกรธ หลง หรือเป็นการกระทำผิดอย่างอื่น  ทั้งทางกาย  ทางวาจา  และ
ทางจิต  และเมื่อรูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ ธัมมารมณ์ ประดังกันเข้ามา เชื้อต่อต้านภายในที่ว่า “สิ่งทั้งปวงไม่
ควรยึดมั่นถือมั่น” จะเป็นเชื้อต้านทานโรคอย่างยิ่ง มันไม่รับเชื้อโรค หรือว่าถ้ารับมันก็รับเข้ามาทำลายหมดไป  มัน
ไม่ก่อเชื้อลุกลามเป็นโรคขึ้นมาได้  เพราะมันมีสิ่งต้านทานคอยทำลายอยู่เรื่อย  เป็นอำนาจต้านทานโรค อย่างสูงสุด
อยู่เรื่อย  นี่แหละคือหัวใจของพระพุทธศาสนา คือหัวใจของธรรมทั้งหมดที่ว่า สิ่งทั้งหลายทั้งปวงไม่ควรยึดมั่นคือ
มั่น เคยมีผู้ถามพระพุทธเจ้าว่า ถ้าจะย่อคำสอนของท่านให้สั้นที่สุดจะพูดว่าอย่างไร ท่านก็พูดประโยคเดียว คำสอน
ของท่านทั้งหมด จุดสำคัญหัวใจของธรรมะทั้งหมดบอก “ธรรมทั้งหลายทั้งปวงไม่ควรยึดมั่น” ในพระสุตตันตปิฎก  
สังยุตตนิกาย สฬายตนวรรค  ทุติยอวิชชาปหานสูตร  ว่าด้วยการละอวิชชา   Suttanta Pitaka, Samyutta 
Nikaya, Salayatana Section, Dutiyavijjapahana Sutta, on the abandonment of ignorance (Thai 
Tripitaka, 2539; 18/80/73)   

 หลักสุญญตา เป็นหลักที่บ่งบอกถึงความว่างจากการเข้าไปยึดมั่น คือการมองให้เห็นความจริงว่าทุกสิ่ง
ล้วนเกิดจากเหตุปัจจัยปรุงแต่งให้เกิดขึ้น เมื่อเราเข้าไปยึดถือเรียกว่าอัตตาคือตัวตนหรือความมีอยู่ ถ้าจะมองให้เห็น
ว่าเป็นสุญญตา ก็ลองแยกส่วนประกอบของเราดูว่า มีอะไรบ้างเป็นส่วนประกอบ เช่น มีหัวใจ ตับ น้ำเหลือง น้ำดี
เป็นต้น เมื่อสิ่งเหล่านี้อยู่รวมกันก็เรียกว่าคน หรือสัตว์ และมีบัญญัติเรียกชื่อว่า คน สัตว์ สิ่งมีชีวิต แต่เมื่อเราแยก



84. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 6 No.  3  September - December  2025 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ออกจนเห็นชัดว่าส่วนประกอบเหล่านี้ เป็นเพียงปัจจัยปรุงแต่งให้เกิดข้ึน (กรรม) ก็จะเห็นชัดว่าไม่มีตัวตนหรืออัตตา
เลยไม่ควรเข้าไปยึดมั่นถือมั่นอะไรเลย หรืออีกอย่างว่า การที่ว่างจากตัวตนสุญญตา คือ ไม่เอาจิตเข้าไปยึดถือว่า
เป็นเราเป็นเขาทุกคน ทุกเหล่าในกำเนิดทั้ง 4 ก็เป็นไปตามปัจจัยปรุงแต่ง (กรรม) ด้วยกันทั้งนั้น ดังนั้น หลัก 
สุญญตา คือการที่เราไม่เอาจิตใจไปยึดมั่นถือมั่นในสิ่งทั่งปวง   (Buddhadasa Bhikkhu, 1975 p. 210) คือเรา
เห็นชัดอยู่แล้วว่า ทุกสรรพสิ่งล้วนเกิดจากปัจจัยปรุงแต่ง และเมื่อเห็นดังนั้นแล้ว จิตก็คลายความยึดมั่นถือมั่นลง 
จิตก็หลุดพ้นเป็นอิสระเพราะไม่มีอะไรให้ยึดถือให้เอาเป็นของของตนได้เลย สุดท้ายชีวิตคนเราก็เปรียบเสมือน
ดอกไม้ ดอกไม้บางชนิดมีกลิ่นมีสีสวยงาม ก็สำคัญว่า ตัวเองมีกลิ่นมีสีที่น่าปรารถนา ก็เข้าไปยึดมั่นถือมั่นในสิ่งนั้น
เป็นอารมณ์ ก็เกิดเป็นตัวเป็นตนขึ้นมา (อัตตา) ชีวิตก็เปรียบเสมือนดอกไม้ ฉันใดก็ฉันนั้น 

ความหมายของหลักสุญญตาตามทัศนะของพุทธทาสภิกขุ 
ธรรมที่ลึกที่สุดก็คือเรื่องสุญญตานอกนั้นเรื่องตื้น ธรรมที่ลึกจนต้องมีพระตถาคตตรัสรู้ขึ้นมาและสอน

นั้นมีแต่สุญญตา เรื่องนอกนั้นเรื่องตื้นไม่จำเป็นจะต้องมีตถาคตเกิดขึ้นมา (Buddhadasa Bhikkhu, n.d, p. 32) 
พุทธทาสภิกขุได้กล่าวไว้ว่า ความว่างในภาษาธรรมไม่ได้หมายถึง ความว่างเปล่าโล่งเตียนไม่มีอะไรเลยตามที่เข้าใจ
กันในภาษาสามัญ หากหมายถึงสภาพความจริงที่สรรพสิ่งในโลกล้วนอิงอาศัยกันเกิดอยู่และมีอยู่ ด้วยเหตุนี้แต่ละ
สิ่งจึงปราศจากแก่นสารในตัวเอง (self-nature) หรือพูดอีกแบบหนึ่งคือ ไม่มีอัตลักษณ์แยกต่างกัน (separate 
identity) (Buddhadasa Bhikkhu, 1990, p. 16) 

พุทธทาสภิกขุได้ให้ความหมายของ สุญญตาตามรูปศัพท์เดิมว่า สุญญตา มาจากคํา 2 คํา คือ สุญญ 
แปลว่า ว่าง + ตา ปัจจัย ในภาวตัทธิต ซึ่งมีคำแปลว่า ความ เมื่อรวมความแล้ว สุญญตา จึงหมายถึง ความว่าง ซึ่ง
ความว่าง ตามหลักพระพุทธศาสนานั้นมีความหมายที่กว้างมากและไม่ได้มีความหมายว่า ความไม่มีหรือความขาด
สูญ (อุจเฉททิฏฐิ) แต่สุญญตานั้นแปลว่า ความว่าง ความว่างของโลก คือ ความไม่มีตัวตนที่จะหาได้ในโลก ความ
ว่างของจิต คือ จิตที่ประกอบด้วยปัญญา (ว่างจากกิเลส)  (Buddhadasa Bhikkhu, 1976, p. 48) 

สุญญตาเป็นภาษิตของพระพุทธเจ้าไม่ได้มุ่งแสดงความว่างที่ไม่มีอะไรเลย แต่มุ่งแสดงลักษณะสุญญตา
ที่ว่างจากตัวตน ที่เป็นลักษณะของสิ่งทั้งหลายทั้งปวงสุญญตาจึงเป็นเรื่องสำคัญ (Buddhadasa Bhikkhu, 1976, 
p. 49) คนส่วนมากเห็นว่าเป็นเรื ่องไม่สำคัญ เป็นเรื ่องเบ็ดเตล็ดเล็กน้อยหรือเห็นว่าเป็นธรรมแขนงหนึ่งของ
หลักธรรมใหญ่ ๆ ใช ้สำหรับอธิบายประกอบเรื ่องนั ้น ๆ ทั ้งย ังเห็นว ่าเร ื ่องสุญญตาไม่ใช ่หลักธรรมทาง
พระพุทธศาสนาเถรวาท เป็นหลักธรรมของพระพุทธศาสนามหายาน 

นิกายเซ็นที่แพร่หลายอยู่ในประเทศจีนซึ่งถือว่าเป็นส่วนหนึ่งของพุทธศาสนามหายาน โดยครูบาฮวงโป
แห่งนิกายเซ็น ได้กล่าวเกี่ยวกับความว่างแห่งจิตตอนหนึ่งว่า “ถ้าเธอต้องการเข้าถึงตัวความตรัสรู้ได้ด้วยตัวเธอเอง
จริง ๆ เธอต้องไม่ปล่อยตัวไปตามความคิดเช่นนั้น สิ่งเหล่านั้นทั้งหมด เป็นธรรมประเภทเครื่องแวดล้อม ซึ่งเนื่องกัน
อยู่กับสิ่งต่าง ๆ อันเป็นอยู่และไม่ได้เป็นอยู่ ซึ่งมีรากฐานอยู่บนความมีอยู่ และความไม่มีอยู่ ถ้าเธอจะเพียงแต่ทำจิต
ให้ว่างจากความคิดเรื่องความมีอยู่และความไม่มีอยู่เกี่ยวกับสิ่งทุก ๆ สิ่งจริง ๆ ได้เท่านั้น  เธอก็จะลุถึงธรรมตัวจริง
ได้” (Buddhadasa Bhikkhu, 1962, p. 29)   

พุทธทาสภิกขุให้ความหมายของสุญญตา  
สุญญตา มีความหมายว่า ว่างเปล่า ซึ่งกินความเลยไปถึงความเป็นมายาหาสาระอะไรอันแท้จริงและ

แน่นอนตายตัวไม่ได้ เช่นนี้มันมิได้หมายความว่ามันไม่มีอะไรอยู่เลย แต่มันอาจจะมีอะไร ๆ มากมายเท่าไรก็ได้ 



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  85. 
ปีที ่ 6  ฉบบัที ่3   กนัยายน - ธนัวาคม   2568 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

เพียงแต่ว่าทั้งหมดนั้นที่ปรากฏอยู่นั้นเป็นมายา ครั้นไปค้นหาส่วนที่เป็นสาระเข้ากลับคว้าน้ำเหลว นี้เป็นความหมาย
อันหนึ ่งตามทางธรรมของคำว่าว่าง อีกความหมายหนึ ่งนั ้น เล็งถึงความว่างโดยเฉพาะ โดยไม่ต้องคำนึงถึง
ปรากฏการณ์ต่าง ๆ คือมองข้ามปรากฏการณ์ต่าง ๆ ไปเสีย ไม่สนใจหรือใส่ใจหรือไม่รู้สึกต่อปรากฏการณ์เหล่านั้น
เลย หรือรู้สึกอยู่แต่ภาวะแห่งความว่าง ซึ่งเป็นของจริงและไม่ได้เป็นมายาแต่ประการใด แต่ก็เรียกสิ่งนั้นว่าความว่าง 
” (Buddhadasa Bhikkhu, 1976, pp. 13-14) ในทัศนะของพุทธทาสภิกขุ ความว่างมี 2 อย่างคือ ปรากฏการณ์ที่
เป็นเพียงมายา หาสาระอะไรไม่ได้ และตัวของความว่างอันแท้จริง คือพระนิพพาน ซึ่งหมายถึงสุญญตา คือความว่าง
จากตัวตน ความว่างกับลักษณะของความว่างพร้อมกันไปในขณะเดียวกัน กลมเกลียวกันจนไม่สามารถแยกออกได้ว่า
ส่วนไหนเป็นความว่าง ส่วนไหนเป็นลักษณะของความว่าง เพราะความว่างที่แท้จริงไม่มีลักษณะแต่ประการใด  
(Buddhadasa Bhikkhu, 1976, p. 23)  ความว่างกับลักษณะของความว่างเป็นลักษณะเดียวกันแต่แยกกัน เพ่ือ
อธิบายในรายละเอียดให้เห็นแง่มุมต่าง ๆ ทั้ง 2 อย่างเป็นอันเดียวกันและอยู่ในขณะเดียวกัน พุทธทาสภิกขุยังให้
ทรรศนะเกี่ยวกับสุญญตาและจิตว่างมีความสัมพันธ์กันกล่าวคือ คําว่า สุญญตา แปลว่า ความว่าง ความว่างของโลก 
คือ ความไม่มีตัวตนที่จะหาพบได้ในโลก ความว่างของจิต หมายความว่า จิตประกอบอยู่ด้วยปัญญาหรือความว่างจาก
ตัวกูของกู คือความเต็มแห่งสติปัญญา (Buddhadasa Bhikkhu, 1976, p. 16) 

คำว่า สุญญตา ความว่าง หมายถึง ความว่างจากตัวตน เป็นคำที่รวบรวมความหมายของคำว่า อนิจจัง 
ทุกขัง อนัตตา ไว้ทั้งหมด คือ เมื่อมันไม่เที่ยงเปลี่ยนแปลงอยู่เสมอ ไม่มีส่วนไหนที่ยั่งยืนถาวร เรียกว่า ว่างได้เมื่อเต็ม
ไปด้วยลักษณะที่ดูแล้วน่าสังเวชใจ ก็แปลว่า ว่างจากส่วนที่ควรเข้าไปยึดถือเอา เมื่อพิจารณาดูไม่เห็นลักษณะที่จะ
คงทนเป็นตัวตนของมันเองได้ เรียกว่า ว่างจากตัวตน ถ้าจิตมองเห็นความว่างของสิ่งทั้งปวงเป็นเช่นนี้แล้ว จะเกิด
ความรู้สึกว่าไม่มีอะไรน่าเอาน่าเป็นในสิ่งต่าง ๆ ขึ้นมาทันที ความรู้สึกชนิดนี้มีอำนาจเพียงพอที่จะคุ้มครองคนเรา
ไม่ให้ตกเป็นทาสของกิเลสหรืออารมณ์ทุกชนิด ทำให้จิตเป็นอิสระปราศจากทุกข์อยู่เสมอ การพิจารณาให้เห็นว่าสิ่ง
ทั้งปวงว่างจากสาระที่ควรเข้าไปยึดถือนั้น เป็นตัวแก่นแท้ของพระพุทธศาสนา เป็นหัวใจของการปฏิบัติตามหลัก
ของพระพุทธศาสนาที่แท้จริง (Buddhadasa Bhikkhu, 1998, pp. 71-75) 

นอกจากนี้พุทธทาสภิกขุ ยังกล่าวว่า สุญญตาแปลว่า ภาวะของจิตที่ว่างจากกิเลส โดยเฉพาะอย่างยิ่ง 
ว่างจากความรู้สึกว่าเป็นตัวเป็นตน เป็นสัตว์ เป็นบุคคล เป็นเรา เป็นเขา ภาวะที่ไม่มีความรู้สึกว่าเป็นตัวตนหรือ
ของตนนั้น เรียกว่าสุญญตา หมายความว่า ก็คือตัวกู ก็คือของกู (Buddhadasa Bhikkhu, 1995, p. 204) พุทธ
ทาสภิกขุกล่าวถึงความหมายของหลักสุญญตาไว้ดังนี้ 

1. ความว่างทางวัตถุธาตุ เราเรียกว่าเรื่องทางฟิสิกส์ คำว่า “ความว่าง” หมายถึง ไม่มีอะไร ไม่มี
อะไรอย่างที่เรียกว่า สุญญากาศ หรือ vacuum หมายความว่า ไม่มีวัตถุอะไรเลย อย่างที่หนึ่งนี้เป็นเรื่องทางวัตถุ 
มันหมายถึงร่างกายด้วย คือ ว่างจากวัตถุ ก็ว่างจากร่างกาย คือ ไม่มีอะไรเลย นี่มันก็เป็นความว่างชนิดหนึ่ง 

2. ความว่างทางจิต ก็คือว่า จิตไม่มีความคิดอะไรเลยเหมือนกับคนสลบไสล ไม่มีความคิดนึกสิ้น
สมปฤดีอย่างนี้เป็นความว่างทางจิต 

3. ความว่างของสติปัญญา เป็นความว่างทางสติปัญญา ทางธรรม ซึ่งพุทธทาสภิกขุชอบพูดว่า ทาง
วิญญาณ หมายถึง ความว่างจากความคิดนึกว่าตัวกู ของกู  (Buddhadasa Bhikkhu, 1975, p. 226)    

โดยสรุปแล้ว สุญญตา ตามคามหมายของพุทธทาสภิกขุ หมายถึง ความว่างอันเป็นสภาวะแห่งความว่าง
ที่ปราศจากความเป็นสัตว์ บุคคล ตัวตน เรา เขา เป็นสภาวะที่ขันธ์ ๕ เป็นอนัตตา กล่าวคือ ว่างจากความเป็นตัวตน 



86. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 6 No.  3  September - December  2025 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ตลอดจนว่างจากสาระต่าง ๆ เช่น สาระคือความเที่ยงแท้ ความสวยงาม ความสุข โดยปริยาย หมายถึง หลักธรรมฝ่าย
ปรมัตถ์ เช่น ขันธ์  ธาตุ อายตนะ และปัจจยาการ แสดงตัวสภาวะให้เห็นความว่างเปล่าปราศจากความเป็นสัตว์ 
บุคคลตัวตน เรา เขา เป็นเพียงธรรม หรือกระบวนการทางธรรมชาติล้วน ๆ หมุนเวียนเปลี่ยนแปลงไป 

ลักษณะของสุญญตาตามทัศนะของพุทธทาสภิกขุ   
เนื่องจากมีการปฏิบัติกันในแนวยึดความว่าง หรือสุญญตากันอย่างผิด ๆ ยึดในความว่าง พยายามทำให้

ว่างจากความคิด ความเห็นอย่างผิด ๆ เห็นว่าไม่มีสิ่งใดที่เป็นสิ่งที่มีอยู่จริง ทุกสิ่งเป็นของว่างเปล่า การกระทำใด ๆ 
ก็ตามจะไม่มีการส่งผลใด ๆ เกิดขึ้นเพราะทุกสิ่งอย่างเป็นของว่างเปล่า จึงปฏิบัติไปในลักษณะหยุดคิด หยุดนึก ไป
ยึดความว่าง แต่แท้ที่จริงแล้วความว่างในที่นี้ไม่ได้มีลักษณะดังที่เข้าใจกัน เพราะเหตุนี้ พุทธทาสภิกขุจึงได้แสดง
ลักษณะของสุญญตาไว้  ดังนี้ 

พุทธทาสภิกขุกล่าวว่า สุญญตา ความว่าง มีลักษณะ 2 ประการ  (Buddhadasa Bhikkhu, 1974, p. 
20)  คือ 

1. ความว่างที่เป็นลักษณะของสิ่งทั้งปวง ดังบาลีว่า สพฺเพ ธมฺมา อนตฺตา  แปลว่า สิ่งทั้งปวงเป็น
อนัตตา โลกนี้จึงว่างโดยธรรมชาติแต่คำว่า ว่าง ที่พุทธทาสภิกขุเข้าใจในที่นี ้มิได้หมายความว่าไม่มีอะไร แต่
หมายความว่า มีทุกสิ่งทุกอย่างมีตามที่เราเห็นอยู่ เพียงแต่ว่ามันว่างจากความหมายที่ควรจะยึดถือว่าเป็นตัวตนหรือ
ของตน เพราะฉะนั้น ในสุญญตาสูตร จึงเขียนกล่าวไว้ชัดเจนว่า โลกนี้ว่าง เพราะว่าไม่มีส่วนใดที่ควรจะยึดถือเอาว่า 
เป็นตัวตน หรือเป็นของตน แต่มิได้หมายความว่า ไม่มีโลกนี้ หรือไม่ได้หมายความว่า ไม่มีอะไรอยู่ในโลกนี้ 

2. ความว่างเป็นลักษณะของจิตที่ไม่ยึดมั่นถือมั่นสิ่งทั้งปวง ข้อนี้สืบต่อมาจากความว่างในข้อแรก 
นั่นคือ สิ่งทั้งปวงรวมเอาทั้งจิตด้วย ว่างจากความหมายที่ควรจะยึดถือว่าเป็นตัวตนหรือของตน จิตนั้นจึงไม่ไปยึดถือ
เอาส่วนหนึ่งส่วนใดในโลกนี้ว่าเป็นตัวตน จิตนั้นจึงว่างเพราะจิตนั้นเห็นความว่างของโลกอยู่เสมอ จึงไม่เกิดการปรุง
แต่งยึดถือเอาเป็นตัวตน เมื่อไม่มีการปรุงแต่งยึดถือเอาเป็นตัวตน ก็ไม่อาจจะเกิดโลภะ โทสะ และโมหะ ได้ดังนั้น 
ท่านจึงกล่าวว่า จิตว่าง เพราะว่างจากกิเลส คือ โลภะ โทสะ และโมหะนั่นเอง   สภาวะที่ได้ชื ่อว่า สุญญตา 
ประกอบด้วยเหตุผล 3 ประการ  (Buddhadasa Bhikkhu, 2006, p. 75) คือ 

1. เพราะลุถึงด้วยปัญญา ที่กำหนดพิจารณาความเป็น มองเห็นภาวะที่สังขารเป็นสภาพว่างจาก
ความเป็นสัตว์บุคคล ตัวตน เราเขา 

2. เพราะว่างจากกิเลส มีโลภะ โทสะ และโมหะ  
3. ว่างเพราะมีสุญญตา คือ นิพพานเป็นอารมณ์ 
สภาวะความว่าง 3 ประการนี้เป็นความว่างในโลกุตตรมรรค  ส่วนความว่างที่เกิดจากการกำหนด

หมายในใจ หรือทำใจเพ่ือให้เป็นอารมณ์ของจิตในการเจริญสมาบัติ เช่น ผู้เจริญอากิญจัญญายตนสมาบัติ กำหนดใจ
ให้ถึงภาวะว่างเปล่าไม่มีอะไรเลย จัดเป็นความว่างอย่างหนึ่งในระดับโลกิยฌานด้วยเหมือนกัน (Buddhadasa 
Bhikkhu, 1974, p. 25) อีกประการหนึ่ง สุญญตา ความเป็นสภาพสูญ หรือความว่าง เพราะเหตุ คือ (Buddhadasa 
Bhikkhu, 1974, p. 51) 

1. ความเป็นสภาพที่ว่างจากความเป็นสัตว์บุคคล ตัวตน เรา เขา เฉพาะอย่างยิ่ง ภาวะที่ขันธ์ 5 
เป็นอนัตตา คือ ไร้ตัวมิใช่ตน ว่างจากความเป็นตน ตลอดจนว่างจากสาระต่าง ๆ เช่น สาระคือความเที่ยง สาระคือ
ความสวยงาม สาระคือความสุข เป็นต้น, โดยปริยายหมายถึง หลักธรรมฝ่ายปรมัตถ์ ดังเช่น ขันธ์ธาตุ อายตนะ



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  87. 
ปีที ่ 6  ฉบบัที ่3   กนัยายน - ธนัวาคม   2568 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

และปัจจยาการ อิทัปปัจจยตา หรือปฏิจจสมุปบาท ที่แสดงแต่ตัวสภาวะให้เห็นความว่างเปล่าปราศจากสัตว์ บุคคล 
เป็นเพียงธรรมหรือกระบวนธรรมล้วน ๆ 

2. ความว่างจากกิเลส มีราคะ โทสะ โมหะ เป็นต้น ก็ดี สภาวะที่ว่างจากสังขารทั้งหลายก็ดี 
หมายถึง นิพพาน 

3. โลกุตตรมรรค ได้ชื่อว่าเป็นสุญญตา ด้วยเหตุผล 3 ประการ คือ 
3.1 เพราะลุด้วยปัญญา ที่กำหนดพิจารณาความเป็นอนัตตา มองเห็นสภาวะที่สังขารเป็นสภาพ

ว่าง (จากความเป็นสัตว์บุคคล ตัวตน) 
3.2 เพราะว่างจากกิเลสมีราคะเป็นต้น และ 
3.3 เพราะมีสุญญตา คือ นิพพานเป็นอารมณ์ 

4. ความว่าง ที่เกิดจากความกำหนดหมายในใจ หรือทำใจเพื่อให้เป็นอารมณ์ของจิตในการเจริญ
สมาบัติเช่น ผู้เจริญอากิญจัญญายตนสมาบัติ กำหนดใจถึงภาวะว่างเปล่าไม่มีอะไรเลย  พุทธทาสภิกขุได้กล่าวถึง
ลักษณะของสุญญตาที่ประกอบด้วย (Arun Wetsuwan, 1984, p. 164) 

4.1 สุญญตาจากวัตถุกล่าวคือ ความว่างจากความไม่มีอะไรเลย เป็นความว่างทางวัตถุในข้อนี้
สำหรับคนที่ไม่เคยได้รับฟังเกี่ยวกับเรื่องของสุญญตามาก่อน ก็จะมีความเข้าใจว่า ความว่างจากตัวกู คือว่างอย่างไม่
มีอะไรเหลือ เป็นการถึงเรื่องทางร่างกายหรือทางวัตถุ จึงมีความคิดว่า เมื่อว่าง คนก็จะคิดว่าไม่มีอะไรเลย จะทำให้
ตนเองขาดสิ่งที่เคยได้อยู่ จึงไม่สนใจในเรื่องความว่างตามความหมายที่สูงขึ้นไปกว่านั้น 

4.2 สุญญตาทางจิต หมายถึง จิตกำลังว่างไม่ได้คิดอะไร ไม่รู้สึกอะไร ไม่ทำหน้าที่อะไรเลย ซึ่ง
ความหมายเท่ากับคนที่ตายแล้ว เป็นเหมือนท่อนไม้เป็นความว่างอันเกิดจากการอยู่ในสมาบัติทุกชนิด 

4.3 สุญญตาทางปัญญาหรือทางวิญญาณ เป็นความรู้ความคิดที่มีอย่างสมบูรณ์รู ้สึกตัวอยู่
ตลอดเวลา โดยมีความรู้ว่าไม่มีอะไรเป็นตัวตนที่แท้จริง ไม่มีความยึดมั่นเป็นตัวตนขึ้นมาได้เป็นจิตว่างจากตัวตน
ด้วยอำนาจแห่งสติปัญญา  

พุทธทาสภิกขุได้กล่าวถึงลักษณะของสุญญตาอีกลักษณะหนึ่ง คือ (Buddhadasa Bhikkhu, 2006, 
pp. 55-57) 

1. ความว่างในฐานะที่เป็นหัวใจของพระพุทธศาสนา พุทธทาสภิกขุ ย้ำว่า ในพระไตรปิฎกได้กล่าวถึง
หลักแห่งสุญญตาไว้หลายแห่ง และถือเป็นธรรมะ ที่มีความสำคัญอีกประการหนึ่งด้วย และยังได้มีพุทธภาษิตที่ได้
กล่าวถึงความสำคัญนี้คือ ตถาคตพูดแต่เรื่องสุญญตาหรือเรื่องที่เนื่องด้วยสุญญตา เรื่องว่าเป็นธรรมปฏิสังยุตตา 
(ธรรมะอันเกี่ยวเนื่องด้วยสุญญตาคือความว่าง) นอกนั้นไม่กล่าวถึงสุญญตา จะกล่าวว่าสุญญตาเป็นตัวแท้ทั้งหมด
ทั้งสิ้นก็ได้เป็นแค่หัวใจนิดเดียวก็ได้เป็นทั้งหมด ทั้งตัวของพระพุทธศาสนาก็ได้ นี้ขอยืนยันในข้อนี้ คือการเป็นหัวใจ
และเป็นตัวแท้ เพราะสุญญตาไม่มีเปลือก ไม่มีกะพ้ีมีแต่แก่น เป็นสุญญตาที่ถูกต้องในพระพุทธศาสนาจึงเป็นตัวของ
ตัวเท่านั้น ไม่มีมากไปกว่านี้เป็นตัวแท้ของพระพุทธศาสนา ที่ปอกเปลือกเข้าไปไม่ได้อีกแล้ว อุปมาเหมือนเพชรที่เป็น
ทั้งหมดในตัวของตัวเองและเป็นหัวใจของมันเอง เป็นสิ่งที่บริสุทธิ์ไม่มีอะไรเจือปนและมีค่าที่สุด 

2. ความว่างในฐานะที่เป็นสภาวะสูงสุด พุทธทาสภิกขุได้อ้างหลักฐานในพระบาลีอังคุตรนิกาย หมวด
ที่ว่าด้วยเรื่องของสิ่ง 5 อย่างที่ปรากฏอยู่หลายแห่ง ที่กล่าวถึงข้อความนี้คือ เย เต สุตฺตนฺตา ตถาคเตน  ภาสิตา คมฺ



88. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 6 No.  3  September - December  2025 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ภีรตฺถา โลกุตฺตรา สุญฺญตปฺปฏิสํยุตฺตา ความว่า พระสูตรใด ๆ ที่ตถาคตได้กล่าวแล้ว เป็นเรื่องลึกซึ้ง  มีอรรถอันลึกซึ้ง
เหนือโลกแล้วก็เนื่องด้วยสุญญตา นั่นเอง 

3. ความว่างเป็นสภาวะอันจำเป็นสำหรับทุกคน  พุทธทาสภิกขุได้กล่าวว่า โดยความเป็นจริงแล้ว 
ธรรมข้อเดียวใช้ได้กับทุกชนชั้น เพราะหากเปรียบกับพระเจ้าที่มีสอนอยู่ในศาสนาต่าง ๆ แล้ว พระเจ้าองค์เดียว ก็
ใช้ได้กับคนทุก ๆ ชั้นโดยไม่จำเป็นต้องมีอยู่หลาย ๆ องค์เช่นเดียวกันกับ สุญญตา นี้มีความจำป็นแก่คนทุก ๆ คน
เช่นกัน ทั้งบรรพชิตและคฤหัสถ์เพราะทั้งสองต้องเดินไปทางเดียวกัน อาจจะตามกันไปเพราะคฤหัสถ์ต้องหาบต้อง
คอนรุงรังไปอย่างช้า ๆ ล้มลุกคลุกคลานกันไป ส่วนบรรพชิตมีลักษณะเหมือนนก มีภาระแต่เพียงปากเท่านั้น ก็ไป
ได้เร็วแต่ก็ไปในทิศทางเดียวกัน คือไปตามทางแห่งมรรคมีองค์ 8 ประการ โดยมีจุดมุ่งหมายสูงสุดคือ พระนิพพาน  
ผู้ที่จะเห็นลักษณะของสุญญตาได้นั้น จะต้องมีความว่างที่ประกอบด้วยสติปัญญา ซึ่งผู้ที่เห็นโลกตามความเป็นจริง
ว่า เป็นของว่างในที่นี้พุทธทาสภิกขุ ได้แสดงให้เห็นว่าลักษณะของความว่าง 3 ประการ  (Phra Buddhaghosa 
Thera, 2011, p. 185) คือ  

1. ความว่างในความหมายของปริยัติ คือ การรู้ว่าไม่มีอะไรเป็นตัวตน 
2. ความว่างในความหมายของปฏิบัติ คือ จิตที่กำลังปล่อยวางไม่จับฉวยอะไร 
3. ความว่างในความหมายของปฏิเวธ คือ จิตที่บรรลุถึงความสะอาด สว่าง และสงบ  

ดังนั้น ถ้าบุคคลใดมีความรู้ที่ถูกต้องและรู้จริงแล้วย่อมปล่อยวาง ย่อมบรรลุถึงผลทันทีนี้คือ ความว่าง
ทั้ง 3 ประการ เป็นเหตุเป็นปัจจัยต่อกันที่จะนำไปสู่ความว่าง หรือหลักแห่งการศึกษาทั้ง 3 ประการนี้ต้องรวมเข้า
เป็นหนึ่งจึงจะสำเร็จประโยชน์ จะเลือกปฏิบัติเพียงอย่างใดอย่างหนึ่งไม่ได้ดังนั้นจะต้องเริ่มด้วยการมีญาณทัศนะ 
คือ มองเห็นแจ่มแจ้งตามความเป็นจริงว่า โลกเป็นของว่าง แล้วการปล่อยวาง และการบรรลุผลย่อมมาเอง สรุปแล้ว 
ลักษณะของสุญญตาตามทัศนะของพุทธทาสภิกขุคือ สรรพสิ่งที่เกิดขึ้นมานั้นเป็นสิ่งที่ว่าง ทุกสิ่งอย่างที่อาศัยกัน
เกิดขึ้นนั้นล้วนเป็นของว่างหรือเป็นสุญญตา นอกจากนี้ สุญญตายังเป็นความว่างเป็นลักษณะของสิ่งทั้งปวง เป็นจิต
ที่ไม่ยึดมั่นถือมั่นสิ่งทั้งปวง ความไม่มีอะไรเลย เป็นความว่างทางวัตถุ และสุญญตาเป็นความรู้ความคิดที่มีอย่าง
สมบูรณ์รู้สึกตัวอยู่ตลอดเวลา เป็นทั้งปริยัติปฏิบัติและปฏิเวธ 

หลักการปฏิบัติเพื่อเข้าถึงสุญญตาตามทัศนะของพุทธทาสภิกขุ 
สุญญตาเมื่อมองในมุมมองทางด้านของปรัชญา จะถูกยกให้เป็นแนวคิดทางด้านของปรัชญา เพราะเหตุ

ที่คำว่า ปรัชญา มีความหมายว่า ความรู้ซึ่ง หมายถึง ความรู้ที่เกี่ยวข้องกับสิ่งต่างๆ ที่เกี่ยวกับมนุษย์ทั้งที่เป็นอดีต 
ปัจจุบัน และอนาคต ทั้งที่อยู่ในภพนี้และภพหน้า (Sanan Chaianukul, 1981, p. 2)  ในเรื่องนี้พุทธทาสภิกขุได้
กล่าวสนับสนุนเกี่ยวกับเรื่องของปรัชญาว่า ปรัชญา คือ สิ่งที่เห็นแจ้งด้วยการพิสูจน์และทดลองไม่ได้ ต้องอาศัยการ
คํานึง คํานวณไปตามหลักการแห่งเหตุผลระบบหนึ่ง ประการ (Buddhadasa Bhikkhu, 1965, p. 224)  นั้นย่อม
หมายความว่า แนวปรัชญานั้นเป็นเพียงความรู้ในบางสิ่งบางอย่าง แต่ไม่ได้คำนึงถึงหลักการปฏิบัติส่วนคําว่าศาสนา
นั้นหมายถึง ระเบียบวิธีการปฏิบัติ (Buddhadasa Bhikkhu, 1965, p. 2) 

ความหมายดังกล่าวนี้ชี้ให้เห็นว่า คำว่าปรัชญากับศาสนา มีหลักการคือ ปรัชญา จักใช้ในภาคทฤษฎี 
ส่วนหลักการทางศาสนาจักใช้ในภาคปฏิบัติ เมื่อกล่าวถึงสุญญตา ตามมุมมองทางศาสนาแล้ว สุญญตาจึงเป็น
แนวทางแห่งการประพฤติปฏิบัติในชีวิตประจำวันตามหลักของศาสนา 



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  89. 
ปีที ่ 6  ฉบบัที ่3   กนัยายน - ธนัวาคม   2568 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

หลักการที่จะต้องปฏิบัติเพื่อเข้าถึงหลักสุญญตานั้น พุทธทาสภิกขุกล่าวว่า ผู้ปฏิบัติจักต้องมีการตั้งจิต
ไว้ทั้งภายในและภายนอกเอาใจใส่สุญญตาทั้งภายในและภายนอก และฝึกฝนจนมีสัมปชัญญะ พุทธทาสภิกขุได้
กล่าวอธิบายถึงคำว่าสุญญตาทั้งภายในและภายนอกไว้ว่า คำว่าสุญญตาภายใน คืออารมณ์ที่อาศัยเบญจขันธ์ของ
ตนเอง ส่วนสุญญตาภายนอก คือ อารมณ์ท่ีอาศัยเบญจขันธ์ของบุคคลอื่น (Buddhadasa Bhikkhu, 2005, p. 13) 
และคำว่าฝึกจิตให้เกิดสัมปชัญญะ คือ การฝึกจิตในเกิดความรู้สึกตัว ไม่หลงลืม รู้สึกตัวอยู่เสมอทุกขณะจิตว่ากำลัง
ทำอะไรอยู่ที่เกี่ยวข้องกับปัจจุบัน ไม่ส่งใจไปในอดีตหรืออนาคต สติสัมปชัญญะเป็นสติที่มีปัญญาสนับสนุนให้น้อม
นำเข้ามาดูจิตใจตัวเองมองตัวเองในการกระทำ การพูดการคิด เป็นสภาวะที่รู้เท่าทัน ไม่หลงผิดไปตามกิเลส ตัณหา
และอารมณ์ที่มากระทบ เมื่อมีสมาธิสมบูรณ์แล้ว จึงจะเกิดสัมปชัญญะขึ้นได้ดังนั้น ผู้ที่จะเข้าถึงสุญญตาได้จะต้อง
ฝึกจิตให้เห็นความว่างในเบญจขันธ์ทั้งที่อยู่ในตัวเองและของบุคคลอื่น เป็นการปฏิบัติเพื่อมุ่งให้จิตเห็นความว่าง
หรือให้เกิดสัมปชัญญะหรือฝึกอบรมให้จิตเห็นความว่าง  

หลักการปฏิบัติเพื ่อเข้าถึงความเป็นความว่าง โดยที่พุทธทาสภิกขุ ได้ใช้หลักการกำหนดเป็นตัว
พิจารณา โดยใช้การนำเอาสิ่งต่าง ๆ มาเป็นตัวพิจารณากำหนด เช่น สิ่งต่าง ๆ เป็นเพียงสิ่งต่าง ๆ เท่านั้นหนอ สิ่ง
นั้นไม่มีตัวตนในสิ่งที่กำหนดหนอ ว่างจากตัวตนหนอ จนสุดท้ายจะเหลือเพียง คำว่า ว่างหนอ เป็นต้น โดยมี
หลักการกำหนด 10 ประการ (Buddhadasa Bhikkhu, 2005, pp. 20-25)  คือ 

1. กำหนดโดยความเป็นอารมณ์ หมายถึง การนำสติเครื่องกำหนดอยู่ในสิ่งนั้นเป็นอารมณ์ แล้วเห็น
ว่าสิ่งที่นำมาเป็นอารมณ์นั้น ไม่เป็นของมีตัวตน ว่างจากตัวตน จนที่สุดให้พิจารณาว่า ว่างหนอ 

2. กำหนดโดยความเป็นรูปนาม กล่าวคือ สิ่งใดมีเพียงลักษณะของรูปธรรม กำหนดเป็นรูป สิ่งใด
เป็นลักษณะของนามธรรม ก็กำหนดเป็นนามธรรม สิ่งใดเป็นลักษณะของเวทนา สัญญา สังขาร หรือวิญญาณ ให้นำ
สิ่งเหล่านี้เป็นตัวกำหนด โดยมีหลักการพิจารณากำหนดตามลำดับว่า รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณเท่านั้น
หนอ ว่างจากตัวตนหนอ ว่างหนอ ไปที่ละอันตามลำดับ 

3. กำหนดโดยความเกิด และความดับของลมหายใจ โดยลักษณะของการกำหนดโดยความเป็นลม
หายใจ จึงมีหลักการพิจารณากำหนดว่า ลมหายใจนี้เกิดขึ้นหนอว่างจากความเป็นตัวตนหนอ ว่างหนอ แม้แต่การ
ดับของจิตย่อมนำมาเป็นตัวกำหนดโดยกำหนดว่า จิตนี้ดับเท่านั้นหนอ ในการดับนั้นไม่มีตัวตนหนอ ว่างจากตัวตน
หนอ ว่างหนอ โดยให้ความรู้สึกมาจดจ่อที่ความว่างของลมและจิต 

4. กำหนดโดยอนิจจัง เมื่อกำหนดที่ลมหายใจที่มีการเปลี่ยนแปลงของลม ซึ่งการกำหนดเช่นนี้จัก
นำเอาลมหายใจอันประกอบด้วยความไม่เที่ยงแท้และแน่นอน มันไม่เที่ยงหนอ นั้นไม่มีตัวตนหนอ ว่างจากตัวตน
หนอ ว่างหนอ 

5. กำหนดความเป็นทุกขังของลมหายใจ คือ มีลักษณะแห่งความทุกข์ ซึ่งคำว่าทุกข์หมายถึง ความ
ทุกข์อันเกิดจากความไม่เที่ยงแท้มีการเปลี่ยนแปลงอยู่ตลอดเวลา รวมถึงมีการปรุงแต่งของจิต สิ่งเหล่านี้ล้วนเป็น
ที่มาของความทุกข์ ดังนั้นเวลากำหนดสภาวะของความทุกข์ จึงต้องกำหนดในลักษณะของการทำลมหายใจให้เป็น
รูปธรรม และกำหนดว่า รูปนั้นเป็นทุกข์หนอ รูปนั้นไม่มีตัวตนหนอ ว่างจากตัวตนหนอ ว่างหนอ 

6. กำหนดโดยความเป็นอนัตตา กล่าวคือ การเห็นสิ่งที่ไม่ใช่ตัวตน เป็นสิ่งที่มีตามธรรมชาติ เกิดขึ้น
ตามธรรมชาติ ซึ่งไม่ใช่ตัวตน ให้มีการกำหนดว่า สิ่งต่าง ๆ นั้นไม่มีตัวตนหนอ ว่างจากตัวตนหนอ ว่างหนอ เป็นต้น 



90. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 6 No.  3  September - December  2025 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

7. การกำหนดโดยความเป็นวิราคะ คำว่า วิราคะ หมายถึง ความคลายกำหนัด, ความไม่ติดพัน เป็น
อิสระ เมื่อได้มองเห็นจางคลายแห่งความยึดมั่นหรือความทุกข์ที่เกิดมาจากความยึดถือ โดยกำหนดที่ความจางคลาย
นั้นไม่มีตัวตนหนอ ว่างจากตัวตนหนอ ว่างหนอ เป็นต้น 

8. กำหนดโดยนิโรธะ คือความดับ ก็เช่นเดียวกันนี้เมื่อมีความจางคลายแล้วก็ย่อมมีการดับไปเป็น
ธรรมดาตามสัดส่วนที่กำหนด 

9. กำหนดโดยปฏินิสสัคคะ คือ ความสลัดคืน เมื่อบุคคลยึดติดอยู่กับตัวกูของกูก็จักเป็นผู้มีจิตที่
ประกอบด้วยความทุกข์ แต่เมื่อใดก็ตาม เมื่อบุคคลคลายจากความยึดมั่นถือมั่นจากตัวตน กล่าวคือ เมื่อสลัดความ
เป็นตัวตนออกเสียได้เสียแล้ว ก็จักเข้าถึงความเป็นสิ่งที่ไม่ใช่ตัวตน ไม่ใช่ของของตน ไม่ใช่ของของใคร เมื่อมีอาการ
เช่นนี้แล้ว ต้องกำหนดโดยความรู้สึกว่า การสลัดนี้ไม่ใช่ตัวตนหนอ ว่างจากตัวตนหนอ ว่างหนอ เป็นต้น 

10. การกำหนดโดยความเป็นสุญญตา โดยความว่าง ซึ่งในข้อนี้เป็นการกำหนดเอาความว่างเริ่ม
ตั้งแต่ลมหายใจเข้า – ออก อิริยาบถและอาการต่าง ๆ เช่น อาการเกิด การดับ ความเป็นอนิจจัง ทุกขัง และอนัตตา 
ซึ่งปฏินิสัคคะแต่ละอย่างนั้นใช้หลักการกำหนดว่าไม่ใช้ตัวตนหนอ ไม่ใช่ของของตนหนอ เป็นความว่างจากตนและ
ของของตนหนอ ว่างจากตัวตนหนอ ว่างหนอ เป็นต้น 

เมื่อสรุปแล้ว พุทธทาสภิกขุ เน้นหลักการเข้าถึงสุญญตา พุทธทาสภิกขุจะมุ่งเน้นที่การพิจารณา
อารมณ์ที่อาศัยเบญจขันธ์ และสังขารด้วยวิธีปฏิสังขานุปัสสนาญาณ ว่าเป็นของว่าง โดยพิจารณาว่า สิ่งนั้นไม่มี
ตัวตนในสิ่งที่กำหนดหนอ ว่างจากตัวตนหนอ จนสุดท้ายจะเหลือเพียงคำว่า ว่างหนอ เป็นต้น 

พุทธทาส ได้ย้ำเสมอว่าให้ทุกคนรู้จักปล่อยวาง ว่างจากกิเลส เห็นทุกสิ่งเป็นสุญญตา คือเป็นอนัตตา ไม่
มีเราเขา มีแต่สภาวะรูปกับนาม เพื่อมิให้ยึดมั่นในรูปนามขันธ์ ๕ ซึ่งถือว่าเป็นอัตตาตัวกูของกู และที่สุดให้ปล่อย
วางคืออย่าเห็นแก่ตัว (ตัวกูของกู) เพื่อให้รู้จักการแบ่งปันช่วยเหลือกันและกัน สังคมจะได้อยู่อย่างเป็นสุข เห็นแก่
ผลประโยชน์ส่วนรวมมากกว่าประโยชน์ส่วนตัว  นี่คือพัฒนาการสุญญตาในมุมมองของพุทธทาสภิกขุ 

สุญญตาในพระไตรปิฎกสู่ความว่างหนอในมุมมองของพุทธทาสภิกขุ 
สุญญตาในพระไตรปิฎกและอรรถกถา หมายถึง ความว่างเปล่า จากตัวตนหรือสารัตถะที ่ถาวร 

โดยเฉพาะอย่างยิ่งเมื่อพิจารณาขันธ์ 5 จะเห็นได้ว่า ขันธ์ทั้ง 5 เป็นอนัตตา คือไม่ใช่ตัวตนนอกจากนี้ ยังหมายถึง
การว่างจากความยึดถือ ความเที ่ยง ความงาม หรือความสุข ทั ้งนี ้ สุญญตายังสัมพันธ์กับหลัก  ปฏิจจสมุป
บาท และโลกุตตรมรรค โดยเป็นภาวะที ่เกิดจากการเห็นความสัมพันธ์และการพึ ่งพาซึ ่งกันและกันของ
ปรากฏการณ์ทั้งหลาย ทำให้เข้าใจว่า ทุกสรรพสิ่งเป็นมายาและไม่จีรังถาวร สุดท้าย สุญญตายังนับรวมถึงนิพพาน
ซึ่งเป็นสภาวะว่างจากกิเลสและทุกข์ทั้งปวง ลักษณะสำคัญคือ (1) ว่างจากตัวตนและกรรมฐานของตน (2) ว่าง
จากกิเลส เช่น ราคะ โทสะ โมหะ (3) เป็นอารมณ์ของจิตในการเจริญสมาบัติ (4) สะท้อนปรมัตถสัจจะ สรรพสิ่ง
ไม่มีตัวตน หรือเป็นธรรมหรือกระบวนธรรมล้วน ๆ 
 พุทธทาสภิกขุมอง สุญญตาเป็นแก่นของพระพุทธศาสนา เน้นการเข้าใจชีวิตและปรากฏการณ์ว่า ขันธ์ 
5 และความเป็นสรรพสิ่งทั้งปวงเป็น อัตตา-ว่าง (ไม่มีตัวตน) ซึ่งสามารถนำไปสู่การพ้นทุกข์ เมื่อไม่ยึดมั่นถือมั่นว่า
เป็นตัวเราหรือของเรา โดยพุทธทาสภิกขุเน้นว่าสุญญตาเป็นสภาวะว่างจากความทุกข์และกิเลสสาเหตุของทุกข์ การ
มองเห็นด้วยปัญญาเป็นหนทางให้ตระหนักถึงความไม่มีตัวตนของสรรพสิ่ง การนำธรรมะไปปฏิบัติในชีวิตประจำวัน
เพ่ือความสงบสุขทั้งปัจเจกและสังคม และเชื่อมโยงแนวคิดปฏิจจสมุปบาทและไตรลักษณ์เข้ากับการปฏิบัติธรรม 



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  91. 
ปีที ่ 6  ฉบบัที ่3   กนัยายน - ธนัวาคม   2568 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

จุดร่วมระหว่างพระไตรปิฎกและพุทธทาสภิกขุ 
1. ความหมายและลักษณะของสุญญตา ทั้งสองมุ่งเน้นความว่างจากตัวตนและอัตตา 
2. ขันธ์ 5 และปฏิจจสมุปบาท ทั้งสองเน้นความสัมพันธ์ที่พ่ึงพาอาศัยกันของปรากฏการณ ์
3. แก่นของพระพุทธศาสนา สุญญตาเป็นหลักธรรมสำคัญที่นำไปสู่การพ้นทุกข์ความแตกต่างหลัก

ระหว่างแนวคิดท้ังสอง 
ประเด็น พระไตรปิฎก พุทธทาสภิกข ุ

วิธีเข้าถึงสุญญตา การปฏิบัตบิารมีแบบโพธิสตัวธรรม,  
การเจรญิสมาบัต ิ

การพิจารณาพระนิพพานและขันธ ์5, การปฏิบัติธรรมใน
ชีวิตจริง 

นิยามนิพพาน เป็นสภาวะทางปัญญา, การเข้าใจความจริง
แห่งสรรพสิ่ง 

เป็นความว่างจากทุกข์และกิเลส, ว่างจาก “ตัวกู ของก”ู 

การประยุกต์ เน้นการปลีกวเิวกและตรสัรู้ทางจติ เน้นการนำธรรมะไปปฏบิัติในชีวิตประจำวันและสังคม 
มิติทางสังคม น้อย, เน้นการเข้าใจสัจธรรมส่วนบุคคล สูง, มองสัมพันธ์ระหว่างธรรมะกับสังคม, ไม่แยกธรรมะ

จากชีวิตจริง 

สรุป พระไตรปิฎก: สุญญตาเน้นการว่างจากตัวตนและการเข้าถึงสัจธรรมโดยตรง ผ่านสมาธิและ
ปัญญา  พุทธทาสภิกขุ: สุญญตาเน้นการว่างจากอัตตาเพื่อนำไปสู่พ้นทุกข์และสามารถประยุกต์ในชีวิตประจำวัน
และทางสังคม  ความเชื่อมโยง: ทั้งสองแบ่งปันเนื้อหาหลักเรื่องความไม่มีตัวตน แต่พุทธทาสภิกขุเน้นเชิงปฏิบัติ
และสังคมมากกว่า 

ภาพที่ 1: หลักการปฏิบัติเพื่อเข้าถึงสุญญตา (ว่างหนอ) ตามทัศนะของพุทธทาสภิกขุท่ีมา: ผู้เขียนบทความ 



92. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 6 No.  3  September - December  2025 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

บทสรุป 

ลักษณะของสุญญตาตามทัศนะของพุทธทาสภิกขุ คือ สรรพสิ่งที่เกิดขึ้นมานั้นเป็นสิ่งที่ว่าง ทุกสิ่งทุก
อย่างที่อาศัยกันเกิดขึ้นนั้นล้วนเป็นของว่างหรือเป็นสุญญตา นอกจากนี้ สุญญตายังเป็นความว่างเป็นลักษณะของ
สิ่งทั้งปวง เป็นจิตที่ไม่ยึดมั่นถือมั่นสิ่งทั้งปวง ความไม่มีอะไรเลย เป็นความว่างทางวัตถุ และสุญญตาเป็นความรู้
ความคิดที่มีอย่างสมบูรณ์ รู้สึกตัวอยู่ตลอดเวลา เป็นทั้งปริยัติ ปฏิบัติและปฏิเวธ พุทธทาสภิกขุได้นำเอาหลัก 
สุญญตาในการอธิบายสอนธรรมได้อย่างกลมกลืนว่า ความเป็นผู้ไม่มีความยึดมัน่ถือมั่นในอะไร ๆ วาเป็นตัวกู ของกู 
วางจากตัวกู ของกู (สุญญตา)  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  93. 
ปีที ่ 6  ฉบบัที ่3   กนัยายน - ธนัวาคม   2568 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

 

เอกสารอ้างอิง  
หนังสือ:  
พุทธทาส ภิกขุ. (2504). แก่นพุทธศาสน์. กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา. 
พุทธทาส ภิกขุ. (2505). คำสอน ฮวงโป.  กรุงเทพนมหานคร: ธรรมสภา. 
พุทธทาส ภิกขุ. (2517). เอกสารชุดมองด้านใน อันดับ 26 จิตประภัสสร – จิตเดิมแท้ – จิตว่างเหมือนกันหรือ

อย่างไร. กรุงเทพมหานคร: คณะเผยแพร่วิธีการดำเนินชีวิตอันประเสริฐ. 
พุทธทาส ภิกขุ. (2518). ฆราวาสธรรม. กรุงเทพมหานคร: ธรรมทานมูลนิธิ. 
พุทธทาส ภิกขุ. (2519). สุญญตาปริทรรศน์  เล่ม 2. สุราษฎร์ธานี: ธรรมสภา. 
พุทธทาส ภิกขุ. (2533). จิตว่างในชีวิตประจำวัน. กรุงเทพมหานคร: รุ่งแสงการพิมพ์. 
พุทธทาส ภิกขุ. (2538). คู่มือมนุษย์ฉบับสมบูรณ์. กรุงเทพมหานคร : ธรรมสภา. 
พุทธทาส ภิกขุ. (2538). โอสาเรตัพพธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 3. กรุงเทพมหานคร: ธรรมทานมูลนิธิ. 
พุทธทาส ภิกขุ. (2541). สุญญตาปริทรรศน์. สุราษฎร์ธานี: ธรรมทานมูลนิธิจัดพิมพ์. 
พุทธทาส ภิกขุ. (2548). การปฏิบัติเพ่ือความมีจิตว่าง. กรุงเทพมหานคร: ไพลิน.  
พุทธทาส ภิกขุ. (2549). บวชทําไม. พิมพ์ทั้งท่ี 3. กรุงเทพมหานคร: สุขภาพใจ. 
พุทธทาส ภิกขุ. (2549). วิธีปฏิบัติเพื่อเป็นอยู่ด้วยความว่าง. กรุงเทพมหานคร: ไพลิน. 
พุทธทาส ภิกขุ. (2554). สุญญตาธรรมฉบับย่อ โดยภิกขุ ฉ.ช.วิมุตตยานันทะ. กรุงเทพมหานคร: สํานักพิมพ์

สุขภาพใจ. 
พุทธทาส ภิกขุ. (ม.ป.ป.) ชุมนุมธรรมบรรยายเรื่องความว่าง. กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . (2539). พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย  ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2556). อรรถกถาภาษาไทย  ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ- 

ราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สนั่น ไชยานุกูล. (2524). ปรัญชาอินเดีย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์การศาสน. 
อรุณ เวชสุวรรณ. (2527). วิวาทะระหว่าง ม.ร.ว.คึกฤทธิ์  ปราโมช กับพุทธทาสภิกขุภิกขุ. กรุงเทพมหานคร:  

แพร่พิทยา. 
หนังสือแปล  :   
พระพุทธโฆสะเถระ. (2554). คัมภีร์วิสุทธิมรรค. แปลและเรียบเรียงโดยสมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถร). 

พิมพ์ครั้งที่ 10. กรุงเทพมหานคร: ธนาเพรส. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



94. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 6 No.  3  September - December  2025 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Reference 
Book:  
Buddhadasa Bhikkhu. (1961). The Essence of Buddhism. Bangkok: Thammasapha. 
Buddhadasa Bhikkhu. (2005). Practice for an empty mind. Bangkok: Pailin. 
Buddhadasa Bhikkhu. (1961). The Essence of Buddhism. Bangkok: Dhammasabha. 
Buddhadasa Bhikkhu. (1962). Teachings of Huang Po. Bangkok: Dhammasabha. 
Buddhadasa Bhikkhu. (1995). The Complete Human Manual. Bangkok: Thammasapha. 
Buddhadasa Bhikkhu. (1975). The virtues for a good household life. Bangkok: Dharmadana  

Foundation. 
Buddhadasa Bhikkhu. (1990). Empty mind in daily life. Bangkok: Rungsang Printing 

Buddhadasa Bhikkhu. (n.d.) Dharma Assembly lectures on emptiness. Bangkok: Dharmasapha. 
Buddhadasa Bhikkhu. (2006). Why Ordain?. 3rd printing. Bangkok: Sukhaphai Jai. 
Buddhadasa Bhikkhu. (2006). How to practice to live with emptiness. Bangkok: Pailin. 
Buddhadasa Bhikkhu. (2011). Abridged version of the Suññata Dharma by Bhikkhu Ch. C.  

Vimuttananda. 2nd printing. Bangkok: Sukhaphai Jai Publishing House. 
Buddhadasa Bhikkhu. (1998). Suññata Paritta. Surat Thani: Dhammadana Foundation Publisher. 
Buddhadasa Bhikkhu. (1976). Suññata Paritta Volume 2. Surat Thani: Dhammasabha. 
Buddhadasa Bhikkhu. (1974). The 26th set of documents: Looking Inside: The Radiant Mind - The  

Original Mind - Is the Empty Mind the Same?. Bangkok: The Noble Way of Living  
Dissemination Group. 

Buddhadasa Bhikkhu. (1995). Osaretapphadham. 3rd printing. Bangkok: Dhammadana  
Foundation. 

Mahachulalongkornrajavidyalaya. (2539). Thai Tripitaka  Mahachulalongkornrajavidyalaya.  
Bangkok: MCU Press. 

Mahachulalongkornrajavidyalaya. (2558). Commentaries Thai Tripitaka. MahachulalongkornraJa- 
vidyalaya. Bangkok: MCU Press. 

Sanan Chaianukul. (1981). Indian Philosophy. Bangkok: Religious Printing House. 
Translated Books : 
Buddhaghosa Thera. (2011). Visuddhimagga. Translated and compiled by Somdej Phra Phutthacharn  

(Ajarn Asabhamahathera). 10th edition. Bangkok: Thanapress 

 
 


