
วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  18. 
ปีที ่ 6  ฉบบัที ่ 3  กนัยายน - ธนัวาคม  2568 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  ภาคเสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

 

การเพิ่มพลังสติสัมปชัญญะบำบัดปัญหาการลืมงา่ย 

Enhancing  Mindfulness  and  Clear  Comprehension  to  Alleviate  Forgetfulness 
Academic Articles                                                                                                    บทความวิชาการ 
                                                       อนิรุทธิ์   ส่งศรี 

Anirut   Songsri 
อาจารย์ประจำ   สาขาวิทยาศาสตร์    คณะวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยี   มหาวิทยาลัยเทคโนโลยีราชมงคลศรีวิชัย 
Lecturer, Department of Science,  Faculty of Science and Technology, Rajamangala University of  

Technology Srivijaya 
E-mail.: anirut.s@rmutsv.ac.th 

Article history: 
Received:  24  November  2024 / Revised:  22  December  2024  

Accepted: 23  December   2024 / Available Online:   26  December   2024 
บทคัดย่อ 

ในพระพุทธศาสนา หลักสติและสัมปชัญญะ เป็นธรรมสำคัญที่ช่วยพัฒนาจิตใจและปัญญา สติหมายถึง
ความระลึกรู้ตัวอยู่เสมอ ไม่เผลอหรือหลงลืม ส่วนสัมปชัญญะคือความรู้สึกตัวทั่วพร้อม เข้าใจสิ่งที่กำลังกระทำ
พร้อมตระหนักถึงเป้าหมายและผลของการกระทำ ทั้งสองทำงานควบคู่กันเพื่อให้ จิตตั้งมั่น โดยพระพุทธเจ้าได้
กล่าวว่า “จิตหนึ่งขณะย่อมรู้อารมณ์ได้เพียงอย่างเดียว” ซึ่งหมายความว่าแต่ละช่วงขณะจิตไม่สามารถรับรู้อารมณ์
หลายอย่างพร้อมกัน การเข้าใจหลักนี้ช่วยให้ผู้ปฏิบัติสามารถนำมาประยุกต์ใช้กับชีวิตประจำวัน โดยการทำงานแต่
ละขณะสามารถทำงานได้อย่าเดียว ดังนั้นการใช้ชีวิตประจำวันทุกกิจกรรมเป็นเครื่องมือฝึกสติตั้งแต่ตื่นนอนจนถึง
เข้านอน สามารถเพ่ิมพลังสติสัมปชัญญะบำบัดปัญหาการลืมง่าย 
 
 
 
คำสำคัญ:      สติสัมปชัญญะ;   บำบัด;    อาการลืมง่าย 

 
 
 

Abstract  
In Buddhism. the principles of mindfulness and clear comprehension are regarded as essential 

doctrines for the cultivation of the mind and wisdom. Mindfulness refers to the constant awareness of the present 
moment — the ability to remember and not to be forgetful or distracted. Clear comprehension. on the other 
hand. means being fully aware of one’s actions. understanding what is being done. and recognizing both its 
purpose and its consequences. The two qualities function together to stabilize the mind. The Buddha stated that 



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  19. 
ปีที ่ 6  ฉบบัที ่3   กนัยายน - ธนัวาคม   2568 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

“a single moment of consciousness can perceive only one object”. implying that the mind. in each moment. can 
only be aware of one mental object at a time. Understanding this principle allows practitioners to apply 
mindfulness to daily life. performing one task at a time with full awareness. Therefore. treating every daily 
activity—from waking up to going to bed—as an opportunity to cultivate mindfulness can effectively enhance 
mindfulness and clear comprehension. thereby helping to alleviate problems of forgetfulness and promote 
mental clarity in everyday living. 

 
  
Keywords:        Mindfulness and Clear Comprehension;    Alleviate;     Forgetfulness 

 
 
 
 

บทนำ 
ในชีวิตประจำวันของมนุษย์ต้องอาศัย “สติสัมปชัญญะ” ในการดำเนินชีวิตกิจกรรมต่างๆนับตั้งแต่ตื่น

มาจนถึงเวลานอน ทุกคนต้องใช้สติสัมปชัญญะในกิจกรรมต่างๆในการดำเนินชีวิต   วิธีการพัฒนาสติสัมปชัญญะ
ของมนุษย์ตามหลัก สติปัฏฐาน 4 มีหลักสำคัญของการปฏิบัติ คือ มีความเพียร มีสติ และมีสัมปชัญญะ ในการ
ปฏิบัติ วิปัสสนากรรมฐานจะให้ได้ผลและถูกต้องอยู่ที่หลักสำคัญของการปฏิบัติ “อาตาปี สติมา สัมปชาโน” โดย 
อาตาปีคือการมีความเพียรตั้งใจจริงในการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานที่ตนเอง ตั้งใจเอาไว้ไม่ยอหย่อนต่อการปฏิบัติ
นั้น สติมาคือการมีสติระลึกได้ก่อนทำ ก่อนพูด ก่อนคิด หรืออยู่กับปัจจุบันที่กำลังปฏิบัตินั้น และสัมปชาโนคือการ
มีสัมปชัญญะ มีความรู้สึกตัวกำหนดอยู่ทุกขณะในการปฏิบัติธรรมและการปฏิบัติธรรมต้องมีสติระลึกรู้ธรรมชาติ
ถึงสิ่งที่กำลังเป็นไปในตัวเองด้วยความพยายามอดทนคือเพียงแต่เฝ้าดูสังเกตติดตามอยู่ทุกช่วงขณะไม่ว่าจะเดิน 
หรือนั่ง นอน โดยไม่ต้องกังวลว่าจะต้องอยู่นานเท่าใดให้เรามีสติระลึกอยู่ในช่วงทุกอิริยาบถนั้นๆ ในองค์ประกอบ
ของการรู้ความจริงนั้น พระพุทธองค์ได้แสดงหลักฐานไว้ในสติปัฏฐาน 4 ที่ปรากฏในพระสุตตันตปิฎก  ทีฆนิกาย 
มหาวรรค มหาสติปัฏฐานสูตร ว่าด้วยการเจริญสติปัฏฐาน Suttanta Pitaka. Long Nikaya. Mahavagga. 

Mahasatipaṭṭhāna Sutta. on the development of mindfulness (Thai Tripitaka, 2539: Thai Tripitaka 
10/375/304) 

ในปัจจุบัน การฝึกสติและสัมปชัญญะ ได้รับความสนใจอย่างกว้างขวางทั้งในด้านสุขภาพจิต การ
พัฒนาสมรรถภาพทางสมอง และการจัดการความเครียด ความสามารถในการมีสติและตระหนักรู้ในปัจจุบันชว่ย
ให้บุคคลสามารถรับมือกับความกังวล ความเครียด และปัญหาทางอารมณ์ได้ดียิ่งขึ้น โดยในพระพุทธศาสนา การ
ทำงานของจิตใจและการรับรู้อารมณ์ต่าง ๆ ถูกอธิบายไว้ว่า ในขณะหนึ่ง ๆ จิตจะรับรู้อารมณ์ ได้เพียงอย่างเดยีว
เท่านั้น ซึ่งหมายถึงว่า ในแต่ละช่วงขณะของจิต ไม่สามารถรับรู้อารมณ์หลายอย่างพร้อมกันได้ โดย อายตนะทั้ง
หก ได้แก่ ตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ เป็นช่องทางแห่งการรับรู้อารมณ์ ซึ่งจะทำงานแยกกันตามลำดับเวลา เช่น 
เมื่อจิตรับรู้อารมณ์ทางตา ก็ไม่สามารถรับรู้อารมณ์ทางหูในขณะเดียวกันได้ การเห็น การได้ยิน การได้กลิ่น การ
ลิ้มรส การสัมผัส และการคิด ล้วนเกิดข้ึนคนละขณะจิตที่ต่อเนื่องกันอย่างรวดเร็ว (Abhidhammatthasangaha, 
2010, p. 67)  ซึ่งพระพุทธเจ้าทรงอธิบายถึงธรรมชาติของจิตไว้ว่า จิตมีลักษณะ “เกิดขึ้น–ดับไปอย่างรวดเร็ว 
และมีอารมณ์เดียวในแต่ละขณะ” ดังนั้น ความรู้สึกว่ามนุษย์สามารถรับรู้หลายสิ่งพร้อมกัน เช่น การฟังเพลงขณะ



20. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 6 No.  3  September - December  2025 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

อ่านหนังสือ แท้จริงแล้วเป็นเพียงการเกิด–ดับของจิตอย่างต่อเนื่องในความเร็วระดับจิต ซึ่งจิตเพียงเปลี่ยนอารมณ์
รับรู้จากเสียงไปสู่ตัวอักษรสลับกันไปมาอย่างรวดเร็ว  (Dictionary of Buddhism, Dhamma Compilation 
Edition, 2012, pp. 412-413)  ดังนั้นหลักการที่ว่าจิตหนึ่งขณะรับรู้อารมณ์เดียวนี้ จึงเป็นพื้นฐานสำคัญของการ
ฝึกสติและสัมปชัญญะ เพื่อให้ผู้ปฏิบัติสามารถ “รู้ตัวทั่วพร้อม” ในสิ่งที่กำลังเกิดขึ้นในปัจจุบันขณะ เช่น การรู้ว่า 
“กำลังเห็น” หรือ “กำลังคิด” โดยไม่สับสนอารมณ์ต่าง ๆ ซึ่งเป็นแนวทางในการพัฒนาความเข้าใจในสภาวธรรม
และการฝึกจิตให้ตั้งม่ันในปัจจุบัน   

ผู้เขียนเห็นปัญหาที่เกิดขึ้นจึงสนใจที่จะศึกษาพฤติกรรมเหล่านี้ที่สะท้อนถึงการขาดสติและความไม่
รู้ตัวในปัจจุบันขณะ ปรากฏการณ์นี้สามารถอธิบายได้ด้วยหลักธรรมเรื่อง สติและสัมปชัญญะ ซึ่งเป็นเครื่องมือ
สำคัญในการฝึกให้จิตอยู่กับปัจจุบันขณะ และรู้เท่าทันการกระทำของตนเองอย่างชัดเจน เมื่อจิตมีสติระลึกรู้ในสิ่ง
ที่ทำอยู่ ก็จะไม่สับสนกับสิ่งอื่นที่เกิดขึ้นในเวลาเดียวกัน เพราะแท้จริงแล้ว “จิตหนึ่งขณะย่อมรู้อารมณ์ได้เพียง
อย่างเดียว” ดังนั้น บทความวชิาการนี้มวีตัถุประสงคใ์นการเจรญิสตโิดยมุ่งเน้นปฏบิตักิจิกรรมชวีติประจ าวนั
จึงช่วยให้เรามีความระมัดระวังในชีวิตประจำวันมากข้ึน ทำสิ่งต่าง ๆ ด้วยความตั้งใจและรู้ตัว เช่น การปิดวาล์วน้ำ
มีสติสัมปชัญญะที่นิ้วสัมผัส การปิดแอร์ก็มีความรู้สึกสัมผัสที่นิ ้วกำลังปิดแอร์ การล็ อกประตูก็มีความรู้สึกที่
ผิวสัมผัสกำลังล็อกประตู การทานยาให้มีความรู้สึกตัวเม็ดยาสัมผัสลิ้น การฝึกสติในรูปแบบง่าย ๆ เช่นนี้มีพลัง
อย่างยิ่งในการแก้ปัญหาการลืมง่าย    
2.ความหมายของสติและสัมปชัญญะในพระพุทธศาสนา       

ในพระพุทธศาสนา“สติ” และ “สัมปชัญญะ”  ถือเป็นหลักธรรมสำคัญที่เกื้อหนุนกันในการพัฒนา
จิตใจและปัญญา  สติเป็นธรรมที่มีลักษณะของการระลึกรู้  การประคองจิตให้อยู่กับอารมณ์โดยไม่หลงลืม มีหน้าที่
ระวังรักษาใจให้มั่นคง  และนำไปสู่ความรู้ทั่วถึงในสิ่งที่กำลังกระทำเป็นพื้นฐานแห่งการเจริญสติปัฏฐานทั้งสี่  จึง
เปรียบเสมือนประทีปที่ให้ความสว่างแก่จิตใจ นำพาผู้ปฏิบัติให้เห็นความจริงของธรรม และก้าวสู่ความหลุดพ้นได้
ในที่สุด 

2.1 ความของสติและสัมปชัญญะ                                           
สติ มีการระลึก มีการเข้าไปประคองไว้เป็นลักษณะ สติ  (2025; Journal of Buddist Innovation 

Review. 6(2); 15-29)  การกำหนดให้ระลึกรู้สึกตัวโดยชอบ มีสติคิดใคร่ครวญหลักธรรมที่จะเกิดประโยชน์ และ
หลักแห่งธรรมที่ก่อให้เกิดโทษสติมีลักษณะระลึกรู้ไปกับอารมณ์ ทำหน้าที่ไม่หลงไม่ลืม มีประโยชน์มากมายทั้งใน
ด้านการระมัดระวังในอารมณ์อยู่ในงานที่กำลังทำ สามารถจำได้หมายรู้ มีจิตใจที่มั่นคงเป็นตัวดำเนินทาง หรือ
เรียกว่ามีสติในฐานกาย เป็นทางดำเนินชีวิต ส่งผลให้จิตใจปกติ ทีม่ีใน มหาปุริสสูตร มีความว่า คือมีภิกษุในธรรม
วินัยนี้ 1. การพิจารณาเห็นกายในกาย มีความเพียร สติสัมปชัญญะกำจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลกได้  เมื่อเธอ
พิจารณาเห็นกายในกายอยู่ ทำให้จิตย่อมคลายกำหนัดหลุดพ้นจากอาสวะทั้งหลาย เพราะไม่ยึดมั่นถือมั่น 2. การ
พิจารณาเห็นเวทนาในเวทนาทัง้หลายอยู่ 3.การพิจารณาเห็นจิตในจิตทั้งหลาย 4. การพิจารณาเห็นธรรมในธรรม
อยู่มีความเพียร  มีสัมปชัญญะ มีสติ กำจัดอภิชฌา และโทมนัสในโลกได้ เมื่อเธอทำการพิจารณาเห็นกายในกาย
อยู่ จิตย่อม คลายกำหนัด เกิดการหลุดพ้นจากอาสวะทั้งหลาย เพราะไม่ยึดมั ่นถือมั ่นบุคคลผู้มีจิตหลุดพ้น        
เป็นอย่างนี้แล ในพระสุตตันตปิฎก สังยุตตนิกาย มหาวารวรรค นาลันทวรรค  หมวดว่าด้วยพระธรรมเทศนาที่



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  21. 
ปีที ่ 6  ฉบบัที ่3   กนัยายน - ธนัวาคม   2568 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

เม ืองนาล ันทา Suttanta Pitaka. Samyutta Nikaya. Mahavara Section. Nalanda Section. Section on 
the Dhamma Sermon at Nalanda City (Thai Tripitaka , 2539: Thai Tripitaka 19/377/229) 

สัมปชัญญะ หมายถึง ความรู้ตัวทั่วพร้อมในกริยาอาการต่าง ๆ ขณะปัจจุบันอารมณ์ เช่น ตากระทบ
รูป หูกระทบเสียง จมูกกระทบกลิ ่น ลิ ้นกระทบรส กายกระทบสัมผัส (เย็น ร้อน อ่อน แข็ง หย่อน ตึง)                
ใจกระทบธัมมารมณ์  เป็นธรรมที่สัมปยุตต์พร้อมด้วยสติ และเจตสิกธรรมที่เป็นกุศล ทั้งหลาย สัมปชัญญะ  มีชื่อ
อีกอย่างหนึ่งเรียกว่าปัญญา ในคัมภีร์วิมุตติมรรค ปัญญาปริเฉทบทที่ 10 ได้อธิบายความหมายของปัญญาไว้ดังนี้ 
ปัญญา คือ ความรอบรู้ ญาณ การวิจัยธรรม การจำแนก การกำหนดหมายการวิจัยที่เป็นการศึกษาอันชานาญและ
ชาญฉลาด ในการพิจารณาก็เป็นการเห็นแจ้ง ชัดเจนและได้ความรู้ ปัญญาคือความฉลาด ปัญญินทรีย์ ปัญญาพละ 
ปัญญาเหมือนศาสตรา ปัญญา เหมือนปราสาท ปัญญาคือประทีป ปัญญาคือรัตนะ ความไม่หลง ธรรมวิจัย 
สัมมาทิฏฐิเหล่านี้ เรียกว่า “ปัญญา” (Phra Ratchawaramuni et al, 1995, p. 229) 

สัมปชัญญะหรือปัญญา นับว่ามีความสำคัญเป็นอย่างยิ่งต่อการกระทำทั้งหลายทั้งปวง ที่ เกิดข้ึน ทาง
กาย ทางวาจา หรือทางใจก็ตาม ถ้าไม่มีปัญญาเป็นเครื่องสอดส่องควบคุมพิจารณาหา เหตุผลในการกระทำนั้น ๆ 
ย่อมก่อให้เกิดความประมาท พลาดพลั้ง เผลอเรอ ทำให้เกิดกายทุจริต วจี ทุ จริต มโนทุจริต และอกุศลกรรม
ทั้งหลาย ย่อมเกิดข้ึน ก่อให้เกิดความเสียหายนานาประการ ถ้ามี สัมปชัญญะหรือปัญญาคอยเป็นเครื่องพิจารณา
ควบคุมดูแลสอดส่องต่อการกระทำที่เกิดทางกาย วาจา หรือใจก็ตาม ความดีงามทั้งหลายก็จะเกิดขึ้น ทำให้กาย
สุจริต วจีสุจริต และมโนสุจริต กุศล กรรมทั้งหลายย่อมเกิดขึ้นด้วยเหตุดังนี้  พระพุทธเจ้าทรงบัญญัติสติปัฏฐาน
ทั ้ง 4 (2024; Journal of Buddist Innovation Review. 5(2);19-32) ประการนี้  เพื ่อเป็นหนทางให้ภิกษุ
สามารถบรรลุธรรมได้ โดยการพิจารณาเห็นกาย เวทนา จิต และธรรมตามความเป็นจริง เพื่อละอภิชฌา (ความ
อยากได้) และโทมนัส (ความเศร้าใจ) ในโลก สติปัฏฐาน 4 พวกเทพชั้นดาวดึงส์ผู้เจริญเข้าใจเรื่องนั้นว่าอย่างไร 
พระผู้มีพระภาคผู้ทรงรู้ทรงเห็น เป็นพระอรหันตสัมมาสัมพุทธเจ้าพระองค์นั้น ทรงบัญญัติสติปัฏฐาน 4 ประการนี้ 
แม้ที่ทรงบัญญัติไว้อย่างดี ก็เพียงเพื่อให้บรรลุกุศลธรรม สติปัฏฐาน 4 ประการ อะไรบ้าง คือ ภิกษุในธรรมวินยันี้  
พระสุตตันตปิฎก  ทีฆนิกาย มหาวรรค  สติปัฏฐาน 4 ประการ  Suttanta Pitaka, Long Nikaya, Mahavagga, 
4 Foundations of Mindfulness (Thai Tripitaka , 2539; 10/289/222-223) ท่านผู้เจริญทั้งหลาย พระผู้มี
พระภาคผู้ทรงรู้ทรงเห็น เป็นพระอรหันตสัมมาสัมพุทธเจ้าพระองค์นั้น ทรงบัญญัติสติปัฏฐาน 4 ประการนี้แล 
เพื่อให้บรรลุกุศลธรรม’ ‘ข้าแต่พระองค์ผู้เจริญ สนังกุมารพรหมได้ตรัสเนื้อความนี้แล้ว จึงตรัสต่อไปว่า   ภิกษุผู้    
มีสัมปชัญญะ เป็นอย่างไร  คือ ภิกษุในธรรมวินัยนี้ทำความรู้สึกตัวในการก้าวไป การถอยกลับ การแลดู  การ
เหลียวดู การคู้เข้า การเหยียดออก การครองสังฆาฏิ บาตรและจีวร การฉัน การดื่ม การเคี้ยว การลิ้ม การถ่าย
อุจจาระปัสสาวะ การเดิน การยืน การนั่ง การนอน การตื่น การพูด การนิ่ง  ภิกษุผู้มีสัมปชัญญะ เป็นอย่างนี้แล 
ภิกษุทั้งหลาย ภิกษุพึงมีสติสัมปชัญญะอยู่เถิด นี้เป็นคำพร่ำสอนของเราสำหรับเธอทั้งหลาย   พระสุตตันตปิฎก    
สังยุตตนิกาย มหาวารวรรคสติสูตร  ว่าด้วยผู้มีสติสัมปชัญญะ Suttanta Pitaka. Samyutta Nikaya. Mahavara 
Vagga Sati Sutta. on those who have mindfulness and awareness (Thai Tripitaka, 2539; 9/73/214)   

2.2 หลักสำคัญของสติปัฏฐานสูตร  (2024; The Nawangkasatthusath Review 2(1); 15-25) 
สติปัฏฐาน เป็นธรรมเครื่องก่อให้เกิดสมาธิ ผู ้ปฏิบัติกรรมฐานทั้งหลายต้องการ บรรลุสมาธินั้น  

จำเป็นอย่างยิ่งที่ต้องเจริญสติปัฏฐาน เพราะหากขาดสติ สัมมาสมาธิย่อมไม่เกิด สติปัฏฐาน เป็นหนทางอันมุ่งตรง



22. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 6 No.  3  September - December  2025 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

สู่มรรคผลนิพพาน โดยจัดเป็นหนึ่งในมรรคภาวนา เป็นหนึ่งในธรรมที่พระองค์แสดงแล้วเพื่อความรู้ยิ่ง สาวก
ทั้งหลาย ทำให้มากด้วยดี ซึ่งเมื่อทำเช่นนี้ จะช่วยให้พระศาสนานี้ตั้งอยู่ได้นาน ดำรงอยู่ใต้นาน อันเป็นสิ่งที่เกื้อกูล
แก่คนหมู่มาก เพื่อสุขแก่คนหมู่มาก เพื่ออนุเคราะห์ชาวโลก เพื่อประโยชน์ เพื่อเกื้อกูล เพื่อสุขแก่เทวดาและ
มนุษย์ทั้งหลาย และเป็นทางสายเอกเพียงสายเดียวที่จะทำให้มนุษย์และสัตว์ทั้งหลายเข้าถึงความพ้นทุกข์สิ้นเชิง 
หรือถึงพระนิพพานได้ คือ การมีสติพิจารณาเห็นธรรมในธรรมทั้งภายในและภายนอก เนือง ๆ อยู่ มีความเพี ยร 
(อาตาปี) มีสัมปชัญญะ (สัมปะชาโน) มีสติ (สติมา) กำจัดอภิชฌาและโทมนัส เสียได้ในโลก    

ภิกษุทั้งหลาย ทางนี้เป็นทางสายเดียว เพ่ือความบริสุทธิ์ของเหล่าสัตว์ เพ่ือล่วงโสกะและปริเทวะ เพ่ือ
ดับทุกข์และโทมนัส เพ่ือบรรลุญายธรรม  เพ่ือทำให้แจ้งนิพพาน ทางนี้ คือ สติปัฏฐาน4  4 ประการสติปัฏฐาน 4 
ประการ อะไรบ้าง 

คือ ภิกษุในธรรมวินัยนี้ 
1. พิจารณาเห็นกายในกายอยู่ มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติกำจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลกได้ 
2. พิจารณาเห็นเวทนาในเวทนาทั้งหลายอยู่ มีความเพียร มีสัมปชัญญะมีสติ กำจัดอภิชฌาและ

โทมนัสในโลกได้ 
3. พิจารณาเห็นจิตในจิตอยู่ มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติกำจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลกได้ 
4. พิจารณาเห็นธรรมในธรรมทั้งหลายอยู่ มีความเพียร มีสัมปชัญญะมีสติ กำจัดอภิชฌาและโทมนัส

ในโลกได้  พระสุตตันตปิฎก  มัชฌิมนิกาย มูลปัณณาสก์  มหาสติปัฏฐานสูตร  ว่าด้วยการเจริญสติปัฏฐาน สูตร
ใ ห ญ่  Suttanta Pitaka, Majjhima Nikaya, Mulapannasaka, Mahasatipaṭṭhāna Sutta, on the 
development of the foundations of mindfulness, the great sutta ( Thai Tripitaka, 2 5 3 9 ; 
12/106/2101-102)  ดังนั้นสามารถจำแนกหลักคำสอนสำคัญในมหาสติปัฏฐานสูตร ได้เป็น 3 หมวด ดังนี้ 

1) อาตาปี มีความเพียรพยายามเผาผลาญกิเลสในภพ 3 เป็นการปรารภความเพียรทางใจ ความ 
ขะมักเขม้น ความบากบั่น ความชวนขวาย ความพยายาม ความอุตสาหะ ความทนทาน ความเข้มแข็ง ความหวั่น 
ความมุ่งมั่นอย่างไม่ท้อถอย ความพยายามที่ทำกายและจิตให้เร่าร้อน ความพยายามที่เป็นไปทุกเมื่อเหมือนลม 
ความพยายามที่ย่ำยีความเกียจคร้านอันเป็นข้าศึก ความสำคัญของอาตาปี หรือ วิริยินทรีย์ ซึ่งเป็นธรรมชาติที่
เพียรพยายามต่ออารมณ์ หมายความว่าเป็นสภาวธรรมที่มีความอดทนต่อสู้กับความยากลำบาก ที่เกี่ยวกับการ
งานต่าง ๆ ทั้งฝ่ายดีและไม่ดี ไม่ว่าการงานนั้นจะยากลำบากมากน้อยสักเพียงใดก็ตาม เมื่อวิริยินทรีย์ประกอบกับ
จิตดวงใดแล้วย่อมชักนำจิตและเจตสิกที่เกิดพร้อมกันในขณะเดียวกัน ให้มุ่งม่ันในการกระทำกิจการของตน ๆ โดย
ไม่ให้ท้อถอย ยิ่งวิริยเจตสิกมีกำลังมากเท่าไร การงานที่ทำอยู่ย่อมสำเร็จ เรียบร้อยได้มากเพียงนั้น ถ้าการงานที่ทำ
อยู่นั้นไม่เหลือวิสัยของบุคคลที่จะฟังทำได้ 

อาตาปีกับการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา คือ การปรารภความเพียรเพ่ือละอกุศลธรรม  เพ่ือยังกุศลธรรม
ให้เกิดขึ้น มีกำลังใจ มีความเพียรมั่น ไม่ทอดธุระในกุศลธรรมทั้งหลาย ชื่อว่าอาตาปี เพราะมีปกติเผากิเลสได้โดย
สิ้นเชิง ความพยายามอย่างคงเส้นคงวาไมยิ่งไม่หย่อนจนเกินไป ย่อม ปรากฏเกิดขึ้น ในบางครั้งโยคีอาจทำความ
เพียรดึงเกินไปในอิริยาบถใดอิริยาบถหนึ่ง จึงทำให้เกิดภาวะ ความเครียดลุกลี้ลุกลนในภายหลังได้ ในช่วงเวลา
เช่นนั้น อาจทำให้เกิดภาวะความฟุ้งซ่าน จนทำให้จิตที่กำหนดนั้นไม่ปรากฏเท่าที่ควร แต่ในบางครั้ง หากเริ่มต้น
โดยการทำความเพียรที่ย่อหย่อนแล้ว อาจจะทำให้ภายหลังยิ่งเกิดภาวะย่อหย่อนลงไปได้อีก ในกรณีเช่นนี้ จะทำ



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  23. 
ปีที ่ 6  ฉบบัที ่3   กนัยายน - ธนัวาคม   2568 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ให้เกิดถีนมิทธะ คือ ความง่วงเหงาหาวนอนหรือความเชื่องซึมได้ จนอาจทำให้การกำหนดสตินั้นเป็นไปอย่าง
เลือนลาง ไม่คมชัดเท่าที่ควร เพราะฉะนั้น โยคีจึงกระทำความเพียรให้ถูกต้องตั้งแต่ต้น นั่นก็คือไม่ควรให้ดึง
จนเกินไปและไม่ให้หย่อนจนเกินไป หากดึงเกิน ก็ปรับให้อยู่ในระดับปานกลาง หากหย่อน ก็ควรปรับ ให้สม่ำเสมอ 
เมื่อโยคี สามารถปรับระดับความเพียรของตนให้สม่ำเสมอคงเส้นคงวาเช่นนี้แล้ว ก็จะไม่เกิดความลุกลี้ลุกลน หรือ
เกิดความดึงเครียดจนมากเกินไป ความคิดฟุ้งซ่านจะไม่เกิดขึ้น มีความพยายามความขวนขวายเอาใจใส่ในอารมณ์
อยู่ จึงทำให้ถีนมิทธะความง่วงหงาวหาวนอนไม่สามารถเกิด เมื่อสามารถกำหนดได้ทุก ๆ ครั้งเมื่ออารมณ์นั้น
ปรากฏ โดยไม่ให้ขาดตอนไปแม้แต่อารมณ์เดียว ก็การเพียรพยายามกำหนดได้อย่างต่อเนื่องเช่นนี้ เรียกว่า           
วิริยสัมโพชฌงค์ 

2) สัมปชาโน มีความรู้ตัวทั่วพร้อมว่าทำอะไรอยู่ในปัจจุบัน คือ สัมปชัญญะ ความรอบรู้ ความรู้ทั่ว 
ความสำคัญของสัมปะชาโน หมายถึง ธรรมชาติที่เป็นใหญ่เป็นผู้ปกครองหรือธรรมชาติที่เป็นประธานในการรู้เหตุ
รู้ผลของสิ่งทั้งหลายทั้งปวงตามความเป็นจริง 5 ประการ คือ (1) พิจารณาตั้งแต่ปฏิสนธิ จนถึงการจำความได้    
(2) พิจารณาถึงการละว่าตั้งแต่จำความได้มาจนถึงปัจจุบัน (3) พิจารณาถึงข้อปฏิบัติว่าตั้งแต่เยาว์มาจนถึงบัดนี้ 
(4) พิจารณาวิปัสสนาภูมิ 6 ให้เห็นเป็นแต่เพียงรูปกับนามเท่านั้น (5) ศึกษาในโพธิปักขิยธรรม 37 ประการ ให้รู้
และเข้าใจเหตุผลของหัวข้อธรรม 

องค์ธรรมของสัมปะชาโน คือ ปัญญินทรียเจตสิก เป็นธรรมชาติที่ประกอบกับจิตที่ปรุงแต่ง จิต รู้ใน
เหตุรู้ในผลของความเป็นจริง รู้ตามความเป็นจริงของสภาวะธรรมทั้งหลายทั้งปวง หน้าที่ของปัญญาเจตสิกคือรู้
แจ้งตามความเป็นจริงของอารมณ์ แต่ปัญญาเจตสิกไม่ได้เป็นประธานในการรับรู้อารมณ์ จิตต่างหากที่ เป็นใหญ่
เป็นประธานในการรับรู้อารมณ์ มีการรู้แจ้งซึ่งสภาวธรรม เป็นลักษณะ มีการกำจัดความมืด เป็นกิจ มีความไม่หลง 
เป็นผลและมีสมาธิ เป็นเหตุใกล้ (Phra Maha Chinnawat Chakkaworo, 2013, pp. 754-755) และสัมปะชา
โนกับการเจริญวิปัสสนาภาวนา คือ การพยายามพัฒนาปัญญาความรู้ตัวทั่วพร้อมในสภาพของอารมณ์ที่เป็น
ปัจจุบันนั้น โดยความเป็นเหตุเป็นผล เป็นแต่สภาวะรูปธรรมนามธรรม มิใช่ตัวตน สัตว์ บุคคล  เราเขา แต่อย่างใด 
อันเป็นสภาวะของรูปธรรมนามธรรมเป็นอารมณ์ จนมีความเห็นแจ้งในสภาพแห่งรูปธรรมนามธรรมที่มีความ
เป็นไปตามกฎแห่งพระไตรลักษณ์ คือ มีเกิดขึ้น ตั้งอยู่และดับไป ไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็นอนัตตา มีการเกิดขึ้น มี
การเปลี่ยนแปลงกันอยู่ตลอดเวลา (Phra Sobhon Mahathera (Maha Sisayadao, 2006, p. 134) 

3) สติมา คือ มีสติ ความรู้สึกตัว อาการที่ระลึกใต้ ความระลึกได้ในทุกขณะแห่งเวลาการเจริญ
กรรมฐาน ความระลึกได้ ความระลึกถึง ความระลึกชอบ มีความสำคัญคือ สติมีโยนิโสมนสิการเป็นเครื่องผ่องแผ้ว 
หมายความว่า การที่บุคคลหมั่นนึกคิด พิจารณาหาเหตุผลของสิ่งต่าง ๆ อยู่เสมอ ย่อมทำให้สัญญาความจำได้
หมายรู้ในสิ่งที่ถูกที่ควรจำได้หมายรู้ในสิ่งที่เป็นประโยชน์ หมายรู้ในสิ่งที่เป็นโทษ ย่อมเป็นเครื่องเจริญของสติ มี 2 
แบบ คือ (1) สติที่ประกอบกับโสภณจิตโดยทั่วไป ในขณะระลึกรู้อารมณ์ท่ีอดีตสัญญาเก็บจำไว้ ตามนัย แห่งปริยัติ 
ได้แก่ อปิลาปนลักขณาสติ (2) สติที่กระทำความรู้สึกตัวขณะกำหนดรู้รูปนามตามความเป็นจริงในการเจริญสติปัฏ
ฐานตามแนวทางแห่งการปฏิบัติกรรมฐาน ได้แก่ อุปคัณหณลักขณาคดี (Supee Tumthong, 2015, p. 33) 

สติมากับการเจริญวิปัสสนาภาวนา คือ การเจริญสติปัฏฐาน 4 ซึ่งเป็นวิธีการปฏิบัติ อันเป็นวิธีการ
เดียว ได้แก่ (1) วิธีเจริญสติฐานกายเรียกว่ากายานุปัสสนาสติปัฏฐาน การตั้งกำหนดระลึกรู้พิจารณาในกายให้รู้
เห็นตามเป็นจริงว่า เป็นเพียงกาย ไม่ใช่ตัวไม่ใช่ตน หรือสัตว์บุคคลเราเขา มีวิธีการปฏิบัติไว้หลายวิธี ได้แก่ 1) การ



24. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 6 No.  3  September - December  2025 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ปฏิบัติอิริยาบถ กำหนดรู้ทันอิริยาบถ 2) การปฏิบัติอานาปานสติ กำหนดรู้ในลมหายใจ 3) การปฏิบัติปฏิกูล
มนสิการ พิจารณาส่วนประกอบอัน ไม่สะอาดทั้งหลายที่ประชุมเข้าของร่างกายนี้ 4) การปฏิบัติสัมปชัญญะ สร้าง
สัมปชัญญะในทุกการกระทำทุกความเคลื่อนไหวทุกอย่าง 5) การปฏิบัติธาตุมนสิการ พิจารณาเห็นในร่างกายของ
ตนโดยสักว่า เป็นธาตุแต่ละอย่าง ๆ 6) การปฏิบัตินวสิวมิกา พิจารณาจากศพในสภาพต่าง ๆ อันแปลกกันไปใน 9 
ระยะเวลา (2) วิธีเจริญเวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน การตั้งสติกำหนดพิจารณาเวทนา ให้รู้เห็นตามเป็นจริงว่า เป็น
เพียงแตเ่วทนา ไม่ใช่ตัวไม่ใช่ตน หรือสัตว์บุคคล คือ มีสติรู้ในเวทนาอันเป็นทุกข์ก็ดี สุขก็ดี เฉย ๆ ก็ดี ที่เป็นไปอยู่
จริงในขณะนั้น ๆ (3) วิธีเจริญจิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน การกำหนดระลึกรู้พิจารณาจิต ให้รู้เห็นปัจจุบันตามเป็น
จริงว่า เป็นแต่เพียงจิต ไม่ใช่ตัวไม่ใช่ตน หรือสัตว์บุคคล คือ มี สติรู้ทันจิตของตนเมื่อมีราคะ ไม่มีราคะ มีโทสะ    
ไม่มีโทสะ มีโมหะ ไม่มีโมหะ มีความเศร้าหมองหรือมีความผ่องแผ้ว  ในขณะนั้น ๆ  เป็นต้น  (4) วิธีเจริญธัมมา-
นุปัสสนาสติปัฏฐาน การกำหนดระลึกรู้พิจารณาธรรม ให้รู้เห็นตามเป็นจริงว่า เป็นแต่เพียงธรรม ไม่ใช่ตัวไม่ใช่ตน 
หรือสัตว์บุคคล คือ มีสติรู้เห็นชัดธรรมทั้งหลาย ได้แก่ ขันธ์ 5 นิวรณ์ 5 อริยสัจ 4 โพชฌงค์ 7 อายตนะ 12 ว่า
เกิดข้ึน และดับไปได้อย่างไร เป็นต้น ตามท่ี เป็นจริงของมันอย่างนั้น ๆ  
3.แนวทางการฝึกสติสัมปชัญญะเพื่อบำบัดปัญหาลืมง่าย   

การพัฒนาสติสัมปชัญญะในชีวิตประจำวันเป็นพื้นฐานสำคัญของการดำเนินชีวิตอย่างมีคุณภาพ มี
ความเพียรในการฝึกสติผ่านการฝึกอิริยาบถ ยืน เดิน นั่งนอน กิน ดื่ม และการฝึกสมาธิ การทำให้จิตใจสงบและมี
สมาธิอยู่กับปัจจุบัน สามารถนำมาประยุกต์ใช้กับชีวิตประจำวันเพื่อแก้ปัญหาการลืมง่าย มีวิธีการปฏิบัติได้หลาย
รูปแบบสามารถเลือกฝึกตามความเหมาะสมของแต่ละบุคคล โดยมีวิธีต่างๆดังนี้ 

3.1) การฝึกสติสัมปชัญญะอิริยาบถการเคลื่อนไหว 14 จังหวะ รูปแบบวิธีการเจริญสติเคลื่อนไหว
ไม่หลับตา ตามหลักคำสอนของหลวงพ่อเทียน จิตฺตสุโภ ตรงกับหลักการเจริญสติปัฏฐาน 4 ในหมวดกายานุปสัส
นาสติปัฏฐานในอิริยาบถบรรพ คือ การยืน เดิน นั่งนอน ซึ่งเป็นอิริยาบถหลัก และ สัมปชัญญะบรรพ การก้าวไป
และถอยกลับ การแลไปข้างหน้าและเหลียวซ้ายเหลียวขวา ในการคู้อวัยวะเข้าและเหยียดออก การกิน ดื่ม เคี้ยว 
ลิ้ม ตื่น พูด คิด นิ่ง ในการถ่ายอุจจาระและปัสสาวะเป็นอิริยาบถย่อย ซึ่งท่านได้ประยุกต์มาจากวิธีการเจริญสติมา
ปรับประยุกต์ให้เป็นการเคลื่อนไหวที่มี 14 จังหวะ เอื้อต่อการนำมาปรับประยุกต์ใช้กับการเคลื ่อนไหวใน
ชีวิตประจำวันได้เป็นอย่างดี (Kueakun Mooltha, 2017, p.33-48) 

วิธีทำนั้น ก็ต้องนั่ง แต่ไม่ต้องหลับตา อันนี้มีวิธีทำ นั่งพับเพียบก็ได้ นั่งขัดสมาธิก็ได้ นั่งเก้าอ้ีก็ได้ นอน
ก็ได้ ยืนก็ได้ ทำความรู้สึกตัว เอามือวางไว้ที่ขาทั้งสองข้าง คว่ำไว้  

1) พลิกมือขวาตะแคงข้ึน ให้รู้สึกตัว          2) ยกมือขวาขึ้นครึ่งตัว ให้รู้สึกตัว หยุดก็ให้รู้สึกตัว 
3) เอามือขวามาที่สะดือ ให้รู้สึกตัว           4) พลิกมือซ้ายตะแคงขึ้น ให้รู้สึกตัว 
5) ยกมือซ้ายขึ้นครึ่งตัว ให้รู้สึกตัว            6) เอามือซ้ายมาที่สะดือ ให้รู้สึกตัว 
7) เลื่อนมือขวาขึ้นหน้าอก ให้รู้สึกตัว         8) เอามือขวาออกตรงข้าง ให้รู้สึก 
9) ลดมือขวาลงที่ขาขวา ตะแคงไว้ ให้รู้สึก   10) คว่ำมือขวาลงที่ขาขวา ให้รู้สึก  
11) เลื่อนมือซ้ายมาที่หน้าอก ให้รู้สึกตัว     12) เอามือซ้ายออกมาตรงข้าง ให้รู้สึก 
13) ลงมือซ้ายลงที่ขาซ้าย ตะแคงไว้ ให้รู้สึก  14) คว่ำมือซ้ายลงที่ขาขวา ให้รู้สึกทำต่อไปเรื่อยๆ ให้มี

ความรู้สึกตัว 



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  25. 
ปีที ่ 6  ฉบบัที ่3   กนัยายน - ธนัวาคม   2568 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

3.2 การฝึกสติสัมปชัญญะอิริยาบถการเดิน การฝึกสติสัมปชัญญะด้วยการเดิน ให้ก้าวเท้าตามปกติ 
ไม่เร็วไม่ช้า ไม่ยาวไม่สั้นจนเกินไป ให้พอดีกับที่เราเดิน เอามือปล่อยปกติหรือไขว้หลัง หรือจับกันไว้ด้านหน้าก็ได้ 
เดินไป-กลับทางตรงตามระยะที่เหมาะสมของแต่ละบุคคล ไม่ต้องใช้คําบริกรรมประกอบการเดิน ไม่ต้องพูด เดิ น
เอาความรู้สึกที่เท้ากระทบพื้นมีสติระลึกรู้ ขณะสัมผัสพื้นทุกครั้งไปเรื่อยๆ รู้เป็นธรรมชาติ อย่าจดจ้อง แต่ละครั้ง
ใช้เวลาช้านานขึ้นอยู่กับกำลังของแต่ละบุคคล ขณะปฏิบัติหากมีความคิดเกิดขึ้นก็ให้รู้แล้วปัดทิ้งแล้วกลับมาอยู่กับ
ความรู้สึกตัวกับอิริยาบถที่กําลังเคลื่อนไหวอยู่ ณ ขณะนั้นทันที เฝ้าดูเฝ้ารู้ ทําให้ต่อเนื่อง ทําให้มากๆ สามารถ
นำมาใช้ในการเดินปกติในชีวิตประจำวันได้ เช่น เดินไปห้องน้ำให้มีความรู้สึก เดินไปทำงานให้มีความรู้สึก เดินไป
ขึ้นรถให้มีความรู้สึก  เดินไปห้องทำงานให้มีความรู้สึก เดินขึ้นบันไดให้มีความรู้สึก เดินไปท่ีต่าง ๆ เอาความรู้สึกที่
เท้ากระทบพื้นในปัจจุบันขณะ เมื่อสามารถฝึกสติสัมปชัญญะอยู่กับกายได้เมื่อไหร่ ก็ถือจิตนั้นมีความตั้งมั่นและ
เป็นสมาธิแล้ว จึงเป็นการเดินอย่างมีสมาธิที่สะดวกและง่ายต่อการปฏิบัติและสามารถใช้ได้ทุกที ่ ทุกเวลา         
ในชีวิตประจำวัน การเดินโดยกำหนดความรู้สึกตัวนั้นสามารถนำไปประยุกต์ในการเดินประเภทต่าง ๆได้ 

3.3 แนวทางการนั่งสมาธิและการฝึกหายใจ       
ในยุคปัจจุบันที่ผู้คนต้องเผชิญกับความเร่งรีบ ความเครียด และการทำงานหลายอย่างพร้อมกัน 

การฝึกสติและสัมปชัญญะถือเป็นเครื่องมือสำคัญในการพัฒนาจิตใจให้มั่นคง การนั่งสมาธิและการฝึกลมหายใจ
เป็นแนวทางพื้นฐานที่ช่วยให้บุคคลสามารถบำบัดปัญหาความลืมง่าย ลดความฟุ้งซ่าน และเสริมสร้างสมาธิ โดย
การนั่งสมาธิเป็นวิธีการฝึกจิตให้สงบและเพ่ิมสมาธิ โดยมีขั้นตอนดังนี้ 

1) สถานที่และท่าทาง  เลือกสถานที่เงียบ สะอาด และนั่งตัวตรงแต่ไม่เกร็ง สามารถนั่งขัดสมาธิ
หรือนั่งบนเก้าอ้ีได ้ (Phra Buddhadasa Bhikkhu, 1993, p. 45) 

2) การระลึกรู้ในลมหายใจ  ปิดตาหรือก้มสายตาลงเล็กน้อย ความรู้สึกอยู่กับลมที่มากระทบ
ผิวหนังบริเวณในรู้จมูกที่เข้า-ออก โดยไม่ปรุงแต่งความคิด แต่ถ้าคิดปรุงแต่งก็ดึงความรู้สึกมาท่ีลม 

3) การจัดการความคิดฟุ้งซ่าน ความคิดฟุ้งซ่านเป็นธรรมชาติของขันธ์ที่บังคับไม่ได้ ให้รับรู้
ความคิดฟุ้งซ่านนั้นและดึงความรู้สึกกลับมาที่ลมเข้า ลมออกอีกครั้ง 

4) ระยะเวลา เริ่มจาก 5-10 นาทีต่อวัน แล้วค่อย ๆ เพ่ิมเป็น 15-30 นาทีเมื่อชำนาญ 
การฝึกลมหายใจ การฝึกลมหายใจช่วยให้จิตใจสงบ ลดความเครียด และเพิ่มความสามารถในการ

จดจำ ให้ฝึกสม่ำเสมอ วันละ 5-10 นาที และสามารถรวมกับกิจกรรมประจำวัน เช่น การเดินหรือทำงาน โดยใช้
วิธี “อานาปานสติ” หมายถึง “การมีสติระลึกรู้ลมหายใจเข้าและลมหายใจออก” ซึ่งเป็นการฝึกสติภาวนาโดย
อาศัยลมหายใจเป็นอารมณ์ของจิต เพ่ือให้เกิดความสงบตั้งมั่นและความรู้ตัวทั่วพร้อม 

3.4 แนวทางการสังเกตความคิดและความรู้สึกโดยไม่ตัดสิน 
การที่มนุษย์จะสามารถรักษาความสงบภายในใจและมีสมาธิได้ ถือเป็นเรื่องสำคัญอย่างยิ่ง หนึ่งใน

แนวทางท่ีช่วยให้จิตใจเกิดความมั่นคงและไม่ถูกอารมณ์หรือความคิดพาไปคือ “การสังเกตความคิดและความรู้สึก
โดยไม่ตัดสิน” ซึ่งเป็นหลักการสำคัญของการฝึกสติ  โดยหลักของการสังเกตโดยไม่ตัดสิน หมายถึง  การเฝ้าดู
ความคิด อารมณ์ และความรู้สึกที่เกิดขึ้นในใจ โดยไม่ผลักไส ไม่ดึงดูด และไม่ตีค่าความคิดเหล่านั้นว่า “ดี” หรือ 
“ไม่ดี” แต่เพียงรับรู้ว่าเกิดขึ้น ตั้งอยู่ และดับไปตามธรรมชาติ  (Phra Thammapitok (P.A. Payutto, 1999, p. 
241) การฝึกเช่นนี้ช่วยให้จิตใจอยู่ในภาวะรู้ตัว ไม่ตกอยู่ภายใต้อารมณ์หรือความคิดท่ีเกิดขึ้นชั่วขณะ โดย“ให้รู้เท่า



26. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 6 No.  3  September - December  2025 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ทันความคิด เห็นความคิดเป็นเพียงความคิด ไม่ใช่ตัวตนของเรา เมื่อทำได้เช่นนี้ จิตจะเป็นอิสระจากความยึดมั่น
และความฟุ้งซ่าน” (Phra Dhammakosachan (Buddhadasa Bhikkhu, 1993, p. 74) การฝึกสังเกตเช่นนี้
สอดคล้องกับหลักของ สติปัฏฐาน 4 โดยเฉพาะ “จิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน” ซึ่งเน้นให้ผู้ปฏิบัติรู้เท่าทันจิตใน
ขณะนั้น เช่น เมื่อจิตมีราคะ รู้ว่ามีราคะ เมื่อจิตไม่มีราคะ รู้ว่าไม่มีราคะ การสังเกตความคิดและความรู้สึกโดยไม่
ตัดสิน ยังช่วยพัฒนาความสามารถในการจดจำและการตัดสินใจ เพราะเมื่อจิตใจไม่วุ่น วาย บุคคลสามารถรับรู้
ข้อมูลและประเมินสถานการณ์ได้ชัดเจนมากขึ้น ซึ่งสัมพันธ์กับแนวคิดของ สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์  ที่กล่าวว่า 
“สติคือการระลึกรู้โดยไม่ตกอยู่ภายใต้อารมณ์ใด ๆ ทำให้ปัญญาเกิด และสามารถเห็นสิ่งทั้ งหลายตามความเป็น
จริง” (Phra Dhammapitok (P.A. Payutto, 1999, p. 315) 

3.5 แนวทางการฝึกสติในการทำกิจกรรมประจำวัน เช่น การกินอาหาร การนอนการทำงาน และ
แนวทางและเทคนิคการจดจำแบบมีสติในชีวิตประจำวัน 

ในชีวิตประจำวันเราขาดความใส่ใจในสิ่งที่กำลังทำอยู่ ส่งผลให้เกิดความเครียด ความฟุ้งซ่าน และ
อาการลืมง่าย การฝึกสติ ในกิจกรรมประจำวัน เช่น การกิน การเดิน การนอนและการทำงาน และแนวทางและ
เทคนิคการจดจำแบบมีสติในชีวิตประจำวัน จึงเป็นแนวทางสำคัญที่ช่วยให้เรารู้ตัวอยู่เสมอ และนำจิตกลับมาสู่
ปัจจุบันขณะ 

1) การฝึกสติในการกินอาหาร  การกินอย่างมีสติ หมายถึง การรับรู้รสชาติ กลิ่น สี และเนื้อ
สัมผัสของอาหารโดยไม่เร่งรีบ ไม่ฟุ้งซ่าน และไม่ปล่อยให้จิตใจคิดถึงเรื่องอื่น การฝึกเช่นนี้ช่วยลดความเครียดใน
มื้ออาหาร และส่งเสริมสุขภาพจิตใจ พระพุทธทาสภิกขุ กล่าวไว้ว่า “แม้เพียงการกินข้าว ก็สามารถเป็นการปฏิบัติ
ธรรมได้ หากมีสติรู ้ทุกคำที ่เคี ้ยว รู ้ทุกอิริยาบถที่ทำ” (Phra Thammakosachan (Buddhadasa Bhikkhu, 
1993, p. 65) การฝึกเช่นนี้ช่วยให้จิตสงบ ไม่เร่งร้อน และมีความผู้รู้กับปัจจุบัน 

2) การฝึกสติในการทำงาน  ในขณะทำงาน สติและสัมปชัญญะช่วยให้เรารู้ตัวว่ากำลังทำอะไร 
อยู่ในสภาพจิตแบบใด และมีอารมณ์อย่างไร การมีสติขณะทำงานทำให้เรามีสมาธิมากขึ้น ลดความผิดพลาด และ
ทำงานอย่างมีประสิทธิภาพ พระพุทธเจ้าได้ทรงสอนหลักการเจริญสติในทุกอิริยาบถไว้ในสติปัฏฐานสูตรว่า ภิกษุ
ในธรรมวินัยนี้ทำความรู้สึกตัวในการก้าวไป การถอยกลับ การแลดู  การเหลียวดู การคู้เข้า การเหยียดออก การ
ครองสังฆาฏิ บาตรและจีวร การฉัน การดื่ม การเคี้ยว การลิ้ม การถ่ายอุจจาระปัสสาวะ การเดิน การยืน การนั่ง 
การนอน การตื่น การพูด การนิ่ง  ภิกษุผู้มีสัมปชัญญะ เป็นอย่างนี้แล ภิกษุทั้งหลาย ภิกษุพึงมีสติสัมปชัญญะอยู่
เถิด นี้เป็นคำพร่ำสอนของเราสำหรับเธอทั้งหลาย  ในพระสุตตันตปิฎก สังยุตตนิกาย มหาวารวรรคสติสูตร  ว่า
ด้วยผู้มีสติสัมปชัญญะ Suttanta Pitaka, Samyutta Nikaya, Mahavara Vagga Sati Sutta, on those who 
have mindfulness and awareness (Thai Tripitaka, 2539; 9/73/214) แสดงให้เห็นว่าการมีสติในกิจกรรม
ประจำวันเป็นหนทางแห่งความไม่ประมาท และนำไปสู่ความสงบของจิต 

3) การฝึกสติในการนอน  การฝึกสติในการนอนเป็นการนำหลักธรรมเรื่อง “สติ” มาประยุกต์ใช้
เพื่อให้จิตใจสงบและเกิดการพักผ่อนอย่างมีคุณภาพ “สติ” หมายถึงความระลึกรู้ตัวอยู่เสมอ ไม่เผลอ ไม่หลงลืม
สิ่งที่กำลังกระทำ (Phra Dhammapitaka (P.A. Payutto, 2018, p. 324) การฝึกสติในการนอนสามารถทำได้
โดยการกำหนดรู้ลมหายใจเข้าออกอย่างเป็นธรรมชาติ ด้วยวิธีอานาปานสติ การรับรู้ความรู้สึกของร่างกายบนที่



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  27. 
ปีที ่ 6  ฉบบัที ่3   กนัยายน - ธนัวาคม   2568 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

นอน และการปล่อยวางความคิดฟุ้งซ่านด้วยการมีผู้รู้ลมเข้า ลมออก เพ่ือให้จิตอยู่กับปัจจุบัน การปฏิบัติลักษณะนี้
ช่วยให้จิตคลายจากความตึงเครียดและเข้าสู่ภาวะหลับได้ง่ายขึ้น 

4) การฝึกคิดเชิงบวก (Phra Bhavanawachirawidesa V, 2024, pp. 166-179) การคิดเชิง
บวกเป็นการคิดให้เกิดผลไปในทิศทางที่ดี มีความเชื่อม่ันยอมรับในสิ่งที่เกิดขึ้นตามความเป็นจริงมีความเข้มแข็งใน
การเผชิญปัญหา ความคิดเชิงบวกในพระพุทธศาสนามาจากการคิดอยู่บนฐานของเหตุและผล ความเป็นจริง คิด
แก้ปัญหา และคิดเพื่อสร้างประโยชน์เกื้อกูล โดยมีจิตอันมีกุศลเป็นตัวนําไปสู่พฤติกรรมการแสดงออกที่ดีงาม
ในทางพุทธศาสนาใช้คําว่า โยนิโสมนสิการ ซึ่งหมายถึง การใช้ความคิดถูกวิธี  มองสิ่งทั้งหลายด้วยความคิด
พิจารณา รู้จักสืบสาวหาเหตุผล แยกแยะสิ่งนั้นๆ หรือปัญหานั้นๆ ออก ให้เห็นตามสภาวะและตามความสัมพันธ์
แห่งเหตุปัจจัย  โยนิโสมนสิการ จึงเป็นกระบวนการพิจารณาสิ่งต่าง ๆ ตามความเป็นจริง เพื่อให้เกิดความเข้าใจ
อย่าง ถูกต้อง  โดยพิจารณาให้เห็นว่าสรรพสิ่งมีความเปลี่ยนแปลงไปตามเหตุปัจจัย ช่วยเพิ่มพูนความรู้ ความ
เข้าใจในกฎธรรมชาติที่ว่า ทุกสิ่งมีการเปลี่ยนแปลงไปเป็นธรรมดา (ไตรลักษณ์) การพิจารณาในลักษณะนี้  
นอกจากจะช่วยให้เกิดปัญญาแล้ว ยังช่วยลด โลภะ โทสะ โมหะ ในจิตใจที่เป็นกองเชื้อของกิเลส  

5) แนวทางและเทคนิคการจดจำแบบมีสติในชีวิตประจำวัน  ในชีวิตประจำวัน หลายคนมักทำ
หลายสิ่งพร้อมกัน เช่น ปิดวาล์วน้ำขณะคุยโทรศัพท์ ปิดแอร์ขณะพูดคุยกับผู้อื่น ใส่รองเท้าขณะล็อกประตูบ้าน 
หรือทานยาขณะดูทีวีดูละคร พฤติกรรมเหล่านี้สะท้อนถึงการขาดสติและความไม่รู้ตัวในปัจจุบันขณะ เมื่อออก
จากบ้านจึงมักเกิดความสงสัยว่า “ปิดวาล์วน้ำหรือยัง ปิดแอร์หรือยัง ล็อกประตูแล้วหรือยัง ทานยาประจำตัวหรือ
ยัง”ปรากฏการณ์ดังกล่าวสามารถอธิบายได้ด้วยหลักธรรมเรื่อง สติและสัมปชัญญะ ซึ่งเป็นเครื่องมือสำคัญในการ
ฝึกให้จิตอยู่กับปัจจุบันขณะ และรู้ เท่าทันการกระทำของตนเองอย่างชัดเจน (Phra Phromkunaphon (P.A. 
Payutto, 2012, pp. 412-413) เมื่อจิตมีสติระลึกรู้ในสิ่งที่กำลังทำอยู่ ก็จะไม่สับสนกับสิ่งอื่นที่เกิดขึ้นพร้อมกัน 
เพราะแท้จริงแล้ว “จิตหนึ่งขณะย่อมรู้อารมณ์ได้เพียงอย่างเดียว” ดังนั้นการเข้าใจหลักนี้ช่วยให้บุคคลสามารถทำ
สิ่งต่าง ๆ ด้วยความรู้สึกตัว เช่น ปิดแอร์ก็มีความรู้สึกสัมผัสที่นิ้วกำลังกำลังปิดแอร์ ล็อกประตูก็มีความรู้สึกที่
ผิวสัมผัสว่ากำลังล็อกประตู การฝึกสติในรูปแบบง่าย ๆ เช่นนี้มีพลังอย่างยิ่งในการลดภาวะการลืมง่าย เพิ่มความ
มั่นคงของจิต และสร้างความสงบภายในใจ ทำให้การใช้ชีวิตในปัจจุบันขณะมีประสิทธิภาพและคุณภาพมากยิ่งข้ึน 
4. ประโยชน์จากการใช้สติในชีวิตประจำวันเพื่อบำบัดปัญหาลืมง่าย 

การดำเนินชีวิตอย่างเร่งรีบและเผชิญกับความเครียดจากการทำงานและสิ่งรบกวนรอบตัว การลืมสิ่ง
สำคัญในชีวิตประจำวัน เช่น ลืมวาล์วน้ำ ลืมปิดแอร์ หรือลืมล็อกประตู กลายเป็นปัญหาที่พบได้บ่อย การนำหลัก 
“สติและสัมปชัญญะ” มาใช้ในชีวิตประจำวันจึงเป็นแนวทางหนึ่งที่ช่วยบำบัดและลดปัญหาการลืมง่ายได้อย่างมี
ประสิทธิภาพ ทำให้บุคคลสามารถระลึกรู้ในสิ่งที่กำลังกระทำในปัจจุบันขณะ โดยไม่ปล่อยให้ความคิดฟุ้งซ่าน
ครอบงำ เมื่อจิตใจอยู่กับปัจจุบัน จะช่วยให้เกิดความแม่นยำในการรับรู้และจดจำสิ่ งต่าง ๆ ได้ดียิ่งขึ้น ทั้งยังช่วย
ลดความเครียด ความวิตกกังวล และทำให้สมองมีสมาธิมากขึ้น ซึ่งเป็นพื้นฐานของการมีความจำที่ดี โดยการฝึก
สติในกิจกรรมประจำวัน เช่น การเดิน การกินอาหาร การทำงาน หรือการพูดคุยกับผู้อื่น ช่วยให้เกิด สัมปชัญญะ 
คือ ความรู้ตัวและการพิจารณาอย่างมีเหตุผล ทำให้บุคคลสามารถควบคุมอารมณ์และพฤติกรรมได้ดียิ่งขึ้น ส่งผล
ให้ลดการกระทำโดยประมาท และเพ่ิมความสามารถในการจดจำสิ่งต่าง ๆ อย่างต่อเนื่อง การฝึกสติยังช่วยพัฒนา
โครงสร้างสมองในส่วนของ ฮิปโปแคมปัส ซึ ่งเกี ่ยวข้องกับความจำระยะยาว และช่วยลดการทำงานส่วน             



28. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 6 No.  3  September - December  2025 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

อะมิกดะลา ที ่เกี ่ยวข้องกับความเครียด ทำให้สมองทำงานได้อย่างมีประสิทธิภาพมากขึ ้น (Kanchana 
Chitsamruay, 2019, p. 88) 

ดังนั้น การฝึกสติในชีวิตประจำวันจึงเป็นเครื่องมือสำคัญที่ช่วยให้บุคคลสามารถมีสมาธิ ความจำดี 
และมีคุณภาพชีวิตที่สมดุล ทั้งในด้านร่างกายและจิตใจ อีกทั้งยังเป็นแนวทางเชิงพุทธที่สามารถประยุกต์ใช้ได้ใน
ทุกเพศทุกวัย จากที่กล่าวมาสามารถสรุปแผนผังเชิงความคิดเรื่องการใช้หลักสติ สัมปชัญญะบำบัดปัญหาการลืม
ง่าย ได้ดังนี ้
แผนผังเชิงความคิดเรื่องการใช้หลักสติ สัมปชัญญะบำบัดปัญหาการลืมง่าย 

 
การใช้หลักสติ สัมปชัญญะบำบัดปัญหาการลืมง่าย: ที่มาโดยผู้เขียนบทความ 

5.สรุป 
การลืมง่ายเป็นปัญหาที่เกิดขึ้นได้กับทุกคน โดยเฉพาะในยุคปัจจุบันที่ชีวิตเต็มไปด้วยความเร่งรีบและ

สิ่งรบกวนมากมาย การแก้ปัญหานี้ไม่เพียงต้องอาศัยเทคนิคด้านความจำเท่านั้น แต่ยังต้องพัฒนาด้านจิตใจให้มี
ความตั้งมั่นและรู้เท่าทันตนเอง หลัก สติและสัมปชัญญะ ตามแนวพุทธศาสนาเป็นแนวทางสำคัญในการแก้ไข
ปัญหาดังกล่าว สติ คือ ความระลึกได้ ไม่เผลอ ไม่หลงลืมสิ่งที่กำลังทำอยู่ ส่วน สัมปชัญญะ คือ ความรู้ตัวทั่วพร้อม 
รู้ว่ากำลังทำอะไร ทำเพื่ออะไร และผลจะเป็นอย่างไร เมื่อสติและสัมปชัญญะทำงานร่วมกัน จะช่วยให้จิตอยู่กับ
ปัจจุบัน ลดความฟุ้งซ่าน ทำให้สามารถจดจำสิ่งต่าง ๆ ได้ชัดเจนและถูกต้องมากขึ้น การฝึกใช้สติสัมปชัญญะใน
ชีวิตประจำวัน เช่นปิดวาล์วน้ำขณะคุยโทรศัพท์ ปิดแอร์ขณะพูดคุยกับคนอ่ืน ใส่รองเท้าขณะล็อกประตูบ้าน หรือ
ทานยาขณะดูข่าวดูละคร พฤติกรรมเหล่านี้สะท้อนถึงการขาดสติและความไม่รู้ตัว การฝึกสติและสัมปชัญญะช่วย
ให้รู้เท่าทันการกระทำของตนเอง เช่น ปิดแอร์หรือประตูด้วยความตั้งใจและรู้สึกตัว ซึ่งเป็นการฝึกสติในรูปแบบ
ง่าย ๆ แต่มีพลังสูง ลดความหลงลืม และเพ่ิมความสงบใจในชีวิตประจำวัน  

 



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  29. 
ปีที ่ 6  ฉบบัที ่3   กนัยายน - ธนัวาคม   2568 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

 

เอกสารอ้างอิง  
หนังสือ:  
กาญจนา จิตรสำรวย. (2562). สติและสมาธิกับการทำงานของสมอง. กรุงเทพมหานคร: จิตสำนึกใหม่. 
พระธรรมโกศาจารย์ (พุทธทาสภิกขุ). (2536). ธรรมะคือธรรมชาติ. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ ธรรมสภา. 
พระธรรมโกศาจารย์ (พุทธทาสภิกขุ). (2536). ธรรมะคือธรรมชาติ. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ ธรรมสภา. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2542). คู่มือมนุษย์. พิมพ์ครั้งที่ 8. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์มหามกุฏราช- 

วิทยาลัย. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2542). พุทธธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 8. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์มหามกุฏราช- 

วิทยาลัย. 
พระธรรมปิฎก(ป.อ.ปยุตฺโต). (2561). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 36. กรุงเทพมหานคร 

: สำนักพิมพ์มูลนิธิพุทธธรรม. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2553). อภิธัมมัตถสังคหะ. พิมพ์ครั้งที่ 3. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์มูลนิธิ 

พุทธธรรม. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2555). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 18. กรุงเทพ- 

มหานคร: สำนักพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2555). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 18. กรุงเทพ- 

มหานคร: สำนักพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระพุทธทาสภิกขุ. (2536). สติปัฏฐาน 4 และการเจริญสมาธิ. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์แสงธรรม. 
พระมหาชินวัฒน์  จกฺกวโร. (2556). พระอภิธรรม เจตสิกปรมัตถ์. กรุงเทพมหานคร: บริษัท เอบุ๊ค ดิสทริบิวชั่น  

จำกัด. 
พระราชวรมุนี และคณะ.(2538). วิมุตติมรรค. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์เคล็ดไทย. 
พระโสภณมหาเถระ (มหาสีสยาดอ). (2549). มหาสติปัฏฐานสูตรทางสู่พระนิพพาน. กรุงเทพมหานคร: ห้างหุ้นส่วน 

จำกัด  ไทยรายวันการพิมพ์. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร 

: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). อรรถกถาพระสุตตันตปิฎก  ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สุภีร์ ทุมทอง. (2558). สติปัฏฐาน 4 ต้นทางนำไปสู่มรรคผลนิพพาน. กรุงเทพมหานคร: บริษัทฟองทอง เอน  

เตอร์ไพรส์ จำกัด. 
วารสาร: 
เกื้อกูล มูลทา. (พฤษภาคม–สิงหาคม  2568). การศึกษาแนวทางการเจริญสติในชีวิตประจำวัน ตามหลักคำสอนของ 

หลวงพ่อเทียน จิตฺตสุโภ.  วารสารวิชาการ มจร บุรีรัมย์.  10(2); 33-48. 
พระครูสมุห์ชัยพล  โสภโณ. (พฤษภาคม - สิงหาคม  2567). รูปแบบการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานตามแนวสติ 

ปัฏฐาน 4 เพ่ือการรู้ ตื่น เบิกบานของศูนย์ปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน นานาชาติวัดมหาธาตุยุวราช - 



30. Journal of  Buddhist Innovation Review  
Vol. 6 No.  3  September - December  2025 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

รังสฤษฎิ์  กรุงเทพมหานคร. วารสารพุทธนวัตกรรมปริทรรศน์.  5(2); 19-32. 
พระภาวนาวชิรวิเทศ วิ. (พฤษภาคม – สิงหาคม  2567). การพัฒนาคุณภาพชีวิตในโลกยุคเทคโนโลยีปัญญา 

ประดิษฐ์.  วารสารพุทธนวัตกรรมปริทรรศน์.  5(2); 166-179. 
พระมหาทองสุข  ปญฺาวณฺโณ (พรมมีเดช). (เมษายน – พฤษภาคม  2568). การตื่นรู้ในชีวิตประจำวันตามหลัก 

ปฏิจจสมุปบาท. วารสารพุทธนวัตกรรมปริทรรศน์.  6(2); 15-29. 
พระมหาแสงเพชร  สุทฺธิจิตฺโต (สารธิมา). (มกราคม – มิถุนายน  2567). หลักคำสอนสำคัญในมหาสติปัฏฐานสูตร.  

วารสารนวังคสัตถุสาสน์ปริทรรศน์.  2(1); 15-25. 
 

 
 
 
 

Reference 
Book:  
Kanchana Chitsamruay. (2019). Mindfulness and Concentration in Brain Function. Bangkok:  

New Mindfulness Publishing. 
Mahachulalongkornrajavidyalaya. (2539). Thai Tripitaka Mahachulalongkornrajavidyalaya. Bangkok:  

MCU Press.   
Mahachulalongkornrajavidyalaya. (2558). Commentaries Thai Tripitaka. Mahachulalongkorn- 

rajavidyalaya.  Bangkok: MCU Press. 
Phra Buddhadasa Bhikkhu. (1993). The Four Foundations of Mindfulness and the Development  

of Concentration. Bangkok: Saengtham Publishing. 
Phra Dhammakosachan (Buddhadasa Bhikkhu). (1993). Dhamma is Nature. Bangkok:  

Dhammasapha Publishing. 
Phra Dhammapitaka (P.A. Payutto). (2018). Buddhist Dictionary. Concise Edition. 36th printing.  

Bangkok: Buddhadhamma Foundation Press. 
Phra Dhammapitok (P.A. Payutto). (1999). Human Manual. 8th printing. Bangkok: Mahamakut  

Buddhist University Press. 
Phra Maha Chinnawat Chakkaworo. (2013). Abhidhamma. Cetasikaparamattha. Bangkok: E- 

Book Distribution Co.. Ltd. 
Phra Phromkunaphon (P.A. Payutto). (2010). Abhidhammatthasangaha. 3rd printing. Bangkok:  

Buddhadhamma Foundation Press. 
Phra Phromkunaphon (P.A. Payutto). (2012). Dictionary of Buddhism. Dhamma Compilation  

Edition. 18th printing. Bangkok: Mahachulalongkornrajavidyalaya University Press. 
Phra Phromkunaphon (P.A. Payutto). (2012). Dictionary of Buddhism. Dhamma Compilation  

Edition. 18th printing. Bangkok: Mahachulalongkornrajavidyalaya University Press. 
Phra Ratchawaramuni et al.. (1995). Vimuttimagga. 2nd printing. Bangkok: Kledthai Publishing. 



วารสาร พทุธนวตักรรมปริทรรศน์  31. 
ปีที ่ 6  ฉบบัที ่3   กนัยายน - ธนัวาคม   2568 

หลักสูตรพุทธศาตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   เสาร์-อาทิตย ์ บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Phra Sobhon Mahathera (Maha Sisayadao). (2006). Mahasatipatthana Sutta: The Path to Nirvana.  
Bangkok: Thai Daily Printing Limited Partnership. 

Phra Thammakosachan (Buddhadasa Bhikkhu). (1993). Dharma is Nature. Bangkok: Dharmasabha   
Publishing. 

Phra Thammapitok (P.A. Payutto). (1999). Buddhism. 8th printing. Bangkok: Mahamakut  Buddhist  
University Press. 

Supee Tumthong. (2015). The Four Foundations of Mindfulness: The Path to Nirvana. Bangkok:  
Fongthong Enterprise Co.. Ltd. 

Journal : 
Phra Bhavanawachirawidesa V. (July – August  2024). Quality of Life Development in the Era of  

Artificial Intelligence Academic Articles.  Journal of Buddist Innovation Review.  5(2);  
166 - 179. 

Phra Maha Saengphet Suthichitto (Sathima). (January – June  2004). Important Teachings in the  
Mahasatipaṭṭhāna  Sutta. Navangkasatthusāsana Parithar.  Journal of Buddist  Innovation  
Review.  2(1); 15-25. 

Phrakru Samu Chaiyapon Sopano. (July – August  2024).  Vipassana  Medition  Practice Model Base  
on  Satipatthana 4 For Awareness Awakening And Happiness of The Internation Vipassana  
Meditation Center Wat Mahathatyuwarattrangsarir Bangkok.  Journal of Buddist   
Innovation  Review. 5(2); 19-32. 

Phramaha Thongsuk  Paññavanno (Phrommidet). (April – May  2025). Awakening in Daily Life according  
to the Principle of the Dependent Origination. Journal of Buddist Innovation Review.  6(2);  
15-29. 

Keokul Multha. (May – August  2025). A Study of Mindfulness Practices in Daily Life According to the  
Teachings Of Luang Por Thian Chittasupho. MCU Buriram Academic Journal. 10(2); 33-48. 

 
 
 
 


