
 

การประยุกตใชหลักพรหมวิหาร 4 เพื่อดูแลสภาวะจิตใจในชวงวิกฤตโควิด 19 

Application of the Four Sublime States of Mind Principles  

to Take Care of the Mental State during the Covid-19 Crisis 

 

มนัสนันท ประภสัสรพิทยา 

Manasanan Prapassornpitaya 

บริษัท มาย เวบ จํากัด 

My Web Company Limited 

Email: Pmanasanan456@gmail.com 

 

บทคัดยอ 

 บทความนี้มีวัตถุประสงคเพื่อศึกษาแนวทางการประยุกตใชหลักพรหมวิหาร 4 เพ่ือดูแลสภาวะจิตใจ

ในชวงวิกฤตโควิด 19 เนื่องดวยในสถานการณปจจุบันที่ทุกคนกําลังเผชิญกับปญหาการแพรระบาดของโรคโควิด-19  

ที่สรางความหวาดกลัวและวิตกกังวลในการใชชีวิตประจําวันของทุกคนเปนอยางมาก การเปลี่ยนแปลงวิถีการ

ดําเนินชีวิตแบบกระทันหัน ลวนเปนเหตปุจจัยทีก่อใหเกิดภาวะแหงทุกขภายในจิตใจทั้งสิ้น ความเอ้ืออาทรเห็น

อกเห็นใจกันและกัน เปนสิ่งที่ทุกคนในสังคมแสวงหาเพื่อลดทอนแบงเบาความทุกขในใจ พรหมวิหาร 4 คือ

ธรรมอันเปนเครื่องอยูอยางประเสริฐ ซึ่งประกอบดวยหลักธรรม 4 ประการ คือ เมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขา 

เปนหนทางแหงการเยียวยาดูแลรักษาจิตใจ เ พ่ือให เ กิดความอาทร เกื้ อกูลมี ไมตรีจิตที่ดีต อกัน  

เปนเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจซึ่งถือวาเปนหลักธรรมทีจ่ําเปนตอสังคมที่กําลังตกอยูในภาวะทุกขดังเชนปจจุบัน 

 

คําสําคัญ: พรหมวิหาร, จิตใจ, วิกฤตโควิด 19 

 

Abstract 

 This research aims to study the guidelines to apply the Four sublime states of mind 

principles to take care of mental state during the Covid- 19 crisis.  Due to the current situation 

that everyone is facing the problem of the epidemic of COVID- 19 creates a lot of fear and 

anxiety in everyone's life.  Sudden changes in lifestyle, all are the factors that cause the state 

of suffering in the mind. Generosity and sympathize with each other is something that everyone 

in society seeks to alleviate the suffering in people's hearts.  Four sublime states of mind are 

the dharmas that reside in the noblest form.  It consists of four principles:  loving- kindness 

(Metta), compassion (Karuna), sympathetic joy (Mudita), and equanimity (Upekkha), which are 



วารสารนวัตกรรมการพัฒนาจิตและปญญา ปที่ 1 ฉบับที่ 1 (กันยายน – ธันวาคม 2564) 

 

 | 25 

the means of healing the mind in order to cause affection support, and goodwill to each other. 

These dharmas are an anchor of the mind which are regarded as an essential principle in society 

that is in the midst of suffering as it is in the present. 

 

Keywords: Four Sublime States of Mind, Healing, Covid-19 Crisis 

 

บทนํา 

 สถานการณของการแพรระบาดของโรคโควิด-19 ในปจจุบัน กําลังสรางความวิตกกังวลใหกับการใช

ชีวิตของคนในสังคมเปนอยางมาก ดวยเปนเพราะวิถีชีวิตถูกเปลี่ยนแปลงไปโดยไมทันตั้งตัว ความเปลี่ยนแปลง

นี้กอใหเกิดความทุกขโดยไมรูตัว เกิดความกังวล หวาดกลัวกับความไมแนนอนในอนาคต สิ่งเหลานี้ลวน

กอใหเกิดภาวะทุกขภายในจิตใจทั้งสิ้น  

 ในทางพระพุทธศาสนา โรค แบงเปน 2 ประเภท ประเภทแรก คือโรคทางกาย (กายิกโรโค) และโรค

ทางใจ (เจตสิกโรโค) สําหรับสาเหตุของโรคทางกาย มีหลายสาเหตุ คือ โรคเกิดจากดี เสมหะ ลม ไขสันนิบาต 

ฤดูแปรปรวน การบริหารไมสม่ําเสมอ การใชความเพียรเกินกําลัง ผลของกรรม หนาว รอน หิวกระหาย  

ปวดอุจจาระ ปวดปสสาวะ (องฺ ทสก. (ไทย) 24/60/129-131) ธาตุ ๔ ไมสมดุล (ที.ปา. (ไทย) 11/31306-307) 

(องฺ ทสก. (ไทย) 24/11/1) การไมรูประมาณในการบริโภค (ขุ.ธ. (ไทย) 25/325/234) การถูกสัมผัสจากเหลือบ

ยุงและสัตวเลื้อยคลาน (องฺ จตุกฺก. (ไทย) 21/157/281) การถูกทําราย และการมีอายุมาก สวนโรคทางใจนั่น 

สาเหตุลวนเกิดมาจากกิเลส ตัณหา ครอบงําจิตใจดังปรากฏมีในพระไตรปฎกความวา “สัตวผูอางวา ตนเองไมมี

โรคทางกายตลอดระยะเวลา 1 ปบาง 2 ปบาง 3 ปบาง 4 ปบาง 5 ปบาง 10 ปบาง 20 ปบาง 30 ปบาง 40 ป

บาง 50 ปบาง แมยิ่งกวา 100 ปบาง ยังพอมีอยู แตสัตวผูกลาวอางวา ตนเองไมมีโรคทางใจตลอดระยะเวลา 

แมครูเดียวหาไดโดยยาก ยกเวนทานผูหมดกิเลสแลว” (องฺ. จตุกฺก. (ไทย) 21/157/127) 

 ดังนั้น โรคทั้งหลายที่ปรากฏในบุคคลจึงไมพนสาเหตุมาจาก 2 โรคดังกลาวขางตน แมในปจจุบัน 

การแพรระบาดของเชื้อโรคโควิด-19 ที่ปรากฏทั่วทุกหยอมหญาของทุกประเทศบนโลกใบนี้จึงจําเปนท่ีจะตอง

ใชหลักธรรมในทางพระพุทธศาสนามาชวยบรรเทาเพ่ือคลี่คลายสถานการณในสภาวะนี้ 

 โดยนําหลักธรรมที่สําคัญไดแก พรหมวิหารคือ เมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขา มาเปนหนทางแหง 

การเยียวยาดูแลรักษาจิตใจ  เพราะผูคนตางหวาดกลัว มีความระแวง ขาดความเชื่อมั่นความไววางใจกันกับ 

การปองกัน รักษาโรคชนิดนี้ โดยเฉพาะอยางยิ่ง “ผูที่รูตัววาติดเชื้อโรคนี้” ซึ่งอยูในสถานภาพของ “ผูปวย”  

ซึ่งตองมี “คุณธรรมของผูปวย” คอยกํากับดูแลดังที่พระพุทธองคแสดงไววา คุณธรรมหรือขอปฏิบัติสําหรับ

ผูปวยท่ีพยาบาลไดงายมี 5 ประการ คือ 1. ทําความสบาย 2. รูประมาณในความสบาย 3. รับประทานยา  

4. บอกอาการไขตามความจริงแกพยาบาลไขที่มุงประโยชน คือ บอกอาการไขที่กําเริบวากําเริบ อาการไขที่

ทุเลาวาทุเลา อาการไขที่ทรงอยูวาทรงอยู 5. เปนคนอดทนความรูสึกทางกายท่ีเกิดขึ้น เปนทุกขแสนสาหัสกลา

แข็ง เผ็ดรอน ไมนายินดี ไมนาพอใจ แทบจะคราชีวิต (วิ.ม. (ไทย) 5/366/214-243) สวนคนไขที่พยาบาลได

ยากอีก 5 ประการนั้น มีคุณสมบัติตรงขามกับที่ทรงบัญญัติไว 



Journal of Mental and Intellectual Development Innovation Vol. 1 No. 1 (September – December 2021)  26 | 

 วิธีการที่จะปองกันการแพรการระบาดในครั้งนี้นอกจาก การอยูบาน หยุดเชื้อ เพ่ือชาติแลวนั้น  

พุทธศาสนสุภาษิตของสมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระยาวชิรญาณวโรรส วัดบวรนิเวศวิหาร ไดแสดงไววา  

สติ สพฺพตฺถ ปตฺถิยา (ว.ว.) สติเปนท่ีปรารถนาในทุกที่ หรือแปลใหเขาใจงาย ๆ คือ “สติ จําเปนตองใชในทุก ๆ  

ที่ เพราะสติจะชวยใหระลึกวาควรจะทําอะไรกอนหลัง ทางที่เราจะรอดไดตองทําใหรูทันและรอบรูนั่นเอง 

 หลักพรหมวิหาร 4  ซึ่งเปนหลักคําสอนที่พระพุทธองคทรงวางไว เพ่ือเปนแนวทางแกการปฏิบัติ 

เพ่ือใหเกิดความไมตรีและอารีตอกัน เปนเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจ หลักพรหมวิหาร 4 นี้ คือ การสงเคราะหกันและ

กัน เปนหลักจําเปนตอสังคม ที่กอใหเกิดความรักความสามัคคี ความเกื้อกูลใน ครอบครัว องคกร และสังคม  

คุณธรรมท้ัง 4 ประการนี้ จึงเปนเครื่องยึดเหนี่ยวใจกันไวเสมือนหนึ่งสลักเพลารถ บุคคลผูมีพรหมวิหารธรรม

ประทับในจิตยอมเปนที่นาเคารพ รักใคร นายกยองนับถือ และมีความผาสุกในชีวิต 

1. ความหมายของพรหมวิหาร 4 

 ความหมายของคําวา “พรหมวิหาร” มีนักวิชาการไดใหความหมายไวดังนี ้

 พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต) (2546) ใหทัศนะวา พรหมวิหาร 4 หมายถึง ธรรมเครื่องอยูของ

พรหม ธรรมเครื่องอยูอยางพรหม ธรรมประจําใจที่ทําใหเปนพรหมหรือใหเสมอดวยพรหม หรือธรรมเครื่องอยู

ของทานผูมีคุณยิ่งใหญ 

 ปญญานันทภิกขุ (ปน ปฺญานนฺโท) (2541) ไดกลาวถึง พรหมวิหาร วาเปนหลักใจ คอืมีเมตตารักใคร

ปรารถนาใหผู อ่ืนไดรับความรมเย็นเปนสุขโดยทั่วกัน  กรุณาสงสารชวยเหลือผู อ่ืนที่ทุกขยากจนเต็ม

ความสามารถ  มุทิตา พลอยยินดีตอผู อ่ืนที่มีความเจริญขึ้น แมจะไดรับยกยองดีกวาตนก็ไมคิดริษยา  

อุเบกขา วางตนเฉย ๆ ในเวลาที่เห็นผูอื่นตองไดรับโทษ หรือรับความวิบัติท่ีตนไมสามารถจะชวยได หรือตน

ชวยแลวแตไมสําเร็จ 

 พระธรรมโกศาจารย (ประยูร ธมฺมจิตฺโต) (2549) ไดกลาวถึงพรหมวิหาร หมายถึง หลักธรรม 

สําหรับผูใหญ  

 พระมหาสมชาย สิริจนฺโท (หานนท) (2547) ไดใหความหมายของหลักพรหมวิหาร ๔ วา การเจริญจิต

ภาวนาโดยธรรม ที่แผออกไปในสรรพสัตวทั้งหลายโดยมีสติอยางสม่ําเสมอกันไมประมาณ ไมจํากัดขอบเขต

โดยมากเรียกวา พรหมวิหาร 4 แปลวา ธรรมเปนเครื่องอยูอยาง ประเสริฐหรือคุณธรรมประจําตัวของทานผูมี

จิตใจกวางขวางยิ่งใหญ 

 พิสิฐ เจริญสุข (2543) ไดกลาวไววา พรหมวิหารธรรม คือธรรมเปนหลักประจําใจ คอยกํากับ

พฤติกรรมคนในองคการ ในสังคม ใหเปนไปโดยชอบธรรม ถูกตองทํานองคลองธรรม  

 ไสว มาลาทอง (2542) กลาววา พรหมวิหาร แปลวา ธรรมเปนเครื่องอยูของทานผูใหญธรรม 

ประจําใจอันประเสริฐ 

     จากความหมายดังกลาวขางตน สรุปไดวา พรหมวิหาร 4 หมายถึง หลักธรรมที่เปนเครื่องยึดเหนี่ยว 

เปนหลักความประพฤติแหงความอารีและเกื้อกูลแกกัน เปนหลักธรรมในการคอยกํากับความประพฤติใน 

การดําเนินชีวิต เพื่อปฏิบัติตอตนเองและผูอื่นไดอยางถูกตองเหมาะสมในสังคม ใหเปนไปโดยชอบธรรม 

ถูกตองทํานองคลองธรรม 



วารสารนวัตกรรมการพัฒนาจิตและปญญา ปที่ 1 ฉบับที่ 1 (กันยายน – ธันวาคม 2564) 

 

 | 27 

 2. องคประกอบของพรหมวิหาร 4 

 พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต) (2544) ไดกลาว องคประกอบของพรหมวิหารธรรมไว 4 ประการ 

ไดแก 

 1) เมตตา คือความรัก ปรารถนาดีอยากใหเขามีความสุข มีจิตอันแผไมตรีและคิดทําประโยชนแก

มนุษยสัตวทั่วหนา 

 2) กรุณา คือ ความสงสาร คิดชวยใหพนทุกข ใฝใจในอันที่จะปลดเปลื้องบําบัดความทุกขยาก

เดือดรอนของปวงสัตว 

 3) มุทิตา คือ ความยินดี ในเมื่อผูอ่ืนอยูดีมีสุข มีจิตผองใสบันเทิง กอปรดวยอาการแชมชื่นเบิกบานอยู

เสมอ ตอสัตวท้ังหลายผูดํารงในปกติสุข พลอยยินดีดวยเมื่อเขาไดดีมีสุข เจริญงอกงามยิ่งข้ึนไป 

 4) อุเบกขา คือ ความวางใจเปนกลาง ไมเอนเอียงดวยรักและชัง พิจารณาเห็นกรรมที่สัตวทั้งหลาย

กระทําแลว อันควรไดรับผลดีหรือชั่ว สมควรแกเหตุอันตนประกอบ พรอมท่ีจะวินิจฉัยและปฏิบัติไปตามธรรม 

รวมทั้งรูจักวางเฉยสงบใจมองด ูในเม่ือไมมีกิจที่ควรทํา 

 บุญมี แทนแกว (2539) กลาวถึงองคประกอบของพรหมวิหาร 4 ประการดังนี ้

 1) เมตตา หมายถึง ความรัก คือ ความปรารถนาดีมีไมตรีจิต ตองการความชวยเหลือใหทุกคนประสบ

ประโยชนและความสุข 

 2) กรุณา หมายถึง ความสงสาร คือ อยากชวยเหลือผูอ่ืนใหพนจากความทุกขใฝใจที่จะปลดเปลื้อง

ความทุกขยาก เดือดรอนของคนและสัตวทั้งปวง 

 3) มุทิตา หมายถึง ความเบิกบานพลอยยินดีเม่ือเห็นผู อ่ืนอยูดีมีสุข ก็มีจิตใจแชมชื่นแจมใส 

เบิกบาน เมื่อเห็นเขาประสบความสําเร็จ งอกงามยิ่งข้ึนไปก็พลอยยินดี ปรีดาปราโมทยบันเทิงใจดวย 

 4) อุเบกขา หมายถึง ความมีใจเปนกลาง คือ มองตามความเปนจริง โดยวางจิตเรียบสม่ําเสมอ ม่ันคง 

แนวแน เที่ยงตรงดุจตราชั่ง มองเห็นการที่บุคคลจะไดรับผลดีหรือชั่วสมควรแกเหตุผลที่ตนประกอบ พรอมท่ี

จะวินิจฉัยวางตนและปฏิบัติไปตามความเท่ียงธรรม 

 แกว ชิดตะขบ (2547) ไดกลาวถึงองคประกอบของพรหมวิหาร ประกอบดวย 4 อยาง คือ 

 1) เมตตา ความรักใคร ปรารถนาจะใหเขาเปนสุข คําวา “เมตตา” หมายถึงความสนิทสนม คือความ

ใครที่เวนจากราคะ ความกําหนัด ไดแกความปรารถนาใหเกิดความสุขความเจริญแกผูอ่ืน ความปรารถนาดี

อยากใหมีความสุข ความมีจิตอันแผไมตรีและคิดทําประโยชนแกมนุษยและสัตวท่ัวหนา 

 2) กรุณา ความสงสาร คิดจะชวยใหเขาพนทุกข คําวา “กรุณา” หมายถึงความหวั่นใจเมื่อเห็นผูอ่ืน

ไดรับทุกขรอน ไดแกปรารถนาเพื่อจะปลดเปลื้องความทุกขรอนของเขาหรือความสงสารคิดจะชวยใหพนทุกข 

ความใฝใจในอันท่ีจะปลดเปลื้องบําบัดความทุกขยากเดือดรอนของปวงสัตว 

 3) มุทิตา ความพลอยยินดี เมื่อผูอ่ืนไดดี คําวา “มุทิตา” หมายถึงความชื่นบาน ไดแก ความพลอย

ยินดีในเมื่อผูอ่ืนไดดี หรือความยินดีในเมื่อผูอ่ืนอยูดีมีสุข มีจิตใจผองใสบันเทิง ประกอบดวยอาการแชมชื่นเบิก

บานอยูเสมอตอสรรพสัตวผูดํารงในปกติสุข พลอยยินดีดวยเมื่อเขาไดดีมีสุขเจริญงอกงามยิ่งข้ึนไป 



Journal of Mental and Intellectual Development Innovation Vol. 1 No. 1 (September – December 2021)  28 | 

 4) อุเบกขาความวางเฉยไมดีใจไมเสียใจเม่ือผูอื่นถึงความวิบัติ คําวา อุเบกขา หมายถึง ความวางเฉย 

ไดแกวางตนเปนกลาง ความวางใจเปนกลางอันจะทําใหดํารงอยูในธรรมตามที่พิจารณาเห็นดวยปญญา  

คือ มีจิตเรียบตรงเที่ยงธรรมดุจตราชั่ง ไมเอนเอียงดวยรักและชังพิจารณาเห็นกรรมท่ีสัตวทั้งหลายกระทําแลว

อันควรไดรับผลดีหรือชั่ว สมควรแกเหตุอันประกอบ พรอมที่จะวินิจฉัยและปฏิบัติไปตามธรรม  

 จากองคประกอบขางตน “พรหมวิหาร 4” คือ ธรรมอันเปนเครื่องอยูของพรหมหรือธรรมประจําใจ

ของพรหมหรือธรรมเครื่องอยูอยางประเสริฐ เปนธรรมประจําาใจอันประเสริฐ เพ่ือความประพฤติที่ประเสริฐ

และบริสุทธิ์ ประกอบดวย เมตตา ความปรารถนาใหผูอื่นไดรับสุข กรุณาความปราถนาใหผูอื่นพนทุกข มุทิตา 

ความยินดีเมื่อผูอื่นไดดี อุเบกขาการรูจักวางเฉย หากปฏิบัติตนโดยใชพรหมวิหารเปนเครื่องมือในการดําาเนิน

ชีวิตแลว จึงจะชื่อวาไดดําาเนินชีวิตดวยความหมดจดและปฏิบัติตนตอมนุษยทั้งหลายโดยชอบ 

3. การเจริญพรหมวิหารธรรม 

 พระมหาสมณเจากรมพระยาวชิรญาณวโรรส (2537) กลาวไววา “โลโก ปตถัมภิกา เมตตา”  

แปลความวา เมตตาเปนเครื่องค้ําจุนโลก 

 1) เมตตา (Loving-kindness) คือ ความรัก ความหวังดี ที่ปรารถนาใหผูอื่นมีความสุข มีความรักและ

ความหวังดีแกเพ่ือนมนุษย ความรักจะเกิดไดถารูจักมองแงดี หรือสวนดีของบุคคลอ่ืน 

 2) กรุณา (Compassion) มีความสงสารคิดจะชวยใหพนทุกข หมายถึง พฤติกรรมหวังดีเมื่อเห็นผูอ่ืน

มีความทุกขรอน ตกทุกขไดยาก ก็รูสึกสงสาร หวั่นใจไปตามเมื่อเห็นเขามีความทุกข กรุณาธรรมเปนเครื่อง

ปราบจิตใจไมใหคิดเบียดเบียนคนอื่นใหไดรับความลําบากในการกระทํางาน กิจกรรมตาง ๆ ยอมมีความ

ลําบากทั้งกายและใจ มีความเห็นอกเห็นใจ ชวยอํานวยความสะดวก สนับสนุน อุปกรณ เครื่องมือ ใหเต็มกําลัง

ในการงาน 

 3) มุทิตา (Sympathetic Joy) มีความยินดีเมื่อผูอ่ืนไดดี หมายถึง มีความชื่นบานในเวลาที่ผูอ่ืนไดรับ

ความดี เมื่อเขามีความเจริญดวยความรูความสามารถ เจริญดวย ลาภ ยศ และชื่อเสียง พลอยชื่นชมยินดีตาม

ดวยคุณธรรม มุทิตาธรรมเมื่ออยูในดวงจิตของผูใด ผูนั้นยอมปราบปรามซึ่งความริษยา อิจฉาตารอนในคุณงาม

ความดีของผูอ่ืน ความอิจฉาริษยาเปนโทษทําลายความสามัคคีและความเจริญของหมูคณะ เมื่อเกิดขึ้นยอมชัก

นําจิตใหวิปริตไปตาง ๆ นานา คิดแตอุบายในการทําลายยุยงใหเสียหาย แมเหตุแหงความไมเปนจริง มีแต

มุทิตาธรรมที่ปราบปรามความอิจฉาริษยาของคนในสังคม ในองคกรได เม่ือมีมุทิตายอมไดรับความนิยมนับถือ 

จึงเปนคุณธรรมที่ควรปลูกฝงใหมีในใจของบุคคล 

 4) อุเบกขา (Equanimity) มีการวางตนเปนกลาง มีความวางเฉย ไมเสียใจ ไมดีใจ เม่ือสถานการณไม

เอ้ือที่จะแสดงพฤติกรรมตามคุณธรรมความมีเมตตา กรุณา และมุทิตาจิตได อุเบกขาธรรมเปนคุณธรรมของ

ผูใหญ หัวหนางาน ผูที่ปกครองพนักงาน เจาหนาท่ี หมูคณะ ท่ีตองประพฤติปฏิบัติอยางสม่ําเสมอ เมื่อมีผู

ประพฤตดิีก็ตองชมยกยองสรรเสริญคุณงามความดีของเขา แตเมื่อมีผูประพฤติไมดีก็ตองถูกตําหนิ ลงโทษตาม

กรณีของความผิดไมตัดสินเอนเอียงเพราะอํานาจอคติที่ผิด ๆ นี่คือ พฤติกรรมการมีอุเบกขาธรรม  

 พรหมวิหารทั้ง 4 ประการดังกลาวมานี้ เมตตาธรรมควรเจริญในเวลาปกติยอมอยูรวมกับผูอ่ืนอยางไม

มีเวร ไมมีภัย มีความรักความสนิทสนมกลมเกลียวกันเปนอันหนึ่งอันเดียวกัน มีความสัมพันธที่ดีตอกัน  



วารสารนวัตกรรมการพัฒนาจิตและปญญา ปที่ 1 ฉบับที่ 1 (กันยายน – ธันวาคม 2564) 

 

 | 29 

กรุณาธรรมควรเจริญในเวลาที่ผูอ่ืนไดรับความทุกข ความเดือดรอน กรุณาธรรมยอมนํามาซึ่งการชวยเหลือ

เกื้อกูลเอ้ืออาทรตอกัน อยูดวยความมีน้ําใจ ผูกพันกันอยางแนบแนน มีมนุษยสัมพันธที่ดีตอกันและกัน  

มุทิตาธรรมควรเจริญในเวลาที่คนอ่ืนไดรับความชอบที่เขากระทําคุณงามความดี มุทิตาธรรมยอมนํามาซึ่งความ

โสมนัส เอิบอ่ิมใจ ยินดี สามัคคีกลมเกลียวเปนอันหนึ่งอันเดียวกัน นํามาซึ่งความสุขใจ สบายใจ อยูรวมกัน

อยางกัลยาณมิตร สัมพันธจิต สนิทใจ อุเบกขาธรรมควรเจริญในเวลาที่ผูอ่ืนถึงความวิบัติที่ไมอาจชวยเหลือได 

ยึดถือดังคําสอนใน พระไตรปฎก วา “กัมมุนา วัตตตี โลโก” สัตวโลกยอมเปนไปตามกรรม นั่นคือ ตั้งสติ  

ทําความเขาใจวา บุคคลมีกรรมเปนของตน หากกระทําความดีก็จะไดรับผลตอบแทนในทางดี หากกระทํา

กรรมชั่วก็ยอมไดรับผลชั่วตอบสนองไมมีทางหนีหนี้กรรมตนพนยเทา 

 สมเด็จพระศรีนครินทราบรมราชชนนี (2539) ไดทรงตรัสถึงพรหมวิหาร อันประกอบดวย เมตตา 

กรุณา มุทิตา อุเบกขา 4 ประการนี้ มีรายละเอียดดังนี้คือภาวะของจิตที่มีเยื่อไยไมตรีจิตคิดเกื้อกูลดวย

ประโยชนปราศจากอาฆาตพยาบาท โกรธแคน แสดงออกทางสีหนาและสายตาที่สงบแชมชื่น มองดวยสายตา

อันแสดงถึงใจที่เอิบอาบดวยความปรารถนาดีใหมีความสุข ปราศจากความมุงรายที่เปนภัยเวรท้ังปวง เมตตานี้

เปนพรหมวิหารธรรมขอหนึ่งที่พึงอบรมใหมีข้ึนภายในจิต วิธีอบรมคือ ระวังใจมิใหโกรธแคน ขัดเคือง อาฆาต

พยาบาท เม่ือภาวะของจิตเชนนั้นเกิดขึ้นก็พยายามสงบระงับเสีย หัดคดิวาตัวเองรักสุข ตองการความสุขฉันใด 

คนอ่ืนสัตวอ่ืนก็ฉันนั้น เมื่อทําความสงบจากอาฆาตพยาบาทและทําไมตรีจิตมิตรใจใหเกิดข้ึนไดแลว ควรหัดแผ

จิตเชนนั้นออกไปแกคนอ่ืนสัตวอื่น โดยเจาะจงหรือไมเจาะจงทั่วไป ดวยใจที่คิดปรารถนาสุขประโยชนดังเชน

คิดวา “จงอยามีเวร อยามีเบียดเบียน อยามีทุกข มีสุขรักษาตนใหสวัสดีเถิด” 

 ภาวะของจิตที่มีความรักใครปรารถนาจะใหเปนสุข ยอมมีอยูในตนและในคนที่เปนที่รักอยูเปนปรกติ 

แตยังเจือดวยราคะเสนหาบาง เจือดวยอาฆาตพยาบาทในผูอื่นสัตวอ่ืนบางนี้ จึงนับวาเปนภาวะของจิตที่เปน

สามัญธรรมดา พระบรมศาสดาทรงสั่งสอนใหปรับปรุงสิ่งที่มีอยูเปนสามัญธรรมดาใหเปนธรรม คือ เปนคน

เก้ือกูลขึ้นมา คือ ใหรักใครปรารถนาสุขดังกลาวใหเปนคุณอันบริสุทธิ์ที่เก้ือกูลกวางขวางออกไป มิใหคับแคบ

เฉพาะตนและคนซึ่งเปนที่รักในวงแคบของตนหรือจําเพาะพวกของตน แตใหแผกวางออกไปตลอดจนถึงไม

จํากัดไมมีประมาณ และใหปราศจากอาฆาตพยาบาท ทั้งใหบริสุทธิ์จากราคะ สิเนหาดวย เพราะอาฆาต

พยาบาทที่เปนศัตรูใหหางจากเมตตา ราคะสิเนหาเปนศัตรูที่ใกลของเมตตา ความรักใครที่เปนสามัญธรรมดา

ของโลกยอมเจือปนดวยทั้งสองสิ่งนั้น ทางปฏิบัติอบรม จึงตองอบรมสิ่งที่มีอยูเปนธรรมดาโลกใหเปนธรรม

ขึ้นมาใหเปนเครื่องคุมครองโลก พิจารณาจะเห็นไดวาตนเองจะตองมีสุขเพราะจิตใจสงบ ปราศจากอาฆาต

พยาบาทเสียกอน อาฆาตพยาบาทนั้นเหมือนไฟที่เผาใจตนเองใหรอน และแผความรอนไปถึงคนอ่ืนดวย ฉะนั้น 

ตนเองจึงเปนบุคคลที่ควรเมตตาและแผเมตตาเขามาดับไฟที่เผาใจนี้ลงเสียกอน ประพรมลงไปดวยน้ํา คือ 

เมตตา ซึ่งควรจะเปลี่ยนจิตใจภาวะที่รอนมาสูภาวะที่เย็นสนิทดวยมิตรภาพไมตรี เมตตาจึงเปนธรรมเครื่องที่ใจ

ตนเองใหอยูเปนสุขและแผความเย็นความสุขออกไปถึงผูอ่ืนอีกดวยเมตตาไมพึงมีขอบเขต เมตตาพึงมีไดอยาง

เต็มเปยมโดยปราศจาก เพราะเมตตาไมจําเปนตองอาศัยทรัพยสิ่งของ เมตตาเปนเรื่องของจิตใจโดยบริสุทธิ์แท 

เมื่อมีจิตใจก็มีเมตตาไดดวยกันทุกคนและพึงมีเมตตาอยางยิ่งดวยกันทุกคน เพียงแตนอมใจลงใหออนละมุน  



Journal of Mental and Intellectual Development Innovation Vol. 1 No. 1 (September – December 2021)  30 | 

ไมใจแข็งใจดํา แมเมื่อรูเห็นอยูวาเขาเปนทุกข เพียงแตนอมใจลง ปรารถนาใหเขาเปนสุขโดยทั่วกันเทานั้นเองก็

เปนการแสดงเมตตาแลว 

 กรุณา คือภาวะจิตใจที่หวั่นไหวไปเพราะความทุกขรอนของผูอ่ืน เหมือนอยางถาซื้อไดจะซื้อทุกขของ

เขา คือ จะชวยทําความทุกขของเขาใหหมดสิ้นไป จึงมีโอกาสที่ทนเฉยอยูไมได ตองขวนขวายชวยเหลือเพื่อ

บําบัดความทุกข ปราศจากความเบียดเบียนซ้ําเติม เห็นใครตกอยูในความทุกขไมมีที่พึ่งก็อดอยูไมไดที่ตองคิด

ชวย กรุณานี้เปนพรหมวิหารธรรมอีกขอหนึ่งท่ีพึงอบรมใหมีในจิต วิธีอบรม คอื ระวังใจไมใหคิดเบียดเบียนใคร 

และหัดใจใหคิดวาเมื่อตนเองมีทุกขก็ตองการความชวยเหลือฉันใด ผูอ่ืนสัตวอ่ืนก็ฉันนั้น ดังนี้แลวก็หัดใจไมให

นิ่งดูดาย ใหขวนขวายใหเปลื้องทุกขของผูอ่ืนตามความสามารถหรือตามที่ควรจะทําได หัดแผจิตใจที่กรุณา

ออกไปใหแกคนและสัตวทั้งหลายโดยเจาะจง หรือโดยไมเจาะจงทั่วไป ภาวะของจิตใจที่ตองการความ

ชวยเหลือในเมื่อมีทุกข ยอมมีอยูเปนสามัญธรรมดา แตยังเจือดวยวิหิงสา คือ ความคิดเบียดเบียนผูอ่ืนสัตวอ่ืน

เพ่ือใหตนพนทุกข และยังความโศกโทรมนัสเมื่อไดเห็นทุกขของคนที่เปนที่รัก เพราะเปนภาวะของจิตที่คับแคบ

ตองการใหตนเองและคนผูเปนท่ีรักของตนพนทุกขเทานั้น พระพุทธเจาทรงสอนไดปฏิบัติอบรมปรับปรุงภาวะ

ที่มีอยูใหเปนธรรมข้ึน มิใหคับแคบเฉพาะตนและผูที่ตนรักหรือจําเพาะพวกของตน แตใหแผกวางออกไปตลอด

จนถึงไมมีจํากัดไมมีประมาณ และใหปราศจากวิหิงสาความเบียดเบียน และใหความสงบโศกโทมนัสในเพราะ

ทุกขของคนที่เปนที่รักดวย เพราะวาวิหิงสาเปนศัตรูที่หางของกรุณา สวนความโศกโทมนัสเปนศัตรูที่ใกลของ

กรุณา จึงมีพุทธภาษิตตรัสสอนไวใหยกตนเปนพยาน หรือเปนอุปมาเชนเดียวกับในขอเมตตา  

 มุทิตา คือ ภาวะของจิตที่บันเทิงยินดีในเมื่อผูอื่นไดรับความสุขความเจริญดวยสมบัติตาง ๆ ปราศจาก

ความริษยาเห็นใครพรั่งพรอมดวยสมบัติก็พลอยมีมุทิตาดวย ตัดความยินรายไมยินดีดวยเหตุที่ริษยาเสียได 

มุทิตานี้เปนพรหมวิหารธรรมอีกขอหนึ่งที่พึงอบรมใหมีขึ้นในจิต วิธีอบรม คือ ระวังใจมิใหริษยาในเมื่อไดเห็นได

ทราบสมบัติ คือ ความพรั่งพรอมตาง ๆ ของผูอ่ืนเมื่อความริษยาเกิดข้ึนก็พยายามระวังเสีย หัดคิดวาตนเองมี

ความยินดีเมื่อไดสมบัติ ที่ชอบใจอยางใดอยางหนึ่ง เม่ือคนอ่ืนเขาไดจึงไปริษยาเขา ควรจะพลอยยินดีกับเขา

พิจารณาใหเห็นโทษของความริษยา เมื่อทํามุทิตาจิตใหเกิดขึ้นได ก็หัดแผเชนนี้ออกไปแกคนสัตวอื่นโดย

เจาะจงหรือโดยไมเจาะจงทัว่ไปดวยความคิดวา จงอยาวิบัติจากสิ่งที่ไดแลวฉะนั้นภาวะของจิตที่ยินดีในเวลาได

สมบัติตาง ๆ ยอมมีอยูในเมื่อตนหรือคนเปนที่รักไดสมบัติท่ีตนไดก็ยังมีโสมนัสเจือตัณหา พระพุทธเจาทรงสอน

ไดปฏิบัติอบรมปรับปรุงภาวะที่มีอยูใหเปนธรรมข้ึน คือ ใหเปนคุณอันบริสุทธิ์ที่เก้ือกูลกวางขวางออกไป มิให

คับแคบเฉพาะตนและผูที่ตนรักหรือจําเพาะพวกของตน แตใหแผกวางออกไปตลอดจนถึงไมมีจํากัดไมมี

ประมาณ และใหปราศจากโสมนัสที่เจือดวยกิเลสตัณหาดวย เพราะวาริษยาเปนศัตรูที่หางของมุทิตา  

สวนความโสมนัสเปนศัตรูที่ใกลของมุทิตา ฉะนั้นก็พึงยกตนขึ้นเปนพยาน หรือเปนอุปมาเชนเดียวกับในสองขอ

ขางตน และใหยกบุคคลผูเปนที่รักขึ้นเปนพยาน หรือเปนอุปมาดังพุทธภาษิตตรัสสอนไว “พึงแผจิตถึงสัตวทั้ง

ปวงดวยมุทิตาเหมือนอยางเห็นบุคคลผูเปนที่รักเปนที่พอใจก็บันเทิงยินดี ฉะนั้น” 

 อุเบกขา คือ ภาวะของจิตที่มีอาการเปนกลาง เห็นเสมอกันในสัตวบุคคลทั้งหลายในคราวสอง คือ  

ในคราวประสบสมบัติและในคราวประสบวิบัติ ก็ไมยินดียินราย มองเห็นวาทุก ๆ คนมีกรรมที่ทําไวเปนของของ

ตน จะมีสุข จะพนจากทุกข จะไมเสื่อมจากสมบัติที่ไดก็เพราะกรรมจึงวางเฉยได คือ วาง ไดแกไมยึดถือไว  



วารสารนวัตกรรมการพัฒนาจิตและปญญา ปที่ 1 ฉบับที่ 1 (กันยายน – ธันวาคม 2564) 

 

 | 31 

วางลงได เฉย คือ ไมจัดแจงวุนวาย ปลอยใหเปนไปตามกรรมหรือตามกําหนดของกรรม อุเบกขานี้เปนพรหม

วิหารธรรมอีกขอหนึ่ง ซึ่งเปนขอสุดทายที่พึงอบรมใหมีขึ้นในจิต วิธีอบรม คือ ระมัดระวังใจไมใหข้ึนลงดวย

ความยินดียินราย ทั้งในคราวประสบสมบัติทั้งในคราวประสบวิบัติ เมื่อภาวะของจิตเชนนั้นเกิดขึ้นก็พยายาม

ระงับใจหัดคิดถึงกรรมและผลของกรรม หัดคิดวางลงไปใหแกกรรม เหมือนอยางใหกรรมรับผิดชอบเอาไปเสีย 

เมื่อทําจิตใหอุเบกขาไดก็หัดแผจิตเชนนี้ออกไปแกคนอ่ืนสัตวอ่ืน โดยเจาะจงหรือโดยไมเจาะจงทั่วไป  

ดวยความคิดวา “ทุกสัตวบุคคลมีกรรมเปนของตน เปนทายาทรับผลกรรม มีกรรมเปนกําเนิด มีกรรมเปน

เผาพันธุ มีกรรมเปนที่อาศัย ทํากรรมใดไวดีหรือชั่วก็ตองรับผิดของกรรมนั้น” 

 ภาวะจิตเปนอุเบกขานี้ ยอมมีอยูเปนสามัญธรรมดาในเวลาปกติ ยังไมมีอะไรมาทําใหเกิดความยินดียิน

ราย แตยังเจือดวยความไมรู (อัญญาณ) และจะเปลี่ยนไปเปนความยินดียินรายขึ้นไดงาย พระพุทธเจาทรงสั่ง

สอนใหปรับปรุงภาวะที่มีอยูใหเปนธรรมมากขึ้น คือ ใหเปนคุณอันบริสุทธิ์ที่เก้ือกูลขวางออกไป มิใชในเวลาที่ไม

มีเรื่องอะไรมากระทบจิตเทานั้น แมมีเรื่องมากระทบจิตใจใหยินดียินรายก็จะระงับได ทําใจใหสงบเปนอุเบกขา

ไดดวยความรู (ญาณ) เพราะความยินดี (ราคะ) และความยินราย (ปฏิฆะ) เปนศัตรูที่หางของอุเบกขา  

สวนอุเบกขาดวยความไมรู (อัญญาณุเบกขา) เปนศตัรูที่อยูใกลของอุเบกขา ฉะนั้น พึงยกตนขึ้นเปนพยานหรือ

อุปมาดังเชนวา ตนไมชอบใหใครอ่ืนเพงเล็งชอบใจ อยากไดอะไรของตนและไมชอบใหใครอ่ืนหมายมั่นปองราย

ฉันใด ตนก็ไมควรไปคิดยินดียินรายดังนั้นแกคนอื่น ควรจะมีใจมัธยัสถ อุปมาดังงพระพุทธศาสนสุภาษิตไววา 

“พึงแผจิตถึงสัตวทั้งปวงดวยอุเบกขา เหมือนอยางเห็นบุคคลผูมิใชเปนท่ีชอบใจ มิใชเปนท่ีไมชอบใจ  

ก็มีอุเบกขา ฉะนั้น” 

 พรหมวิหาร 4 ประการนี้ ผูปฏิบัติควรยึดปฏิบัติ โดยเริ่มแรกใหปฏิบัติดวยจิตคิดเก้ือกูลแผออกไปใน

สัตวบุคคลทั้งหลาย คือ เมตตา ซึ่งมีอาการเปนความคิดเก้ือกูลตอผูอ่ืน จากนั้นเมื่อไดเห็นหรือไดยินหรือไดคิด

วาเขามีความทุกขเดือดรอนก็ปฏิบัติชวยบําบัดทุกขให คือ กรุณา ซึ่งมีอาการชวยบําบัดทุกข จากนั้นครั้นได

เห็นมีสุขไมมีทุกขก็พลอยยินดีบันเทิงใจ คือ มุทิตา ซึ่งมีอาการพลอยยินดีและเพราะไมมีกิจที่ควรจะทําตอไป

นั้นอุเบกขา คือ อยูดูเฉย ๆ คืออุเบกขาซึ่งมีอาการมัธยัสถเปนกลาง บุคคลควรยึดธรรมนี้เปนหลักปฏิบัติ  

เพ่ือกอใหเกิดความสัมพันธอันดีในครอบครวั สังคม และประเทศ เพ่ือความสงบผาสุก 

4. การนําหลักพรหมวิหาร 4 มาประยุคตใชเพื่อดูแลสภาวะจิตใจในชวงวิกฤตโควิด 19 

 การเจริญพรหมวิหารธรรมเปนสิ่งที่พึงกระทําอยางยิ่งเพ่ือแผจิตใจที่ดีงามออกไปปลอบประโลมสังคม 

ในยามทีม่นุษยชาติประสพภาวะทุกขเข็ญจากโรคภัยรายแรงทีกํ่าลังคุกคามนี้  

การเจริญเมตตาธรรม คือ ใจที่เปนมิตรแกกันและกัน เพราะทุกชีวิตลวนประสบชะตากรรมเดียวกัน 

เปนภาวะทุกขที่มนุษยชาติรวมประสบการณเดียวกัน เมตตาธรรม คือ การใหรอยยิ้มที่อบอุนแกกันและกัน 

เปนดอกไมที่งดงาม ใหแกกันในยามทุกข เมตตาธรรม คือ การกลาวถอยคําที่เปนมิตร ความคิดท่ีแสดงความ

เขาอกเขาใจและการกระทําที่สงเสริมความเปนมิตรดวยการแบงปนเอ้ือเฟอเจือจุนแกกันและกัน เมตตาธรรม

จะชวยจิตใจที่ออนลาใหกลับมีพลังมีกําลังใจ เมตตาธรรมเปนใจที่ลดความสําคัญของตนเองและแผขยายใจนั้น

เพ่ือไปสูใจของผูอ่ืน เพียงรอยยิ้มและคําพูดที่แสดงความเขาใจในภาวะทุกขของผูอื่น นั้นคือพลังแหงเมตตาอัน



Journal of Mental and Intellectual Development Innovation Vol. 1 No. 1 (September – December 2021)  32 | 

ยิ่งใหญ เพ่ือโอบกอดเพื่อนมนุษยดวยกันในยามที่กระแสของโรคโควิด 19 กําลังมีอิทธิพลตอมนุษยทั้งทางกาย

และทางจิตใจดั่งเชนปจจุบัน 

 การเจริญกรุณาธรรม คือใจที่สงสาร คิดชวยเหลือและปรารถนาใหผูอื่นพนจากความทุกขยาก กรุณา 

คือ ใจที่กวางขวางเห็นความยากไรของเพื่อนมนุษยแลวคิดและลงมือทําสิ่งที่ปลดเปลื้องความยากไรเหลานั้น  

เชน ใจที่เห็นผูคนลมปวยแลวลงมือสรางสถานพยาบาล เพ่ือรักษาผูปวยเหลานั้นใหพนจาก สรางตูปนสุข 

เ พ่ือแบงปนใหผูคนที่ยากไรไดบริ โภค การบริจาคเงินทองทรัพยสินเพ่ือชวยเหลือยามเกิดภัยตาง ๆ  

แกเพ่ือนมนุษย กรุณา คือการที่สละน้ําใจตนเองเพ่ือไปเพ่ิมเติมใหแกผูอื่น 

 การเจริญมุทิตาธรรม คือ การมีจิตใจที่เห็นคุณคาของความดีงามของผูอ่ืน มุทิตา คือ จิตใจที่เห็นและ

ชื่นชมในความเก้ือกูล ความเอื้อเฟอ ความมีน้ําใจ ความอดทน และการแบงปน มองเห็นความงดงามในน้ําใจ

ของผูคนในสังคม ไมมีความอิจฉาริษยา จึงไมมีใจที่จะมุงประทุษรายแกกันและกัน หากแตเปนจิตใจที่ยกยอง

ความดีความงามของผูอ่ืน มุทิตาจึงเปนจิตใจที่ปลอบประโลมจิตใจของกันและกันใหกลับมาฟนฟู เปนพลังแหง

ใจใหแกกัน มุทิตาเปนใจที่ทําใหเกิดความซาบซึ้งและยกยองเชิดชูผูอ่ืน เพ่ือใหดํารงสิ่งที่ดีงามเปนกระแสน้ําอัน

ชุมฉ่ําที่นําสังคมใหเกิดความสงบเย็น 

การเจริญอุเบกขาธรรม คือ ใจที่มั่นคงไมหวั่นไหว อ่ิมเอิบดวยขันติธรรม เพราะอุเบกขาเปนใจที่ไดรับ

การค้ําจุนดวยความเขาใจในความเปนจริงของธรรมชาติและชีวิต เขาใจวาชีวิตดําเนินผันแปรไปตามเหตุปจจัย

ตาง ๆ ท่ีเกินการควบคุมของมนุษย สามารถยืดหยุนเพื่อการอยูกับความจริงไดอยางกลมกลืน เปนใจที่อิ่มเอิบ

ดวยสติและปญญาสามารถเขาใจความจริงของธรรมชาติและชีวิต ในการเกิดขึ้น ดํารงอยูและการสิ้นสุดแหง

ชีวิต เม่ือชีวิตตองประสพกับสิ่งที่ไมคาดฝน อุเบกขาธรรม คือปญญาอันพึงเขาใจและยอมรับในความเปนจริง

ธรรมชาติและทุกสรรพสิ่ง อุเบกขาเปนจิตใจที่ไมมีความกลัว ความโกรธ ความไมพอใจ ความเกลียดชัง ดังนั้น

อุเบกขาจึงเปนใจที่แจมใสปราศจากความขุนมัว ไมสะเทือนเพราะความชอบหรือความชังใด ๆ ดํารงตนดวย

ความมั่นคงไมไหวเอน 

ในยามที่เกิดความทุกขดวยโรคราย ยอมเปนโอกาสอันดีที่มนุษยชาตจิะยกระดับจิตใจของตนใหสูงข้ึน

ดวยพรหมวิหาร 4 เผื่อแผความอารี เกื้อกูลแกกันและกัน เปนพลังแหงเมตตาธรรมอันยิ่งใหญ เพ่ือโอบกอด

เพ่ือนมนุษยดวยกันในยามที่กระแสของโรคราย กําลังมีอิทธิพลตอเพ่ือนมนุษยทั้งทางกายและทางจิตใจ 

 

บทสรุป 

พรหมวิหารธรรมเปนหนทางที่กอใหเกิดความสงบสุขภายในจิตใจ เปนธรรมเครื่องอยูอยางประเสริฐ 

เปนหลักแหงความประพฤติท่ีประเสริฐบริสุทธิ์กํากับความประพฤติใหเปนไปโดยชอบ ถูกตองตามทํานองคลอง

ธรรม ดําเนินชีวิตดวยความหมดจดและปฏิบัติตนตอมนุษยและสัตวทั้งหลายโดยชอบ เปนธรรมของผูเสมือน

พระพรหม คือ มีเมตตาชวยเหลือในสวนที่เปนคุณประโยชนเกื้อกูลกันและกัน เพื่อใหดําารงชีวิตอยูไดอยางมี

ความสุข การมีกรุณา มุงปลดเปลื้องความทุกขแกผูซึ่งไดประสบทุกข การมีมุทิตา พลอยยินดีตอการพยายาม

กระทําาความดีและยินดีเมื่อผูอื่นไดดีมีความสุข การมีอุเบกขามุงดํารงตนเปนกลางมีความยุติธรรม ดังนั้น

พรหมวิหารทั้ง 4 นี้เปนคุณสมบัติที่มนุษยพึงกระทํา ในยามที่ชีวิตเกิดความทุกขดวยโรครายแรงนี้ถือวาเปน



วารสารนวัตกรรมการพัฒนาจิตและปญญา ปที่ 1 ฉบับที่ 1 (กันยายน – ธันวาคม 2564) 

 

 | 33 

โอกาสอันดีท่ีเพื่อนมนุษยทุกคนจะรวมกันกาวผานวิกฤตการณนี้ดวยการเจริญพรหมวิหารธรรม เพื่อความ

ผาสุกในการดําเนินชีวิตยิ่ง ๆ ขึ้นไป 

 

เอกสารอางอิง 

แกว ชิดตะขบ. (2547). รวมวิชาธรรมศึกษาชั้นตรี. กรุงเทพมหานคร: การศาสนา.  

บุญมี แทนแกว. (2539). จริยศาสตร. (พิมพครั้งท่ี 3). กรุงเทพมหานคร: โอเดียนสโตร. 

ปญญา นันทภิกขุ (ปน ปฺญานนฺโท). (2541). หนาที่ของคน (ฉบับบสมบูรณ). กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา. 

พระธรรมกิตติวงศ (ทองดี สุรเตโช). (2541). พระในบาน. กรุงเทพมหานคร: คาธาวรรณการพิมพ. 

พระธรรมโกศาจารย (ประยูร ธมฺมจิตฺโต). (2549). พุทธวิธีการบริหาร. กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัย 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

พระธรรมปฎก (ป.อ. ปยุตโต). (2542). พุทธธรรม. กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

______. (2544). พุทธธรรม. (พิมพครั้งที่ 10). กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา. 

พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต) (2551). พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลธรรม. (พิมพครั้งที่ 16). 

กรุงเทพมหานคร: เอส. อาร. พริ้นติ้งแมสโปรดักส. 

______. (2546). พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลธรรม. กรุงเทพมหานคร: สหธรรมิก. 

พระมหาสมณเจากรมพระยาวชิรญาณวโรรส. (2537). พุทธศาสนสุภาษิต เลม 1. กรุงเทพมหานคร: การศาสนา. 

พระราชวรมุนี (ประยุทธ ปยุตฺโต). (2526). พุทธศาสนากับสังคมไทย. กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิโกมลคมีทอง. 

สมเด็จพระศรีนครินทราบรมราชชนน.ี (2539). รวมธรรมะ. กรุงเทพมหานคร: อมรินทรพริ้นติ้งแอนด พับลิชชิ้ง. 


