
 

 

 

  Journal of MCU Kanchana Review 
 วารสาร มจร กาญจนปริทรรศน์  

Journal Homepage:  https://so05.tci-thaijo.org/index.php/Kanchana-editor/index 
 
 

พระพุทธศาสนาเถรวาท: สิทธิทางเพศกับการบวชในสังคมไทย 
มัลลกิา ภูมะธน1, พระปลัดระพิน พุทฺธิสาโร2, ดิเรก ด้วงลอย3  
คณะวิทยาการจัดการ มหาวิทยาลยัราชภัฏนครสวรรค์1, คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย2, 
มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครสวรรค์3 
 
Theravada Buddhism: Gender’s Right and Ordination in Thai Society 
Mallika Phumathon1, Phrapaladraphin Buddhisāro2, Direk Duangloy3 
Faculty of Management Science, Nakhon Sawan Rajabhat University1,  
Faculty of Social Sciences, Mahachulalongkornrajavidyalaya University2, 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Nakhon Sawan Campus3  
 
Article  Info  บทคัดย่อ 
Vol. 1 No. 1 (Jan-Apr 2021)  บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาสิทธิทางเพศกับการบวชในสังคมไทยตามคติ

พระพุทธศาสนาเถรวาท ใช้การศึกษาเชิงคุณภาพด้วยการศึกษาเอกสาร งานวิจัย 
การสัมภาษณ์และการสังเกตปรากฏการณ์ร่วมในสังคมไทย เรียบเรียงเป็น
บทความทางวิชาการ ผลการศึกษาพบว่า การรู้ธรรมและศึกษาพระพุทธศาสนา
เป็นสิ่งที่พระพุทธศาสนารับรองโดยไม่จ ากัดวัย เพศ ดังปรากฏในพระไตรปิฏกที่
พระพุทธเจ้าตรัสตอบพระอานนท์ที่ว่า สตรีเพศสามารถบรรลุธรรมได้  ส่วนใน
สังคมไทยประเด็นเรื่องการบวชต่อกลุ่มสตรีเพศและกลุ่มหลากหลายทางเพศ ยัง
เป็นประเด็นถกเถียงกัน ทั้งในวงกว้างทั้งเรื่องหลักธรรมวินัยและธรรมเนียมที่ไม่
เคยยอมรับ รวมทั้งยังเป็นพัฒนาการร่วมที่ต้องต่อสู้เรียกร้อง ในความหลากหลาย
และสิทธิทางเพศ โดยรวมสิทธิทางเพศของกลุ่มชายเพศวิถีที่จะบวชเป็นพระภิกษุ 
ซึ่งในหลักการอาจมีการปฏิเสธ แต่ในแนวปฏิบัติยังปรากฏให้เห็นในภาพกว้าง จะมี
การทวนสอบเมื่อมีการกระท าผิดทางเพศในแต่ละครั้งเท่านั้น ส่วนกลุ่มสตรีที่จะ
บวชเป็นภิกษุณียังไม่ได้รับการยอมรบัด้วยแนวคิดตามหลักพระพุทธศาสนาเถรวาท 
แต่ในความเป็นปัจเจกต่อการบวชของกลุ่มสตรีเพศที่ไปบวชแบบภิกษุณีจากศรี
ลังกาก็มีพัฒนาการและจ านวนเพิ่มขึ้น โดยภาพรวมสิทธิทางเพศกับการบวชใน
สังคมไทยยังต้องถกเถียงหาทางออกร่วมกันต่อไป สิ่งที่เป็นองค์ความรู้ใหม่ คือ 
พืน้ท่ีทางเพศที่เปิดกว้างมากขึ้น เกิดการยอมรับกลุ่มที่ใช้เพศเป็นเครื่องหมายของ
การเข้าถึงศาสนาและแสดงออกในพ้ืนท่ีทางสังคม  

Academic Article  

Article History:  

Received 2 Feb 2021; 
Revised 23 Mar 2021;  
Accepted 24 Mar 2021 

 

ค าส าคัญ:  

สิทธิทางเพศ;  
การบวชในสังคมไทย; 
พระพุทธศาสนาเถรวาท 

 

Corresponding Author,  
E-mail: Raphind            
          @yahoo.com     

    

Keywords:  Abstract 
Gender’s Right;  
Ordination in Thai Society;  
Theravada Buddhism 

 The purpose of this article is to study the gender’s right and 
ordination in Thai society according to Theravada Buddhism. The 
qualitative study through documentary study, research works, 
interview, and phenomena observing in Thai society are used for 
data collection and compiled as an academic article. The results 
indicate that knowing and studying Buddhism have endowed with no 



 Journal of MCU Kanchana Review Vol. 1 No. 1 (January – April 2021) 

 17 

บทน า  

 ความเป็นเพศหรือแนวคิดเกี่ยวกับเพศเป็นประเด็นถกเถียงกันในทุกวงสังคม ในองค์กรความเป็นเพศ 
เพศหญิง เพศชาย รวมทั้งเพศทางเลือกกลายเป็นประเด็นเกี่ยวกับการบริหารองค์กรในทางพระพุทธศาสนา มี
งานวิจัยจ านวนมากทั่วโลกได้ยืนยันเกี่ยวกับความเป็นเพศว่า เพศหญิง เพศชายหรือเพศทางเลือก อย่างไหน
ท างานได้ดีกว่ากัน ความเป็นเพศจึงเป็นปัญหาสังคมในโลกนี้ทั้งการเมือง ศาสนา สังคมและวัฒนธรรม 
นักการเมืองบางประเทศถึงกับส ารวจสัดส่วนของความเป็นเพศว่า มีอยู่กี่เปอร์เซ็นในโลกนี้ แม้ประเทศ
สหรัฐอเมริกาที่ชื่อว่า มีเสรีภาพตามระบอบการปกครองรัฐสมัยใหม่ในปัจจุบัน ก็ยังไม่สามารถแก้ปัญหา
ประเด็นเรื่องความเป็นสตรีเพศกับการเป็นผู้บริหารสูงสุดหรือความเป็นผู้น าได้  ความเป็นเพศทั้งสตรีเพศและ
บุรุษเพศจึงเป็นประเด็นพูดถึงในวงกว้าง โดยเฉพาะเรื่องความเท่าเทียมในการท างานนอกบ้านของเพศหญิงกับ
เพศชายที่พบว่า ดูเหมือนจะมีความก้าวหน้า เพราะเพศหญิงมีการเปลี่ยนแปลงที่ชัดเจนขึ้น ข้อมูลเชิงสถิติในปี 
พ.ศ. 2559 ถึง 2563 ชี้ให้เห็นว่า แรงงานหญิงประมาณ 17 ล้านคนมีจ านวนใกล้เคียงกับแรงงานชายที่มี 20 
ล้านคน มาตลอด 5 ปี (ส านักงานสถิติแห่งชาติ, ม.ป.ป.) และการส ารวจของแกรนท์ ธอนตัน (Grant 
Thornton, 2019) ในปีพ.ศ. 2562 พบว่า ผู้บริหารระดับสูงที่เป็นเพศหญิงมีสถิติสูงเมื่อเทียบกับค่าเฉลี่ยของ
โลก โดยมีสัดส่วนผู้บริหารหญิง 32% เทียบกับค่าเฉลี่ยโลกอยู่ที่ 27% แต่กระนั้นในสังคมไทยก็ยังสะท้อนให้
เห็นความคงอยู่ของความไม่เท่าเทียมทางเพศ (มรกต ณ เชียงใหม่ และคณะ, 2563) 
 ส่วนความเป็นเพศในทางพระพุทธศาสนาเคยเป็นประเด็นที่ก่อให้เกิดแนวคิดขับเคลื่อน ดังกรณีครั้ง
พุทธกาล พระพุทธเจ้ายังมิได้อนุญาตให้สตรีบวช จนกระทั่งพระอานนท์ยกกรณีนางมหาปชาบดีโคตมีมาขอ
บวชและได้น าประเด็นนี้ทูลถามพระพุทธเจ้าว่า บุรุษเท่านั้นหรือที่จะบรรลุธรรมในศาสนาของพระพุทธเจ้า 
พระพุทธเจ้าทรงให้แนวคิดในเรื่องเพศว่า ไม่ได้เป็นปัญหาส าหรับการบวชและการบรรลุธรรม รวมถึงอายุ วัย 
ก็ไม่ได้เป็นเงื่อนไขต่อการบรรลุธรรมด้วยเช่นกัน จึงเป็นเหตุน าไปสู่การอนุญาตให้สตรีบวชในพระพุทธศาสนา 
ซึ่งเหตุการณ์นี้สะท้อนให้เห็นคุณค่าความเป็นมนุษย์ที่จะพัฒนาซึ่งมิได้จ ากัดด้วยความเป็นเพศ  

age and gender as shown in the Tipitaka. The Lord Buddha replied to 
Bhikkhu Ananda that "female can be achieved in this religion." In Thai 
society, the issue of ordination among women and gender’s right, it 
is a matter of debate both in the broader sense of the disciplines 
and the tradition that has never been accepted. It is also a 
development that is required in diversity and sexuality overall the 
male gender’ rights to be ordained as monks. They might be rejected 
in principle, but it is seen in wide pictures in practice. There will be a 
review of each sexual offense. The groups of women who want to 
be ordained are not recognized by Theravada Buddhist principles, 
but in the individuality of the ordination of women, ordination from 
Sri Lanka, has improved with increasing numbers. The issue of 
gender’s right and ordaining in Thai society is still a matter of debate. 
What has become a new body of knowledge is that a more open 
gender space has emerged; accepting groups that use sex as a sign of 
their access to religion and express themselves in the social and 
inaccessible space. 

   



           วารสาร มจร กาญจนปรทิรรศน ์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – เมษายน 2564)  

 18 

 แนวคิดเก่ียวกับความเป็นเพศในพระพุทธศาสนา ปรากฏหลักฐานว่า พระพุทธเจ้าทรงยอมรับว่าสตรีมี
ศักยภาพที่จะบรรลุธรรมได้เท่าเทียมกับผู้ชาย มีพระพุทธด ารัสตอนหนึ่งความว่า “ทางนั้นชื่อว่าเป็นทางตรง 
ทิศนั้นชื่อว่าไม่มีภัย รถชื่อว่าไม่มีเสียงดัง ประกอบด้วยล้อคือธรรม หิริเป็นฝาประทุนของรถนั้น สติเป็นเกราะ
กั้นของรถนั้น เรากล่าวธรรม มีสัมมาทิฏฐิน าหน้าว่าเป็นนายสารถี ยานชนิดนี้มีอยู่แก่ผู้ใด จะเป็นสตรีหรือบุรุษ
ก็ตาม ผู้นั้นไปใกล้นิพพานด้วยยานนี้แล” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 15 ข้อ 46: 60) เหตุนี้จึงอนุญาตให้สตรี
บวชในพระพุทธศาสนา ดังพุทธพจน์ที่ว่า “อานนท์ มาตุคามออกจากเรือนบวชเป็นบรรพชิตในธรรมวินัยที่
ตถาคตทรงประกาศไว้ สามารถท าให้แจ้งโสดาปัตติผล สกิทาคามิผล อนาคามิผลหรืออรหัตตผลได้” 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 7 ข้อ 402: 316) นอกจากนี้ ยังมีข้อความที่เกี่ยวถึงสตรีและปรากฏในคัมภีร์ทาง
พระพุทธศาสนาที่ว่า “มิใช่แต่บุรุษจะเป็นบัณฑิตได้ในที่ทุกสถาน แม้สตรีมีปัญญาเห็นประจักษ์ ก็เป็นบัณฑิตได้
ในที่นั้น ๆ...” (พระไตรปิฎกและอรรถกถาแปล เล่ม 54: 172) รวมทั้งงานของวีรนุช พรมจักร์ (2553) ในเรื่อง
บทบาทสตรีในพระพุทธศาสนาสมัยพุทธกาล หรือในงานของพระมหากมล ถาวโร (ม่ังค ามี) (2543) ในงานวิจัย
เรื่องสถานภาพสตรีในพระพุทธศาสนา รวมทั้งงานเรื่องสตรีในพระพุทธศาสนาของมนตรี สิระโรจนานันท์ 
(2556) ในบทความเรื่อง Women’s Power and Theravada Buddhism: A Paradox from Xieng 
Khouang เขียนโดยแลฟเฟิร์ท (Lefferts, 1999) ทั้งในงานของเอนดายา (Andaya, 2002)  เรื่อง Localizing 
the Universal: Women, Motherhood, and the Appeal of Early Theravada Buddhism บทความ
ของฉัตรสุมาลย์ กบิลสิงห์ (Kabilsingh, 1991) เรื่อง Buddhist Texts from a Feminist Perspective โดย
งานส่วนใหญ่สะท้อนถึงบทบาทหรือสิทธิสตรีตามแนวคิดทางพระพุทธศาสนา ดั งนี้ (1) ศักยภาพของสตรีกับ
การรับรองว่า สามารถบรรลุธรรมได้ในพระพุทธศาสนา (2) การยกกรณีตัวอย่างของผู้หญิงกับการท างานเพ่ือ
พระพุทธศาสนา และที่ส าคัญในงานเหล่านี้สะท้อนว่า สตรีมีบทบาทในพระพุทธศาสนาและมีความส าคัญไม่ยิ่ง
หย่อนไปกว่าบุรุษในการท างานหรือเผยแผ่พระพุทธศาสนา โดยเฉพาะวิถีชีวิตของคนในเมืองที่มุ่งเน้นความเป็น
ปัจเจกชนสูงได้สะท้อนให้เห็นว่า สตรีมีบทบาทส าคัญในการด ารงชีวิตของตน รวมถึงการมีศักยภาพใน
การศึกษาธรรมหรือเผยแผ่พระพุทธศาสนาไปพร้อมกับการท างานในชีวิตประจ าวัน  
 อีกนัยหนึ่งของสตรีเพศ คือ การเป็นเงื่อนไขตามข้อก าหนดของพระธรรมวินัย แต่ในขณะเดียวกัน
ความเป็นเพศสตรีก็มีบทบาทและมีความส าคัญในการท างานเพ่ือพระพุทธศาสนาและการพัฒนาตนตาม
หลักธรรม ดังกรณีในพระพุทธศาสนามีกลุ่มสตรีจ านวนมากบวชและท างานเพ่ือการพัฒนาส่งเสริมกิจการ
พระพุทธศาสนา ซึ่งงานวิจัยของประคอง สิงหนาทนิติรักษ์ (2516) เรื่องบทบาทของแม่ชีไทยในการพัฒนา
สังคม งานของอิโตะ (Ito, 2007) บทความเรื่อง Dhammamata: Buddhadasa Bhikkhu’s Notion of 
Motherhood in Buddhist Women Practitioners ที่สะท้อนผ่านงานของพุทธทาสภิกขุ ซึ่งอิโตะตีความว่า 
ความเป็นเพศสตรีมีส่วนส าคัญต่อการเผยแผ่และรักษาพระพุทธศาสนา ดังปรากฏในการตั้งอาศรมธรรมาตา
ของพุทธทาสภิกขุ เป็นต้น ดังนั้น จะเห็นได้ว่า ความเป็นพระพุทธศาสนากับสตรีเพศ/หรือความเป็นเพศกับ
บทบาทการบริหารกิจการพระพุทธศาสนาได้ปรากฏให้เห็นมากมายในสังคมปัจจุบัน เช่น กรณีแม่ชีศันศนีย์ 
เสถียรสุตกับส านักปฏิบัติธรรมเสถียรธรรมสถาน กรุงเทพมหานคร แม่ชีบงกช สิทธิผล ส านักปฏิบัติธรรมแดน
มหามงคล จังหวัดกาญจนบุรี รวมถึงฉัตรสุมาล กบิลสิงห์ หรือภิกษุณีธัมมนันทาแห่งวัตรทรงธรรมกัลยาณี 
จังหวัดนครปฐม ภิกษุณีนันทญาณี (อดีตแม่ชีรุ้งเดือน สุวรรณ) ส านักปฏิบัติธรรมสุทธจิตต์ (นิโรธาราม 2) 
จงัหวัดเชียงใหม่ เป็นต้น ในบทบาทของสตรีเพศกับความเป็นนักบวชหรือท างานเกี่ยวกับเป็นพระพุทธศาสนา
ในประเทศไทยยกตัวอย่างมา ท าให้ความเป็นสตรีเพศกับสถานะนักบวชได้รับการยอมรับในวงกว้างมากขึ้นใน
สังคมไทยและนานาชาติ  

https://pantip.com/topic/36698918
https://pantip.com/topic/36698918


 Journal of MCU Kanchana Review Vol. 1 No. 1 (January – April 2021) 

 19 

 ส่วนนักบวชจากคนข้ามเพศหรือพระกะเทย แม้ในทางพระธรรมวินัยไม่ได้อนุญาต แต่ก็ยอมให้บวชใน
ลักษณะที่ว่า รู้ห้ามบวช บวชแล้วก็ให้สึก ดังปรากฏหลักฐานที่ว่า “ภิกษุทั้งหลาย อนุปสัมบันผู้เป็นบัณเฑาะก์ 
ไม่พึงให้อุปสมบท ที่อุปสมบทแล้ว พึงให้สึกเสีย”(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 4 ข้อ 109: 173-174) แต่ใน
ความเป็นจริงมีการบวชเป็นจ านวนมากและได้รับการยอมรับ แม้บ่อยคั้งจะมีประเด็นข้อพิพาท เมื่อเขา
เหล่านั้นก้าวล่วงพฤติกรรมทางพระธรรมวินัย ซึ่งเกิดขึ้นหลายครั้งในแต่ละช่วงเวลา ดังปรากฏในงานของพระ
มหาสักชาย นะวันรัมย์ (2551) ในเรื่องการศึกษาวิเคราะห์เรื่องบัณเฑาะก์ในกลุ่มพระภิกษุสามเณรไทยใน
ปัจจุบัน ในงานพระระพิน พุทฺธิสาโร  (2555) เรื่องบัณเฑาะก์ในคัมภีร์เถรวาท: กรณีศึกษาปัญหาการบวชใน
สังคมไทย สะท้อนปัญหาเกี่ยวกับการบวชในสังคมไทยหรือในงานของพระมหาสมเจตน์  สมจารี (2559) เรื่อง
บัณเฑาะก์กับการบรรลุธรรมขั้นสูงในพุทธศาสนาเถรวาท  แต่ก็มีไม่น้อยที่ผู้บวชซึ่งมีเพศรสแอบแฝง ถูก
สนับสนุนให้มีการบวช ประหนึ่งว่า ให้การยอมรับและกลายเป็นข้อพิพาทในที่สุด เมื่อเขาเหล่านั้นก้าวล่วงพระ
ธรรมวินัย ซึ่งประเด็กนี้ยังถูกยกขึ้นมาถกเถียงกันในวงกว้างถึงการยอมรับและโตแย้งกันอยู่ในสังคมไทย  
 ดังนั้น ความเป็นเพศที่ยกมาเป็นการสะท้อนว่า ความเป็นเพศที่ปรากฏในพระพุทธศาสนาและใน
ปัจจุบันได้รับการยอมรับมากขึ้น โดยไม่ได้ถูกท าให้เป็นเงื่อนไขนัก ความเป็นเพศทั้งสตรีและการข้ามเพศได้มี
บทบาทมากข้ึนทั้งในแวดวงการเมือง การศาสนา สังคมและเศรษฐกิจในสมัยปัจจุบัน ดังนั้น ความเป็นเพศหรือ
คนที่มีความหลากหลายทางเพศจึงปรากฏในแวดวงสาขาวิชาชีพต่าง ๆ มากขึ้น ส่วนความเป็นเพศตามแนวคิด
ทางพระพุทธศาสนา นัยหนึ่งก็ถูกรับรองผ่านเหตุการณ์ครั้งพุทธกาลที่ว่า เขาเหล่านั้นไม่ว่าจะเป็นบุคคลหรือ
เพศใด ๆ ย่อมมีศักยภาพในการพัฒนาตนตามคติและกฎเกณฑ์หรือหลักปฏิบัติทางศาสนาที่เป็นพุทธานุญาต  
     

 
ภาพที ่1 นรินทร์กลึงกับบุตรสาวที่บวชสามเณรีในประเทศไทย  

เป็นสาเหตุการออกกฎของคณะสงฆ์ห้ามบวชภิกษุณีในประเทศไทยและถูกจับตดิคุกในเวลาต่อมา   
(ศักดินา ฉัตรกลุ ณ อยุธยา, 2535)  

 
 ดังนั้น บทความนี้จึงได้ศึกษาปรากฏการณ์ แนวคิดทางศาสนาต่อประเด็นความเป็นเพศกับสิทธิและ
การเข้าถึงศาสนาที่เกิดขึ้นในสังคมศาสนาและสังคมไทย ซึ่ งเป็นปรากฏการณ์ความขัดแย้งที่ว่าด้วยหลักการ 
เกณฑ์วินิจฉัยและแนวปฏิบัติที่ชัดเจนที่เกิดขึ้นในสังคมไทยตลอดช่วงระยะเวลายาวนานที่ผ่านมา ซึ่งจะได้
น าเสนอเป็นล าดับไป  

 

 

 



           วารสาร มจร กาญจนปรทิรรศน ์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – เมษายน 2564)  

 20 

เนื้อเรื่อง  

 พัฒนาการของสตรีเพศกับการบวชในประเทศไทย 

 นับแต่ครั้งพุทธกาลการที่พระพุทธเจ้าทรงอนุญาตให้สตรีบวชได้ ดังกรณีพระนางมหาปชาบดีโคตมี 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 7 ข้อ 403 : 319) เท่ากับเป็นการยอมรับความเป็นเพศกับพ้ืนที่ทาง
พระพุทธศาสนาและส่งผลให้สตรีเพศมีบทบาทในการพัฒนาตนเอง เป็นก าลังส าคัญในการเผยแผ่
พระพุทธศาสนา ตัวอย่างสตรีเพศที่บวชเป็นภิกษุณี เช่น พระมหาปชาบดีโคตมีเถรี: ภิกษุณีผู้เลิศทางรัตตัญญู 
พระอุบลวรรณาเถรี: ภิกษุณีผู้เลิศทางมีฤทธิ์มาก  พระปฏาจาราเถรี: ภิกษุณีผู้เลิศทางพระวินัย พระภัททา
กุณฑลเกสาเถรี: ภิกษุณีผู้เลิศทางตรัสรู้เร็ว พระภัททกาปิลานีเถรี: ภิกษุณีผู้เลิศทางระลึกชาติ พระกีสาโคตมี
เถรี: ภิกษุณีผู้เลิศทางทรงจีวรเศร้าหมอง พระอัฑฒกาสีเถรี: ภิกษุณีผู้อุปสมบทด้วยทูต (ธรรมสภา, 2555;
สมภพ ชีวรัฐพัฒน์, 2554) กล่าวเชื่อมโยงมายังประเทศไทย จะเห็นพัฒนาการของสตรีเพศกับประเด็นพ้ืนที่
ทางศาสนากับการบวชในสังคมไทย ดังปรากฏหลักฐาน ดังนี้  

(1) การบวชเป็นแม่ชี ซึ่งเป็นพัฒนาการร่วมกับประวัติศาสตร์ของไทย ดังปรากฏข้อมูลในจดหมายเหตุ
ของซีมง เดอะ ลา ลูแบร์ (Simon de La Loubère พ.ศ. 2185-2272) ราชทูตของฝรั่งเศสในรัชกาลสมเด็จ
พระนารายณ์มหาราช (พ.ศ. 2199-2231) กล่าวไว้ว่า  

"ถึงแม้สยามจะมีนางชี คือ สตรีที่ปฏิบัติตามพระวินัยสิกขาบท (ศีล) เป็นส่วนใหญ่ บางพวกไม่
มีส านักของตนต้องอาศัยในวัดของพระภิกษุนั้น ชาวสยามเชื่อว่า อายุขัยวัยล่วงชราเหล่านั้น 
(ด้วยปรากฏว่า ไม่มีชีสาว) นั้นแลเป็นเครื่องประกันเพียงพอของการส ารวมอินทรีย์อันบริสุทธิ์" 
(เดอะ ลา ลูแบร์, 2552) 

นอกจากนี้ ในจดหมายเหตุของเอนเยลเบิร์ต แกมป์เฟอร์ (Engelbert Kaempfer พ.ศ. 2194-2259) 
แพทย์ชาวเยอรมันที่อยู่ช่วงต้นรัชกาลสมเด็จพระเพทราชา (King Phetracha พ.ศ. 2231-2246) ได้อธิบายไว้
ว่า  

"สตรีชาวสยามรักเสรีภาพมากเกินไปกว่าที่จะยอมมอบตนให้อยู่ในส านักนางชีของเรา นางจะ
ไปบ าเพ็ญเพียรก็ต่อเมื่อล่วงเข้าวัยชรา ที่เบื่อโลกียวิสัยแล้วเท่านั้น และน้อยรายที่จะลาออก
จากส านักมา ประการหนึ่งโดยที่นางต้องติดตามพระสงฆ์องค์เจ้าเสมอ จึงได้มีการก าหนด
กฎเกณฑ์ในสตรีที่จะบวชเป็นชีก็ต่อเมื่ออายุล่วง 50 ปีไปแล้วเท่านั้น เพื่อป้องกันข้อครหา นาง
ต้องโกนศีรษะ โกนคิ้ว เหมือนอย่างภิกษุ และนุ่งขาวห่มขาว สีขาวนั้นเป็นสีสุภาพของชนชาว
สยาม ใช้ในโอกาสไว้ทุกข์และคราวมีพิธีงานส าคัญ พวกนางมิได้อยู่ในคณะอาราม นางจาก
ครอบครัวมาอยู่รวมกันหมู่ละ 3-4 คนในที่ใกล้วัด ได้ถือก าหนดวินัยข้อปฏิบัติเอาตามภิกษุที่
สวดมนต์ท าวัตรและเจริญภาวนานาน ๆ ในโบสถ์ หน้าที่ส่วนใหญ่ของนางคือปรนนิบัติ
พระสงฆ์ การจัดจังหันถวาย และช่วยเหลือในกิจการอ่ืน ๆ ด้วยการอวยทานอยู่เนืองนิจ " 
(แกมป์เฟอร์, 2545)   

หลักฐานของแม่ชีปรากฏอย่างนั้น แต่ในเวลาเดียวกันพัฒนาการของแม่ชีก็อยู่คู่กับประเทศไทยมา
จนกระท่ังปัจจุบัน  

(2) การบวชสามเณรีครั้งแรกในประเทศไทย เกิดจากการที่นรินทร์ ภาษิต (กลึง) ได้จัดตั้งพุทธบริษัท
สมาคมเป็นองค์กรพุทธองค์กรแรกที่ด าเนินงานโดยคฤหัสถ์ มีจุดมุ่งหมายเพ่ือเผยแผ่พุทธธรรม ปฏิรูปพุทธ
ศาสนา ปราศจากความงมงายให้เข้าถึงแก่น มีการออกวารสารธรรมะ 2 เล่ม คือ 1) สารธรรมและ 2) โลกกับ



 Journal of MCU Kanchana Review Vol. 1 No. 1 (January – April 2021) 

 21 

ธรรม ทั้งยังให้ลูกสาว 2 คน คือ สาละ-จงดี บวชเป็นสามเณรีในช่วงปี พ.ศ. 2471 แม้ภายหลังจะเป็นประเด็น
ถูกจับและเป็นที่มาของประกาศของสมเด็จพระสังฆราชเรื่องห้ามบวชภิกษุณีและสามเณรีในประเทศไทย และ
ประกาศนั้นก็ถูกใช้จนกระทั่งปัจจุบัน แต่อีกนัยหนึ่งก็นับเป็นพัฒนาการของสตรีกับการบวชในสังคมไทยและ
ส่งผลเป็นต้นแบบในสมัยต่อมาด้วยเช่นกัน  

(3) การบวชมหายาน ดังกรณีปรากฏข้อมูลของวรมัย กบิลสิงห์ ผู้เป็นแม่ของฉัตรสุมาล กบิลสิงห์ ที่
บวชเป็นภิกษุณีในแบบมหายานและตั้งวัตรทรงธรรมกัลยาณี จังหวัดนครปฐม ที่เป็นปรากฏการณ์ร่วมของ
สังคมไทย แม้จะไม่เติบโตขยายตัวในวงกว้าง แต่ก็บรรลุถึงบทบาทของความเป็นสตรีเพศกับการบวชใน
สังคมไทยและส่งผลต่อการบวชภิกษุณีแบบเถรวาทในช่วงสมัยต่อมา  

(4) การบวชภิกษุณีตามแบบศรีลังกาของภิกษุณีธัมมนันทา จังหวัดนครปฐม ในฐานะเคยเป็นอาจารย์
ในมหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์และอุทิศตนบวชเป็นภิกษุณีในล าดับต่อมา ดังปรากฏในงานของมนตรี  สืบด้วง 
(2553) ในเรื่องผู้หญิงกับพระพุทธศาสนาเถรวาทในประเทศไทย ที่สะท้อนให้เห็นว่า แนวคิดของนักสตรีนิยม
ในสังคมไทยเห็นว่า เพราะการขาดสถาบันภิกษุณีสงฆ์จึงท าให้เกิดปัญหาการขาดผู้น าทางจิตวิญญาณ ไม่มี
ต้นแบบของผู้หญิงอันเป็นที่เคารพทางศาสนาน าไปสู่ปัญหาอ่ืน ๆ ไม่ว่าจะเป็นปัญหาผู้หญิงขาดที่พ่ึงในยามที่
ถูกกระท ารุนแรงในครอบครัว ไม่มีสถานที่ปฏิบัติธรรมส าหรับผู้หญิง รวมถึงหลักธรรมค าสอนที่เกี่ยวกับผู้หญิง
ซึ่งมีผู้สอนเป็นพระภิกษุเพียงด้านเดียวเพ่ือแก้ปัญหาเหล่านี้ กลุ่มสตรีนิยมจึงเสนอว่า ควรที่สังคมไทยจะยอมให้
มีการบวชภิกษุณีขึ้นมา แต่เรื่องการบวชภิกษุณีในสังคมไทยถูกคัดค้านจากนักวิชาการด้านพระพุทธศาสนา
และคณะสงฆ์ไทย เพราะยังติดขัดในเรื่องไม่มีปวัตตินีที่จะเป็นผู้บวชให้ในฝ่ายภิกษุณีสงฆ์ก่อน ตามหลักพระ
วินัยในนิกายเถรวาท ถ้าจะบวชภิกษุณีในยุคนี้ก็ต้องยอมผิดวินัย จึงยังไม่มีใครกล้าที่ จะออกมาอนุญาตให้บวช
ได้ แต่อีกนัยหนึ่งกลุ่มภิกษุณีจากศรีลังกาที่น าโดยฉัตรสุมาลย์ กบิลสิงห์ ก็ริเริ่มกระท าการบวชจนกระทั่งมีผล
ให้จ านวนภิกษุณีสงฆ์แบบศรีลังกาเพ่ิมจ านวนขึ้นมาก ดังปรากฏในปัจจุบัน  

(5) พัฒนาการและแนวทางการต่อสู้ ไพรินทร์ กะทิพรมราช (2555) ได้เขียนเรื่องการเข้าใจพุทธ
ท านายเรื่องพรหมจรรย์ไม่ตั้งอยู่นานกับปัญหาการบวชภิกษุณีในสังคมไทย ในเบื้องต้นบทความได้แสดงให้เห็น
ลักษณะและข้อบกพร่องของการน าพุทธท านายเรื่องพรหมจรรย์ไม่ตั้งอยู่นาน ซึ่งเป็นข้อความที่ปรากฏอยู่ใน
พระไตรปิฎก มาใช้เป็นข้ออ้างหนึ่งในการถกเถียงปัญหาการบวชภิกษุณีในสังคมไทยของทั้งฝ่ายที่ไม่เห็นด้วย
กับการบวชภิกษุณี ซึ่งเชื่อว่า พุทธท านายนี้เป็นพุทธพจน์แท้ และฝ่ายที่เห็นด้วยกับการบวชภิกษุณีที่พยายาม
ปฏิเสธว่า พุทธท านายนี้ไม่ใช่พุทธพจน์แท้ ต่อจากนั้น ผู้เขียนจะได้เสนอแนวทางการเข้าใจพุทธท านายดังกล่าว
นี้เสียใหม่ ภายใต้การเข้าใจอย่างใหม่นี้ พุทธท านายจะด ารงอยู่ในฐานะค าเตือน ดังนั้น ถึงแม้ยอมรับว่า 
ข้อความพุทธท านายนี้เป็นพุทธพจน์แท้ ฝ่ายที่ไม่เห็นด้วยกับการบวชภิกษุณีก็จะไม่สามารถน าพุทธท านายนี้ไป
ใช้เป็นข้ออ้างเพ่ือไม่ให้มีการบวชภิกษุณีได้อีกต่อไป หรือในงานของกุลวีร์ ประภาพรพิพัฒน์ (2548) ในเรื่อง
การต่อสู้ของภิกษุณีสงฆ์เถรวาท: จากศรีลังกาสู่ไทย รวมทั้งการที่แม่ชีกฤษณา รักษาโฉม (2560) น ามาเขียนถึง
ในบทวิจารณ์หนังสือเรื่องการต่อสู้ของภิกษุณีสงฆ์เถรวาท: จากศรีลังกาสู่ไทย อีกครั้งหนึ่งสะท้อนแนวคิด
เกี่ยวกับบาทของสตรีกับการบวชและการต่อสู้ในประเทศไทย นัยหนึ่งเป็นการศึกษาพัฒนาการ อีกนัยหนึ่งเป็น
การทวนย้อนต่อบทบาทที่เกิดขึ้นของสตรีกับการด าเนินชีวิตในแบบนักบวช แม้ผลจะไม่เกิดขึ้นเป็นเชิง
ประจักษ์เสียทีเดียว แต่ก็ได้สะท้อนให้เห็นว่า ทุกอย่างขับเคลื่อนด้วยการก้าวย่างอย่างไร  

ดังนั้น ความเป็นเพศโดยเฉพาะกรณีเพศหญิงในประเทศไทย นับเป็นพัฒนาการและการก้าวย่างในแต่
ละช่วงเวลาที่สะท้อนให้เห็นว่า อย่างไรเสียความเป็นสตรีเพศ ความเป็นเพศนักบวชทั้งแม่ชี ภิกษุณีในฝ่าย
มหายานและเถรวาทล้วนยังต้องการเวลาและการยอมรับทั้งในเชิงโครงสร้างและปัจเจกชนในเรื่องการยอมรับ 
การมีส่วนร่วมในการปฏิบัติและการสนับสนุนโดยองค์รวมอย่างท่ีปรากฏอยู่ในปัจจุบัน  



           วารสาร มจร กาญจนปรทิรรศน ์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – เมษายน 2564)  

 22 

 

  
ภาพที่ 2  ผู้หญิงกับพื้นที่ทางศาสนาในประเทศไทยในบทบาทของแม่ชีแบบไทยและภิกษุณีที่ถือบวชมาจากประเทศศรีลังกา  

(ส านักขา่ว Thai PBS, 2560) 

 สิทธิทางเพศของกลุ่มเพศวิถีอ่ืนในการบวช  

 ประเด็นความเป็นเพศที่นอกเหนือจากสตรีเพศมีหลักวินัยบัญญัติที่ว่า“ภิกษุทั้งหลาย อนุปสัมบันผู้เป็น
บัณเฑาะก์ ไม่พึงให้อุปสมบท ที่อุปสมบทแล้ว พึงให้สึกเสีย” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 4 ข้อ 109: 173-
174)  ซึ่งประเด็นเรื่องบัณเฑาะก์ที่ถูกตีความ หมายถึง กะเทยหรือคนที่เนื่องด้วยเพศชายห้ามบวช ก็ยังเป็น
ประเด็นถกเถียงกันอยู่ ในประเด็นต่อไปนี้ (1) เกณฑ์ตามพระธรรมวินัยเป็นอย่างไร (บวชได้/บวชไม่ได้) (2) 
บัณเฑาะก์เป็นใคร (3) ห้ามบวชอย่างไร (4) เกณฑ์วินิจฉัยกระบวนการคัดกรองต่อสภาพต่อสภาพปัญหาใน
สังคมปัจจุบันควรมีทางออกอย่างไร ซึ่งมีผู้ศึกษาไว้ทั้งในส่วนของการสนับสนุนและการโต้แย้ง ดังปรากฏในงาน
ของพระระพิน พุทฺธิสาโร (2555) พระมหาสักชาย นะวันรัมย์ (2551) พระมหาสมเจตน์ สมจารี (2559) นฤ
พนธ์ ด้วงวิเศษ (2559) ทั้งหมดสรุปรวมเป็นการแสวงหากฎเกณฑ์ต่อการปฏิบัติตามพระธรรมวินัยและเกณฑ์
ทางสังคม ดังมีเหตุการณ์กรณีของกลุ่มกะเทยกับการบวช เช่น (1) พระสังฆราชกะเทย จากหลักฐานในพระ
ราชพงศาวดารกรุงรัตนโกสินทร์ รัชกาลที่ 2 เขียนไว้เกี่ยวกับพระสังฆราชวัดมหาธาตุมีพฤติกรรมรักร่วมเพศ
กับลูกศิษย์หนุ่ม ในการสัมผัสจับต้อง ลูบคล าอวัยวะเพศจนถูกถอดจากสมณศักดิ์และเนรเทศให้ออกไปจากวัด
มหาธาตุ (2) อีกเหตุการณ์ในสังคมไทยในอดีต คือ ประเด็นของการล้อมปราบกลุ่มกะเทยบวชในสังคมไทยใน
แต่ละช่วงเวลาที่เกิดขึ้นในทางสื่อมวลชน เป็นปรากฏการณ์โดยองค์รวมของสังคมไทย ดังปรากฏในงานวิจัย
ของพระระพิน พุทฺธิสาโร (2555) และในงานของพระมหาสักชาย นะวันรัมย์ (2551) เป็นต้น (3) เพศกะเทย
กับการถูกกีดกันด้วยหลักการ แต่ก็ยังเป็นประเด็นโต้แย้งกันอยู่ ซึ่งกรณีการบวชกลุ่มเพศทางเลือกในสังคมไทย 
โดยหลักการและเชิงสังคมยังไม่ได้รับการยอมรับ ในขณะเดียวกันแนวคิดในพระธรรมวินัยก็ยังไม่ได้ยอมรับ ดัง
ปรากฏในบทความเรื่องไม่ได้ขอให้มารัก: กะเทยกับความเชื่อพุทธเถรวาทในภาพยนต์ไทย” ของอาทิตย์ พงษ์
พานิช (2556) หรือการไม่ยอมรับให้กับกลุ่มเพศทางเลือกชายบวชเป็นพระภิกษุ แนวคิดในเรื่องรสนิยมทาง
เพศกับความชื่นชอบทางเพศยังไม่ได้เป็นไปในทิศทางเดียวกัน ด้วยเหตุผลในเรื่องความหลากหลายทางเพศ
เป็นสิ่งที่ไม่เคยเกิดขึ้น หรือเกิดขึ้นก็ยังไม่ได้รับการยอมรับแต่อย่างใด ในเชิงสังคมเกี่ยวกับความหลากหลาย
ทางเพศมีงานเขียนของนฤพนธ์ ด้วงวิเศษ (2559) เรื่องเพศและความเป็นชายในพุทธศาสนากับการควบคุม
ภิกษุ สามเณรและบัณเฑาะก ์ที่เสนอแนวคิดไว้ว่า  

 “ความเข้าใจวิธีคิดเรื่องเพศและความเป็นชายที่ต่างกันในนิกายต่าง ๆ ของพุทธศาสนา ซึ่งมี
ผลต่อการควบคุมพฤติกรรมทางเพศและเรือนร่างความเป็นชายของภิกษุสามเณรและ
บัณเฑาะก์ โดยจะน ากระบวนทัศน์เชิงวิพากษ์แบบฟูโกต์มาวิเคราะห์ให้เห็นถึงตรรกะและฐาน
ความคิดเรื่องเพศที่สถาบันสงฆ์และราชการไทยน าไปจัดระเบียบและควบคุมเพศ กามารมณ์ 



 Journal of MCU Kanchana Review Vol. 1 No. 1 (January – April 2021) 

 23 

และความเป็นชายของนักบวชในพุทธศาสนา ซึ่งท าให้เกิดการผลิตซ ้ามายาคติและอคติต่อ
พฤติกรรมชายรักชายและสภาวะข้ามเพศ” 

  ในกระบวนการย้อนแย้งนี้ นัยหนึ่งเป็นการตีความและถูกกระท าซ้ าผ่านชุดความเชื่อที่มาพร้อมกับโลก
ทัศน์ทางศาสนา ซึ่งยังเป็นประเด็นถกเถียงกันต่อไป  

เหตุการณ์เกี่ยวกับความเป็นเพศที่เกิดขึ้นล่าสุด ในช่วงเดือนมิถุนายน พ.ศ. 2561 กรณีพระวิสุทธิศา
สนวิเทศ (กวีศิลป์ วิสุทฺธิกุสโล) หรือเจ้าคุณปิงที่ถูกกล่าวหาว่า มีภาพลับเกี่ยวความสัมพันธ์กับผู้ชาย นัยหนึ่ง
เป็นความผิดตามพระธรรมวินัย เป็นการกล่าวหาด้วยเพศปฏิบัติในแบบกะเทย ซึ่งเป็นข้อที่ถูกกล่าวหา ดัง
ปรากฏเป็นภาพข่าวทางสถานนีโทรทัศน์ Thai PBS ว่า ต ารวจแจ้งข้อหาค้ามนุษย์เจ้าคุณปิง และในภาพข่าว
ให้ข้อมูลว่า ภาพที่เจ้าคุณปิงมีความสัมพันธ์ทางเพศกับวัยรุ่นชาย (Thailand News Line, 2018) นัยของ
ความเป็นเพศและการแสดงออกทางเพศเป็นเงื่อนไขที่ท าให้เจ้าคุณปิงถูกกล่าวหาต่อความเป็นเพศและให้ลา
สิกขาไปในที่สุด นัยหนึ่งความเป็นเพศรสจะถูกยอมรับในเพศสถานะภิกษุ ตราบเท่าที่ยังไม่ได้กระท าความผิด
ต่อพระธรรมวินัยและความเป็นกะเทย ซ่อนทับไม่ชัดเจนและถูกยอมรับโดยปริยาย ในความหมายนี้ ก็คือ 
สังคมจะยอมรับต่อการบวช ตราบเท่าที่เจ้าตัวยังไม่ได้แสดงออกหรือมีพฤติกรรมที่ผิดไปจากพระธรรมวินัย  

ดังนั้น แนวคิดเก่ียวกับเพศชายที่มีพฤติกรรมหลากหลายต่อการบวช ในเชิงสังคมประหนึ่งยอมรับโดย
ปริยาย ตราบเท่าที่เขาเหล่านั้นยังไม่ท าผิดพระธรรมวินัยหรือเกินเลยไปกว่าสมณสารูป ดังกรณีที่ปรากฏใน
พระแจ๊สและพระจอร์จที่สังคมให้การยอมรับ แต่ในกรณีของสมเด็จพระพนรัตน์ (อาจ) หรือกรณีล่าสุดเจ้าคุณ
ปิงที่แสดงหลักฐานเชิงประจักษ์ว่า มีพฤติกรรมความหลากหลายทางเพศและถูกจับสึกด้วยหลักฐานว่า กระท า
ความผิดทางเพศอันเป็นไปตามเกณฑ์ของพระธรรมวินัย ซึ่งพิจารณาในองค์รวมความเป็นเพศยังคลุมเครือตาม
หลักการของพระธรรมวินัย ประหนึ่งแอบหรือกดทับไว้ ในส่วนการจัดการเชิงระบบยังไม่เกิดขึ้นแม้จะมีการ
ตีความว่า สามารถกระท าได้หากไม่ได้ใช้เกณฑ์ตามพระธรรมวินัยด้วยการไปตั้งวงศ์อ่ืนที่นอกเหนือจากภิกษุ
วงศ์ ซึ่งเป็นเงื่อนไขต่อสิทธิทางเพศต่อกลุ่มชายหลากหลาย ในการบวชของกลุ่มกะเทยในสังคมไทย  

 

 
ภาพที่ 3  กลุ่มความหลากหลายทางเพศ หลวงพี่จอร์จ ธนยัสวรรค์ ฉนฺทธมโฺม กับประโยควา่ “กะเทยสามารถเปน็พระที่ดไีด้”  

กับพระแจส๊ อดตีมสิทิฟฟานีท่ีบวชอยูใ่นชุมชนพุทธโยคินี จังหวัดเชียงใหม่ (ส านักข่าว Matemnews.com, 2562) 

 พัฒนาการ แนวโน้มและทางออกว่าด้วยสิทธิทางเพศ (วิถ)ี ต่อการบวชในสังคมไทย  

 การเรียกร้องของนรินทร์กลึงกับการบวชภิกษุณี สามเณรี เพ่ือเติมเต็มพุทธบริษัท 4 ในสมัยรัชกาลที่ 
6 (ศักดินา ฉัตรกุล ณ อยุธยา, 2535) การบวชภิกษุณีแบบมหายานและเถรวาทแบบศรีลังกาของฉัตรสุมาลย์ 
กบิลสิงห์ (ภิกษุณีธัมมนันทา) ส่งผลให้เกิดการขยายตัวและสถิติที่เพ่ิมขึ้นของชุมชนนักบวชสตรี พัฒนาการ
แนวคิดเกี่ยวกับความเป็นเพศที่เริ่มโดยนรินทร์กลึง ได้ส่งผลเป็นการพัฒนาการที่เป็นไปในทางสร้างสรรค์และ
ยอมรับโดยปริยายต่อพ้ืนที่ของผู้หญิงหรือความเป็นเพศต่อการบวช เป็นนักบวชหรือชุมชนทางศาสนาของสตรี
ในประเทศไทย  



           วารสาร มจร กาญจนปรทิรรศน ์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – เมษายน 2564)  

 24 

 ส่วนของกลุ่มแม่ชีถึงจะไม่ได้ถูกปฏิเสธโดยตรง แต่ด้วยค่านิยมของความเป็นผู้หญิงและรูปแบบความ
เชื่อเกี่ยวกับการบวชของสตรีในเพศนักบวชที่เรียกแม่ชี ก็ยังเป็นไปอย่างจ ากัด แม้จะมีจ านวนไม่มากนักด้วย
เหตุผลในเรื่องค่านิยมว่า สตรีบวชจะมีลักณะอกหัก ตกงานหรือถูกทอดทิ้งในสังคม ท าให้ค่านิยมของความเป็น
ชีจึงเนื่องด้วยทัศนคติและค่านิยม แม้จะมีการจัดตั้งสถาบันแม่ชีไทยเพ่ือส่งเสริมและพัฒนาการของนักบวช
หญิงในเพศแม่ชี ทั้งมีการจัดตั้งสถาบันการศึกษาที่เรียกว่า มหาปชาบดีเถรีวิทยาลัย ดังปรากฏในงานเกี่ยวกับ
ทิศทางการจัดการศึกษาส าหรับแม่ชีของวิเชียร พันธ์เครือบุตร (2556) เรื่องรูปแบบการจัดการอุดมศึกษาวิถี
พุทธส าหรับแม่ชี: กรณีศึกษามหาปชาบดีเถรีวิทยาลัย จังหวัดนครราชสีมา ก็ยังอยู่ในแวดวงจ ากัด แม้แนวคิด
ของการก่อตั้งก็เพ่ือส่งเสริมและพัฒนาการของสตรีเพศให้มีสิทธิทางเพศกับศาสนา รวมทั้งการเป็นพลังในการ
ส่งเสริมและการเผยแผ่พระพุทธศาสนาก็ตาม  
 ในส่วนของกลุ่มภิกษุณีหากนับพัฒนาการถือว่า มีความเจริญเติบโตและขยายตัวในวงกว้าง ด้วย
จ านวนสถิติของภิกษุณีและจ านวนสาขาของวัดที่เพ่ิมขึ้น รวมถึงการแสดงออกในการยอมรับในเชิงสังคมมาก
ขึ้นในพ้ืนที่ของศาสนาและศาสนิกรอบชุมชนวัด เช่น การตักบาตร การเข้าร่วมกลุ่มชาวพุทธที่ไม่ได้จ าแนกทั้ง
วัดของภิกษุณีและชาวพุทธ ดังปรากฏในงานของพระครูนิพัทธ์กัลยาณวัฒน์  (2557) เรื่องการศึกษา
เปรียบเทียบสถานภาพบทบาทและสิทธิของสตรีในสมัยพุทธกาลกับสังคมไทย ที่ผลการศึกษาให้ข้อมูลว่า  

 “...สิทธิสตรีในสังคมไทยปัจจุบัน มีความเท่าเทียมกันในทางสังคม ตามมาตรา 30 ของฉบับ
รัฐธรรมนูญแห่งราชอาณาจักรไทย พุทธศักราช 2550...ส่วนสิทธิการบวชเป็นภิกษุณี ใน
พระพุทธศาสนาฝ่ายเถรวาทของสังคมไทยนั้น ได้ขาดช่วงไปนานแล้ว จึงมีทัศนะต่อการบวช
ของสตรีในสังคมไทยว่า สตรีเมื่ออยู่ใกล้บุรุษ (ภิกษุ) ย่อมมีเหตุไม่เหมาะสมเกิดขึ้นได้ ด้วยเหตุ
นี้ สตรีจึงอยู่ในฐานะเป็นอุบาสิกา เป็นผู้สนับสนุนส่งเสริมพระพุทธศาสนา...”  

 ดังนั้น แนวคิดส าหรับสิทธิของสตรีต่อการบวชในสังคมไทย ยังมีประเด็นส าคัญในเรื่องของความเป็น
เพศที่ต้องศึกษาและท าความเข้าใจเกี่ยวกับกฎเกณฑ์ตามพระธรรมวินัยและการยอมรับโดยภาพรวมของ
สังคมไทย ส่วนแนวโน้มของการบวชของสตรีเพศและกลุ่มเพศวิถีอ่ืน ๆ ที่ใช้เพศในการแสดงออกต่อความเป็น
เพศในประเทศไทย ก าลังถูกขับเคลื่อนและมีพัฒนาการอย่างต่อเนื่อง เช่น  
 (1) การด าเนินด้วยความเชื่อและพัฒนาการที่ยังต่อเนื่องและด าเนินต่อไป หมายถึง กลุ่มศรัทธาต่อ
พระพุทธศาสนา กรณีภิกษุณีและแม่ชีที่ยังยืนยันในเรื่องหลักการแนวปฏิบัติหรืออุดมคติทางพระพุทธศาสนา 
จะต้องเป็นกรอบในการพัฒนาตนเองไปสู่เป้าหมายเชิงอุดมคติในทางศาสนาและกลไกทางศาสนาให้เป็น
เครื่องมือร่วมในการพัฒนาสังคมและชุมชนร่วมกัน   
 (2) ชุมชนแห่งความเข้มแข็งว่าด้วยความเป็นเพศ มีการเสนอชุมชนแห่งความเป็นเพศภายใต้เพศภาวะ
แห่งความเป็นชุมชนนักบวชที่เรียกว่า เพศสมณะหรือเพศนักบวช รวมทั้งใช้ความเป็นเพศเพศหญิงหรือเพศ
ภาวะในการสร้างสัญญะทางสังคมในการยอมรับและส่งเสริ มการยอมรับให้ เกิดการปฏิบัติ เรียนรู้
พระพุทธศาสนาร่วมกัน ดังกรณีชุมชนแม่ชีชุดขาว กรณีของเสถียรธรรมสถาน ชุมชนแห่งการปฏิบัติธรรมเพ่ือ
การเรียนรู้พระพุทธศาสนา รวมถึงการสร้างชุมชนแห่งการเรียนรู้ในเพศภิกษุณี กรณีของวัตรทรงธรรมกัลยาณี
ที่ก าลังขับเคลื่อนและด าเนินไปอยู่ในสังคมไทย  
 (3) กรณีหลักการและการตีความเพ่ือยอมรับความหลากหลาย สมเด็จพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต) 
ได้เสนอและตีความประเด็นการจัดตั้งชุมชนนักบวชในเพศสถานะ ทั้งในส่วนสตรีเพศ กรณีแม่ชีและ/หรือ
ภิกษุณีและชุมชนนักบวชความหลากหลายทางเพศ โดยท่านเสนอว่า จะให้พระไทยยอมรับด้วยเกณฑ์ตามพระ
ธรรมวินัยฝ่ายเถรวาท ย่อมเป็นไปไม่ได้ แต่กรณีจะปฏิบัติตนให้เกิดการยอมรับในเชิงสังคมภายใต้วัตรปฏิบัติ



 Journal of MCU Kanchana Review Vol. 1 No. 1 (January – April 2021) 

 25 

ของตนเองย่อมกระท าได้ กระทั่งสังคมยอมรับย่อมเป็นไปได้ สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต) ได้
เสนอทางออกในประเด็นของการบวช โดยให้ยึดพระธรรมวินัย ไม่ได้ห้าม แต่มีเงื่อนไขตามพระธรรมวินัย มิใช่
มาให้คณะสงฆ์รับรอง ย่อมผิดเจตนารมณ์ของพระธรรมวินัย (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2537; พระพรหม
คุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2554) หรือมีความพยายามเสนอให้มีการรับรองด้วยกฎหมายผ่านพระราชบัญญัติ
คณะสงฆ์ กรณีให้รับรองโดยกฎหมายภายใต้แนวคิดคณะสงฆ์อ่ืน หมายถึง ภิกษุณีสงฆ์หรือการพยายามเสนอ
ร่างพระราชบัญญัติเกี่ยวกับแม่ชีที่มีนัยของการส่งเสริม ยกย่องแม่ชีให้มีศักดิ์และสิทธิ์ตามกฎหมายหรือการ
พยายามสร้างค าอธิบายใหม่ต่อประเด็นความเป็นเพศของกลุ่มหลากหลายทางเพศต่อสิทธิ์ของการบวชและ
พ้ืนที่ทางศาสนา ซึ่งยังเป็นข้อถกเถียงในความเป็นหลักการและแนวปฏิบัติที่จะพึงเกิดขึ้นในอนาคตด้วยเช่นกัน 
แต่ทั้งหมดเป็นพัฒนาการนัยหนึ่งที่ย้อนกลับไปหาหลักการดั้งเดิม อีกนัยหนึ่งเป็นพัฒนาการที่มีเป้าหมายเพ่ือ
การยอมรับหรือให้เกิดการยอมรับในเชิงสิทธิทางสังคม กฎหมายและสิทธิแห่งความเป็นพลเมืองทางศาสนาที่
ควรได้รับการปฏิบัติอย่างไม่เลือกปฏิบัติ ซึ่งเป็นกลไกของการพัฒนาร่วมกันและอยู่กับสภาพความเป็นจริงใน
เชิงศาสนาและสังคมที่จะส่งเสริมให้เกิดผลในทางปฏิบัติ โดยมีเป้าหมายเพื่อพัฒนาชุมชนทางศาสนาและชุมชน
แห่งสังฆะได้อย่างแท้จริง  

 องค์ความรู้ใหม่  

จากประเด็นของความเป็นเพศกับกลุ่มผู้สนใจในศาสนา นับเป็นปรากฏการณ์ใหม่และร่วมสมัยกับ
สังคมไทย ซึ่งใช้พ้ืนที่ของความเป็นเพศสถานะในการแสดงออกต่อสาธารณะเพ่ือเป็นเครื่องมือในการเข้าถึง
พ้ืนที่ทางศาสนา ภายใต้กรอบของความศรัทธา การปฏิบัติ การศึกษาพระพุทธศาสนา เพศสภาพในความเป็น
เพศหญิง เพศกะเทยหรือคนข้ามเพศท่ีอาจเป็นค าเรียกรวมว่า LGBTQ จึงกลายเป็นเครื่องมือในการเข้าถึงพ้ืนที่
ทางศาสนาดังจ าแนกได้ตามตาราง 

 

ความเป็นเพศ สถานะทางศาสนา เกณฑ์วัด/เชิงประจักษ์ 
เพศชาย/บุรุษเพศ (1) พ ร ะ ส ง ฆ์ / นั ก บ ว ช ใ น

พระพุทธศาสนา  
เ ก ณ ฑ์ พ ร ะ ธ ร ร ม วิ นั ย /
กฎหมาย/สังคม/การยอมรับ
(ศรัทธา/ไม่ศรัทธา) ฯลฯ 

เพศหญิง/สตรีเพศ (2) ภิกษุณ ีแม่ชี เ ก ณ ฑ์ พ ร ะ ธ ร ร ม วิ นั ย 
( ภิ ก ษุ ณี / แ ต่ ไ ม่ มี ใ น
สังคมไทย)/กฎหมาย (ถูกร่าง
เป็น พรบ.แม่ชี/และการทวง
ถามสิทธิ์ทางกฎหมาย)/สังคม 
(การยอมรับ/และศาสนิกที่
เพ่ิมข้ึน) 

ผู้ มีความหลากหลาย
ทางเพศ กะเทย เกย์ 
บัณเฑาะก ์

(3) บวชเป็นพระภิกษุภายใต้
ภาพลักษณ์ความเป็นเพศแบบ
พระผู้ชายยังไม่ได้ผ่าตัดแปลง
เพศ แต่ยืนยันสถานะความเป็น
เพศที่หลากหลาย ดังกรณีของ
พระแจ๊ส พระจอร์จ เป็นต้น  

เกณฑ์พระธ ร รมวิ นั ย ( มี /
ห้าม)/กฎหมาย (ไม่มี) /สังคม 
(ดี-ยอมรับ)/การยอมรับ (ผล
การปฏิ บั ติ แ ล ะศาสนิ กที่
เพ่ิมข้ึน) 



           วารสาร มจร กาญจนปรทิรรศน ์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – เมษายน 2564)  

 26 

คนข้ามเพศ/ผ่าตัดแปลง
เพศแล้ว/พ้ืนที่ เฉพาะ
ของกลุ่ มหลากหลาย
ทางเพศ 

(4) พุ ท ธ โ ย คิ นี  ชุ ม ช น ก า ร
ปฏิบัติธรรมสวนป่าไพบูลย์พูน
สุขของสตรีข้ามเพศ อ.เชียง
ดาว จ.เชียงใหม่ เป็นต้น  

เกณฑ์พระธรรมวินัย(ไม่มี)/
กฎหมาย (ไม่มี) /สังคม (ดี-
ยอมรับ)/การยอมรับ (ผลการ
ปฏิบัติและศาสนิกท่ีเพ่ิมข้ึน) 

ตารางที ่1 องค์ความรู้ในความเปน็เพศต่อพระพุทธศาสนา 

บทสรุป  
   แนวคิดเรื่องความเป็นเพศยังคงเป็นประเด็นที่ถกเถียงกันอยู่ในสังคมด้วยเหตุผลว่า หลักการอันเป็น
แนวคิดดั้งเดิม ยังคงเป็นปราการต่อความเป็นเพศ ทั้งกลุ่มสตรีเพศต่อการบวชในประเทศไทย แนวคิดเรื่อง
ความหลากหลายทางเพศกับสถานะของความเป็นภิกษุ ซึ่งในประเด็นดังกล่าวหลักการทางพระพุทธศาสนามี
ความชัดเจนในแนวปฏิบัติ ภาพสะท้อนเหล่านี้ยังคงเป็นปรากฏการณ์และการตั้งค าถามร่วมกันระหว่างสมาชิก
ในสังคม ซึ่งนัยหนึ่งจะต้องหาทางออกร่วมกันต่อแนวปฏิบัติตามหลักการ อีกนัยหนึ่งเป็นการสะท้อนกลไกการ
ปฏิบัติเพ่ือน าไปสู่การแสดงออกร่วมและการด าเนินการ่วมท าให้เกิดการอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุขจนกระทั่ง
กลายเป็นการอยู่ร่วมกันภายใต้การขับเคลื่อนพระพุทธศาสนาที่ท าให้ส่งเสริมการปฏิบัติเพ่ือการปฏิบัติ ส่งเสริม
การพัฒนาพระพุทธศาสนาภายใต้การยอมรับความหลากหลาย แต่ในความเป็นจริงสิ่งเหล่านี้สะท้อนความเป็น
กลไกร่วม ความเป็นเอกลักษณ์และทักษะของการใช้ชีวิตร่วมกันภายใต้เอกภาพและความแตกต่างระหว่าง
สมาชิกในสังคมท าให้เกิดการยอมรับกับการไม่ยอมรับทั้งในส่วนหลักการและแนวปฏิบัติที่จะเกิดขึ้นระหว่างกัน
และกันท าให้เป็นผลิตผลร่วมท าให้เกิดการเรียนรู้ภายใต้พัฒนาการของพระพุทธศาสนาและสังคมผ่านการเป็น
เพศ ความเป็นเพศท าให้เกิดการพัฒนากระบวนการและทักษะท าให้เกิดการปรับตัวภายใต้ความแตกต่าง
หลากหลาย ที่เน้นการส่งเสริมการอยู่ร่วมกันเน้นกระบวนการของการพัฒนาอย่างเหมาะสมและท าให้เกิดการ
เรียนรู้ภายใต้กลไกร่วมของการพัฒนาการทางพระพุทธศาสนาร่วมกัน 

เอกสารอ้างอิง  

กุลวีร์ ประภาพรพิพัฒน์. (2548). การต่อสู้ของภิกษุณีสงฆ์เถรวาท: จากศรีลังกาสู่ไทย. วารสารพุทธศาสน์
ศึกษา จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 12 (12), 1-10.  

แกมป์เฟอร์, เอนเยลเบิร์ต. (2545). ไทยในจดหมายเหตุแกมป์เฟอร์. อัมพร สายสุวรรณ (ผู้แปล). 
กรุงเทพมหานคร: กรมศิลปากร. 

เดอะ ลา ลูแบร์. (2552). จดหมายเหตุ ลา ลูแบร์: ราชอาณาจักรสยาม. สันต์ ท. โกมลบุตร (ผู้แปล). นนทบุรี: 
ศรปีัญญา.  

ธรรมสภา. (2555). 40 ภิกษุณีพระอรหันต์: ชีวประวัติและค าสอนของพุทธสาวิกาในสมัยพุทธกาล. 
กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา. 

นฤพนธ์ ด้วงวิเศษ. (2559). เพศและความเป็นชายในพุทธศาสนากับการควบคุมภิกษุ สามเณรและ
 บัณเฑาะก.์ วารสารสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยนเรศวร. 12 (1), 3-25.  

ประคอง สิงหนาทนิติรักษ์. (2516). บทบาทของแม่ชีไทยในการพัฒนาสังคม . วิทยานิพนธ์ปริญญาศิลป   
ศาสตรมหาบัณฑิต มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์.  

พระครูนิพัทธ์กัลยาณวัฒน์. (2557). การศึกษาเปรียบเทียบสถานภาพบทบาทและสิทธิของสตรีในสมัย
 พุทธกาลกับสังคมไทย. วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์ วิทยาลัยสงฆ์นครสวรรค์. 2 (2), 1-10.  

พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2537). ทัศนะของพระพุทธศาสนาต่อสตรีและการบวชเป็นภิกษุณี. 
กรุงเทพมหานคร: สหธรรมิก.  



 Journal of MCU Kanchana Review Vol. 1 No. 1 (January – April 2021) 

 27 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2554). ตอบ ดร.มาร์ติน: พุทธวินัยถึงภิกษุณี. กรุงเทพมหานคร: สห
มิตรพริ้นติ้งแอนด์พับลิสชิ่ง. 

พระมหากมล ถาวโร (มั่งค ามี). (2543). สถานภาพสตรีในพระพุทธศาสนา. วิทยานิพนธ์ปริญญาพุทธศาสตร
มหาบัณฑิต มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

พระมหาสมเจตน์ สมจารี . (2559). บัณเฑาะก์กับการบรรลุธรรมขั้นสูงในพุทธศาสนาเถรวาท . วารสาร
ศึกษาศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย. 4 (2), 151-165.  

พระมหาสักชาย นะวันรัมย์. (2551). การศึกษาวิเคราะห์เรื่องบัณเฑาะก์ในกลุ่มพระภิกษุสามเณรไทยใน
ปัจจุบัน. วิทยานิพนธ์ปริญญาศิลปศาสตรมหาบัณฑิต มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์.  

พระระพิน พุทฺธิสาโร. (2555). บัณเฑาะก์ในคัมภีร์เถรวาท: กรณีศึกษาปัญหาการบวชในสังคมไทย. สารนิพนธ์
ปริญญาพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

ไพรินทร์ กะทิพรมราช. (2555). การเข้าใจพุทธท านายเรื่อง "พรหมจรรย์ไม่ตั้งอยู่นาน" กับปัญหาการบวช
ภิกษุณีในสังคมไทย. วารสารมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์. 19 (2), 46-59.  

มนตรี สิระโรจนานันท์. (2556). สตรีในพระพุทธศาสนา. กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์.  
มนตรี สืบด้วง. (2553). ผู้หญิงกับพระพุทธศาสนาเถรวาทในประเทศไทย. วารสารศิลปศาสตร์ 

มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 10 (1), 211-243.  
มรกต ณ เชียงใหม่ และคณะ. (2563). การท าความเข้าใจปฏิบัติการความเป็นชายในพ้ืนที่งานหญิงเพ่ือสร้าง

ความเท่าเทียมทางเพศด้วยการศึกษาวิจัยชาติพันธุ์วรรณา แนวสตรีนิยม.  วารสารสังคมศาสตร์และ
มานุษยวิทยาเชิงพุทธ. 5 (9), 200-215.  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เล่ม 4, 7, 15. 
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2543). พระไตรปิฎกและอรรถกถาแปล เล่ม 54. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหามกุฏ
ราชวิทยาลัย.  

แม่ชีกฤษณา รักษาโฉม. (2560). การต่อสู้ของภิกษุณีสงฆ์เถรวาท: จากศรีลังกาสู่ไทย. วารสารบัณฑิต
 ปริทรรศน์. 13 (3), 189-194.  

วิเชียร พันธ์เครือบุตร. (2556). รูปแบบการจัดการอุดมศึกษาวิถีพุทธส าหรับแม่ชี : กรณีศึกษามหาปชาบดีเถรี
วิทยาลัย จังหวัดนครราชสีมา. วารสารวิจัยและพัฒนา มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ ฉบับ
มนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์. 5 (9), 131-140.  

วีรนุช พรมจักร์. (2553) . บทบาทสตรีในพระพุทธศาสนาสมัยพุทธกาล. เอกสารประกอบการสัมนาทาง
 วิชาการ “วุฒิสภา: สิทธิสตรีไทยในโลกปัจจุบัน”. โรงแรม Grand Miracle Hotel กรุงเทพมหานคร. 
วันที่ 21 กันยายน.  

ศักดินา ฉัตรกุล ณ อยุธยา. (2535). ชีวิต แนวคิดและการต่อสู้ของ "นรินทร์กลึง" หรือนรินทร์ ภาษิต คน
 ขวางโลก. กรุงเทพมหานคร: มติชน.  

สมภพ ชีวรัฐพัฒน์. (2554). 40 ภิกษุณีพระอรหันต์: พุทธสาวิกาในสมัยพุทธกาล. กรุงเทพมหานคร: 
ธรรมสภา. 

ส านักข่าว Matemnews.com. (11 มิถุนายน 2562). หวนคืนวงการทิฟฟานี่?! พระแจ๊ส ตั้งสถานะ จะสึกดี
ไหม?? สืบค้นเมื่อ 28 มกราคม 2564, จาก https://matemnews.com/News/72277 

ส านักข่าว Thai PBS. (28 พฤศจิกายน 2560). มะเร็งลาม "แม่ชีศันสนีย์" ปฏิเสธท าคีโม. สืบค้นเมื่อ 28 
มกราคม 2564, จาก https://news.thaipbs.or.th/content/268083,28 

https://news.thaipbs.or.th/content/268083,28


           วารสาร มจร กาญจนปรทิรรศน ์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – เมษายน 2564)  

 28 

ส านักงานสถิติแห่งชาติ. (ม.ป.ป.). สถิติแรงงาน. สืบค้นเมื่อ 7 พฤษภาคม 2563, จาก http:// 
statbbi.nso.go.th/staticreport/page/sector/th/02.aspx 

อาทิตย์ พงษ์พานิช. (2556). ไม่ได้ขอให้มารัก: กะเทยกับความเชื่อพุทธเถรวาทในภาพยนต์ไทย. วารสาร
มนุษยศาสตร์. 20 (2), 111-142.  

Andaya, B. W. (2002). Localizing the Universal: Women, Motherhood, and the Appeal of Early 
Theravada Buddhism. Journal of Southeast Asian Studies. 33 (1), 1-30. 
DOI:10.1017/S0022463402000012  

Grant Thornton. (8 March 2019). Grant Thornton’s Women in Business 2019 Report: 
Encouraging Signs in Thailand, Though Equal Representation Remains Elusive. 
Retrieved May 7, 2020, from https://www.grantthornton.co.th/press-releases/press-
release-2019/women-in-business-2019-reportencouraging-signs-in-thailand/ 

Ito, T. (2007). Dhammamata: Buddhadasa Bhikkhu’s Notion of Motherhood in Buddhist 
Women Practitioners. Journal of Southeast Asian Studies. 38 (3), 409-432. 
DOI:10.1017/S0022463407000276 

Kabilsingh, C. (1991). Buddhist Texts from a Feminist Perspective. In Thai Women in 
Buddhism. Berkeley: Parallax Press.  

Lefferts, H. L. (1999). Women’s Power and Theravada Buddhism: A Paradox from Xieng 
Khouang. In Grant Evens’s Book, Laos: Culture and Society. Chiangmai: Silkworm 
Book.  

Thailand News Line. (6 June 2018). Police to File Human Trafficking Charge against 
Chaokhun Ping. Retrieved June 06, 2018, from https://thailandnewsline.com/police-
to-file-human-trafficking-charge-against-chaokhun-ping/ 

 

https://thailandnewsline.com/police-to-file-human-trafficking-charge-against-chaokhun-ping/
https://thailandnewsline.com/police-to-file-human-trafficking-charge-against-chaokhun-ping/

