
 

  Journal of MCU Kanchana Review 
 วารสาร มจร กาญจนปริทรรศน์  

Journal Homepage:  https://so05.tci-thaijo.org/index.php/Kanchana-editor/index 

 
 

การบูรณาการหลักพุทธธรรมกับการบริหารการศึกษา 
ทศพร น้อยสุขะ1, บุญเชิด ช านิศาสตร์2, พีรวัฒน์ ชัยสุข3 
คณะครุศาสตร์ มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
 
Integration of Buddhist Principles with the Educational Administration  
Thodsaporn Noysukka1, Booncherd Chumnisart2, Peravat Chaisuk3 
Faculty of Education, Mahachulalongkornrajavidyalaya University  
 
Article  Info  บทคัดย่อ 
Vol. 1 No. 2 (May-Aug 2021)  หลักพุทธธรรมเป็นการแสดงความจริงตามกระบวนการของธรรมชาติ สามารถ

น ามาปฏิบัติเพื่อให้เกิดประโยชน์ในชีวิตจริง รวมถึงการประยุกต์ใช้ในการบริหาร
การศึกษา ซึ่งเรียกว่า การบริหารตามหลักพุทธวิธี อันเป็นการใช้หลักพุทธธรรมใน
การบริหารงานทั้งสี่ด้าน คือ 1) การบริหารงานวิชาการ โดยการประยุกต์ใช้หลัก
อิทธิบาท 4 2) การบริหารงานบุคคล โดยการประยุกต์ใช้หลักพรหมวิหาร 4 3) 
การบริหารงบประมาณ โดยการประยุกต์ใช้หลักทิฎฐธัมมิกัตถสังวัตตนิกธรรม 4 
และ 4) การบริหารงานทั่วไป โดยการประยุกต์ใช้หลักอปริหานิยธรรม 7 การ
บริหารงานดังกล่าวเป็นการบูรณาการหลักพุทธธรรมในการบริหารการศึกษาที่เน้น
การครองตน คือ การรู้จักคิดด้วยตนเอง การครองคน คือ การท าตัวให้ เป็นที่รัก
ของคนอื่น และการครองงาน คือ ความรับผิดชอบต่อหน้าที่ องค์ความรู้ใหม่ คือ 
การบูรณาการหลักพุทธธรรมกับการบริหารการศึกษาใน 4 ด้าน คือ 1) การ
บริหารงานวิชาการจะต้องสร้างปัจจัยที่จะก่อให้เกิดความส าเร็จตามหลักอิทธิบาท 
2) การบริหารงานบุคคลต้องเน้นคุณธรรมอันประเสริฐของผู้อยู่ร่วมกัน 3) การ
บริหารงบประมาณต้องค านึงเรื่องการจัดสรรอย่างเป็นธรรม และ 4) การบริหาร
ทั่วไปต้องมุ่งความเจริญที่เกิดจากปัจจัยภายในและปัจจัยภายนอกที่เกื้อกูลกัน   

Academic Article  

Article History:  

Received 5 Mar 2021; 
Revised 28 May 2021;  
Accepted 29 May 2021 

 

ค าส าคัญ:  

การบูรณาการ; พุทธธรรม;  
การบริหารการศึกษา  

 

Corresponding Author,  
E-mail: surachai.sur    
          @mcu.ac.th  

    

Keywords:  Abstract 
Integration;  
Buddhist Morality;  
Educational Administration  
 

 The Buddhist principles reveal the truth according to the process of 
nature. It can be practiced for the benefit of real life, including to 
apply for educational administration which is called the Buddhist 
administration which is used the Buddhist principles to administrate 
into four aspects in the followings: 1) academic administration 
applied by the four Iddhipādas; 2) personnel administration applied 
by four Brahmavihāras; 3) budget administration applied by four 
Diṭṭhadhammikatthasaṅvattanikas; and 4) general administration 
applied by seven Aparihāniyadhammas. Such administration is an 
integration of Buddhist principles in educational administration which 
emphasizes on self-governance that is the thinking by own one, 
people- governance that is to be loved by others, and work- 



 Journal of MCU Kanchana Review Vol. 1 No. 2 (May - August 2021) 

 125 

บทน า  

 พุทธวิธีการบริหารการศึกษาที่ปรากฏในพระพุทธศาสนาเถรวาท พบว่า พระพุทธองค์ทรงบริหาร
การศึกษาในสมัยพุทธกาลเริ่มตั้งแต่พระพุทธองค์ทรงแสดงธรรมโปรดปัญจวัคคีย์ ยสกุลบุตรและสหายกระทั่งมี
กุลบุตรอุปสมบทเป็นพระสาวกจ านวน 60 รูป พระองค์จึงได้ออกประกาศนโยบายการเผยแผ่พระพุทธศาสนา
กระทั่งมีพระสาวกเพ่ิมเป็นจ านวน 1,250 รูป หลักธรรมที่พระองค์ทรงสั่งสอนสรุปลงในไตรสิกขาหรือ
การศึกษาในเรื่องศีล สมาธิและปัญญา ซึ่งถือเป็นค าสอนหลักในพระพุทธศาสนา โดยแท้จริงแล้วหลักพุทธ
ธรรมในพุทธศาสนามีอยู่มากมาย สามารถน ามาประยุกต์ใช้กับการบริหารการศึกษาให้มีประสิทธิภาพและ
บรรลุวัตถุประสงค์ขององค์กรได้ การบูรณาการค าสอนทางพระพุทธศาสนาให้เข้ากับศาสตร์สมัยใหม่จึงเป็นสิ่ง
ส าคัญ ทั้งนี้ เพ่ือให้เกิดการผสมผสานระหว่างการน าหลักธรรมมาใช้กับกระบวนการจัดการเรียนการสอนให้
เกิดประโยชน์สูงสุด โดยที่การเรียนการสอนแบบบูรณาการจะเน้นองค์รวมของเนื้อหามากกว่าองค์ความรู้ของ
แต่ละรายวิชา นอกจากนี้ ยังเน้นการสร้างความรู้ของผู้เรียนมากกว่าการให้เนื้อหาโดยตัวผู้สอน ซึ่งการบูรณา
การทางพระพุทธศาสนาเพ่ือการศึกษาถือเป็นการสร้างคุณธรรมและจริยธรรมให้ผู้เรียนได้ศึกษา อบรมด้าน
จิตใจก่อให้เกิด ศีล สมาธิและปัญญา เนื่องจากหลักพระพุทธศาสนาถือเป็นศาสตร์แห่งปัญญา อันหมายถึง 
ความรู้อันบริสุทธิ์ที่เกิดจากจิตใจของผู้ฝึกปฎิบัติ กระทั่งเกิดปัญญาที่เปรียบเหมือนแสงสว่างส่องประกายให้
เข้าใจหลักการด าเนินชีวิต ความรอบรู้ได้มาจากการศึกษาประสบการณ์ที่ได้ยิน ได้ฟัง ฝึกฝนให้แต่ละสาขาวิชา
เกิดความสติปัญญา แก้ปัญหาได้อย่างถูกต้อง และมีเหตุผลมีค่านิยมที่ดีต่อสังคมตนเองและครอบครัว 
วิเคราะห์และแยกแยะความถูกต้องได้ ฉะนั้น การบูรณาการการสอนพระพุทธศาสนากับการพัฒนาการศึกษา 
จึงเป็นหน้าที่ที่ผู้บริหาร ครู อาจารย์ต้องให้ความส าคัญ ร่วมมือกันจัดกิจกรรมการเรียนรู้ ทั้งในด้านการสอน
และการบริหารเพื่อส่งเสริมคุณธรรมและจริยธรรมให้เกิดค่านิยมที่ดีขึ้น เกิดความเสียสละต่อส่วนรวม ส่งเสริม
การฝึกสมาธิ พัฒนานวัตกรรม เช่น บันทึกความดี การบูรณาการภูมิปัญญาท้องถิ่นกับรายวิชาต่าง ๆ ทั้งนี้ เพ่ือ
สืบสานประเพณีวัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนาและยึดหลักการสอนตามรอยพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว
รัชกาลที่ 9 เรื่องปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงที่เน้นเรื่องความพอประมาณ การมีเหตุผลและการมีภูมิคุ้มกันความ
เสี่ยง บนพื้นฐานของการมีความรอบรู้คู่คุณธรรม ซึ่งหลักปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงเป็นตัวอย่างการประยุกต์ใช้
หลักพุทธธรรมในการด าเนินชีวิต ในด้านการศึกษา หากบูรณาการหลักพุทธธรรมในกระบวนการเรียนรู้
ระหว่างผู้เรียนกับผู้สอนก็จะเกิดประโยชน์ทั้งสองฝ่ายในการพัฒนาคุณภาพชีวิตและคุณภาพทางการศึกษา  

ด้วยเหตุนี้ คณะผู้เขียนจึงสนใจหลักพุทธธรรมที่จะน าไปใช้ในการศึกษา โดยเน้นการบริหารที่สามารถ
ประยุกต์ใช้เพื่อแก้ปัญหาการบริหารในสถานศึกษา ทั้งนี้ เพ่ือเป็นแนวทางในการพัฒนาต่อยอดองค์ความรู้และ
น าไปใช้จริงในสถานศึกษาต่อไป 

governance that is a responsibility for the duty. The new body of 
knowledge implies that the integration of Buddhist principles with 
educational administration into four aspects in the followings: 1) 
academic administration has to create the factor of success 
according to Iddhipāda; 2) personnel administration has to 
emphasize on the sublime virtue of coexist; 3) budget administration 
has to be related to a fair allocation, and 4) general administration 
has to focus on the prosperity arising from both internal and external 
factors supportively. 

   



           วารสาร มจร กาญจนปรทิรรศน ์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม - สิงหาคม 2564)  

 126 

เนื้อเรื่อง  

 ความหมายของพุทธธรรมและลักษณะทั่วไป  

 พุทธธรรม หมายถึง ธรรมะหมวดต่าง ๆ ในพระพุทธศาสนาซึ่งปรากฏอยู่ในพระไตรปิฎก โดยจัดไว้
เป็นหมวดหมู่  พุทธธรรมมีลักษณะเป็นทางสายกลาง ไม่สุดโต่งไปข้างใดข้างหนึ่ ง เป็นไปตามหลัก
มัชฌิมาปฏิปทา ดังนั้น จะเห็นได้ว่า ปราชญ์ในพระพุทธศาสนาจึงมีความคิดเห็นว่า พุทธธรรมเป็นหลักธรรมใน
พระพุทธศาสนาที่เป็นหลักธรรมสายกลางหรือมัชฌิมาปฏิปทา (พงษ์ศักดิ์ ภูกาบขาว, 2553: 82) 
 ลักษณะทั่วไปของพุทธธรรมได้มีข้อสรุปไว้ ดังนี้ (1) ความจริงสายกลางที่เรียกว่า มัชเฌนธรรม
หรือมัชเฌนธรรมเทศนา ที่ว่าด้วยความจริงตามกระบวนการของธรรมชาติที่อ านวยประโยชน์ในชีวิตจริง ไม่
ส่งเสริมการเข้าถึงสัจธรรมด้วยวิธีการสร้างทฤษฎีแล้วยึดมั่นในทฤษฎีนั้นตามหลักการทางปรัชญา  (2) การ
แสดงข้อปฏิบัติสายกลางที่เรียกว่า มัชฌิมาปฏิปทา อันเป็นหลักการครองชีวิตของผู้ฝึกอบรมตน ผู้รู้เท่าทันชีวิต 
ไม่หลงงมงาย มุ่งผลส าเร็จ คือ ความสุข สะอาด สว่าง สงบเป็นอิสระที่สามารถมองเห็นได้ในชีวิตนี้ ในทาง
ปฏิบัติความเป็นสายกลางนี้เป็นไปโดยสัมพันธ์กับองค์ประกอบอ่ืน ๆ เช่น สภาพชีวิตของบรรพชิตหรือคฤหัสถ์ 
เป็นต้น (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2555ข: 6)  

 ความหมายของการบริหารการศึกษาและการบริหารการศึกษาตามหลักพุทธวิธี  

 การบริหารตรงกับภาษาอังกฤษว่า Administration ซึ่งมีความหมายใกล้เคียงกับค าว่า การจัดการ 
หรือ Management ทั้งสองค าสามารถใช้แทนกันได้ ค าว่า การบริหาร ตามความหมายของไซมอนและคณะ 
(Simon, et al., 1950) หมายถึง กิจกรรมที่บุคคลตั้งแต่ 2 คนขึ้นไปร่วมมือกันด าเนินงานเพ่ือให้บรรลุ
วัตถุประสงค์อย่างใดอย่างหนึ่งหรือหลาย ๆ อย่าง ซึ่งมีความหมายใกล้เคียงกับบาร์นาร์ด (Barnard, 1948) ที่
เห็นว่า การบริหารเป็นการท างานของคณะบุคคลตั้งแต่ 2 คนขึ้นไปที่ร่วมปฏิบัติการให้บรรลุเป้าหมายร่วมกัน 
ขณะที่เซอร์จิโอวานีและคณะ (Sergiovanni, et al., 1992) เห็นว่า การบริหารเป็นกระบวนการท างานร่วมกับ
ผู้อ่ืนเพ่ือให้เกิดผลสัมฤทธิ์ตามเป้าหมายได้อย่างมีประสิทธิภาพ ดังนั้น การบริหารจึงหมายถึง การด า เนินงาน
ของบุคคลตั้งแต่ 2 คนขึ้นไป เพ่ือให้บรรลุเป้าหมายของกลุ่มหรือองค์กร ซึ่งหากน าการบริหารมาใช้กับ
การศึกษา จะมีความหมายตามที่ภาวิดา ธาราศรีสุทธิและวิบูลย์ โตวณะบุตร (2542) กล่าวไว้ว่า การบริหาร
การศึกษา เป็นกิจกรรมต่าง ๆ ที่หลายคนร่วมมือกันด าเนินการในการพัฒนาสมาชิกของสังคมในทุกด้าน ไม่ว่า
จะเป็นบุคลิกภาพ ความรู้ความสามารถ เจตคติ พฤติกรรม คุณธรรม ทั้งนี้ เพ่ือให้มีค่านิยมตรงตามที่สังคม
ต้องการ โดยกระบวนการเหล่านี้ต้องอาศัยสภาพสิ่งแวดล้อม ทรัพยากรและเทคนิคที่เหมาะสมเพ่ือให้เกิดการ
พัฒนาตามเป้าหมายของสังคมท่ีตนด ารงอยู่ ซึ่งความหมายนี้มีลักษณะใกล้เคียงกับการบริหารโรงเรียนหรือการ
บริหารสถานศึกษา ดังที่แคมป์เบิลและคณะ (Campbell, et al., 1966) กล่าวว่า การบริหารโรงเรียนเป็นการ
จัดแผนยุทธศาสตร์ทางการศึกษาเพ่ือให้การจัดการศึกษาบรรลุเป้าหมายอย่างแท้จริง ซึ่งผู้ที่วางยุทธศาสตร์
ทางการศึกษา ก็คือ ผู้บริหารการศึกษา จากความหมายนี้ จะเห็นว่า การบริหารการศึกษากับการบริหาร
โรงเรียนเป็นลักษณะการจัดการด้านองค์ความรู้แก่เยาวชนหรือผู้ที่สนใจที่จะพัฒนาความรู้ความสามารถ ดังนั้น 
การบริหารในลักษณะนี้จึงมีความสัมพันธ์ระหว่างผู้เรียนกับผู้สอน  
 ส่วนการบริหารการศึกษาตามหลักพุทธวิธีเป็นการประยุกต์ใช้หลักพุทธธรรมในการบริหารการศึกษา 
ซึ่งการบริหารในลักษณะนี้ สัญญา สัญญาวิวัฒน์ และชาย สัญญาวิวัฒน์ (2550) มองว่า เป็นความพยายามใน
การน าหลักธรรมของพระพุทธศาสนามาประยุกต์กับวิชาสมัยใหม่ เพราะพุทธธรรมเป็นนามธรรมสูงกว่าความรู้
สมัยใหม่ใด ๆ พุทธธรรมจึงสามารถครอบคลุมทั้งวิทยาศาสตร์และสังคมศาสตร์ได้ทั้งหมด การบริหาร
การศึกษาบนพ้ืนฐานของหลักพุทธธรรมจึงเรียกว่า การบริหารเชิงพุทธหรือพุทธวิธีบริหาร โดยมีหลักการ



 Journal of MCU Kanchana Review Vol. 1 No. 2 (May - August 2021) 

 127 

บริหาร 3 ป. คือ ปริยัติ (เรียนรู้) ปฏิบัติ (ท าตาม) และปฏิเวธ (ดูแลผล) (พระมหาดิลกรัศมี วุฒิยา และวิโรจน์ 
เจษฎาลักษณ์, 2558: 192) ทั้งสามหลักนี้ถือเป็นกระบวนการของหลักสัทธรรม 3 หรือธรรมของสัตบุรุษที่เป็น
หลักหรือแก่นศาสนา (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2555ก: 105) หากการบริหารการศึกษาน าหลัก
พุทธธรรมนี้ไปใช้ก็จะเกิดประโยชน์ในการพัฒนาระบบการศึกษาที่ยั่งยืนได้ อย่างไรก็ตาม พระสัทธรรม 3 เป็น
เพียงขั้นหลักการซึ่งจะต้องวิเคราะห์ต่อไปว่า ในขั้นปฏิบัติการจริงมีหลักพุทธธรรมใดบ้างที่สามารถประยุกต์ใช้
ในการบริหารการศึกษาท่ีเหมาะกับบริบทสังคมนั้น ๆ  ซึ่งจะได้น าเสนอในประเด็นต่อไป  

 การบูรณาการหลักพุทธธรรมในการบริหารการศึกษา 

 การบูรณาการพุทธวิธีบริหารเป็นลักษณะของการน าหลักพุทธธรรมไปประยุกต์ใช้ในการบริหาร
การศึกษา โดยน าไปบูรณาการกับแนวคิดของกระทรวงศึกษาธิการที่ได้ออกกฎกระทรวง เรื่องก าหนด
หลักเกณฑ์และวิธีการกระจายอ านาจบริหารและการจัดการศึกษา พ.ศ. 2550 (2550) ซึ่งสอดคล้องกับ
พระราชบัญญัติการศึกษาแห่งชาติ พ.ศ. 2542 แก้ไขเพ่ิมเติม พ.ศ. 2545 โดยกฎกระทรวงดังกล่าวได้จ าแนก
ประเภทการบริหารงานเป็น 4 ด้าน คือ 1) การบริหารงานวิชาการ 2) การบริหารงานบุคคล 3) การ
บริหารงานงบประมาณ และ 4) การบริหารงานทั่วไป แต่ละประเภทมีลักษณะการบริหารตามหลักพุทธวิธี 
ดังต่อไปนี้  
 ประเภทแรก การประยุกต์ใช้หลักพุทธธรรมในการบริหารงานวิชาการ ประเภทนี้เป็นการน าหลัก
อิทธิบาท 4 มาใช้ในการบริหารงาน อิทธิบาทเป็นข้อปฏิบัติที่ท าให้เกิดสมาธิและน าไปสู่ความส าเร็จที่เป็น
จุดมุ่งหมายของสมาธิ สมาธิเกิดจากอิทธิบาทข้อใด ก็มีชื่อเรียกตามอิทธิบาทข้อนั้น โดยนัยนี้มีสมาธิ 4 ข้อ คือ  
1. ฉันทสมาธิ  สมาธิที่เกิดจากฉันทะหรือสมาธิที่มีฉันทะเป็นใหญ่ 2. วิริยสมาธิ สมาธิที่เกิดจากความเพียรหรือ
สมาธิที่มีวิริยะเป็นใหญ่ 3. จิตตสมาธิ  สมาธิที่เกิดจากความคิดจดจ่อหรือสมาธิที่มีความคิดจดจ่อเป็นใหญ่  4. 
วิมังสาสมาธิ  สมาธิที่เกิดจากความใช้ปัญญาในการไตร่ตรองเป็นใหญ่ (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 11 ข้อ 
306: 277) สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) , 2556: 554) ได้ให้ความหมาย
ของอิทธิบาท 4 ว่า คุณเครื่องให้ถึงความส าเร็จ คุณเครื่องส าเร็จสมประสงค์หรือทางแห่งความส าเร็จมี 4 อย่าง 
โดยสรุป ก็คือ มีใจรัก พากเพียรท า เอาจิตฝักใฝ่และใช้ปัญญาสอบสวน ซึ่งท าให้บุคคลประสบความส าเร็จใน
สิ่งที่ตนปรารถนา สมาธิเหล่านี้จะเกิดคู่กับความเพียรที่เรียกว่า ปธานสังขาร แปลว่า สังขารที่เป็นตัวความ
เพียร หรือความเพียรที่เป็นเครื่องปรุงแต่ง แปลโดยง่าย คือ ความเพียรที่เป็นแรงสร้างสรรค์หรือความ เพียร
สร้างสรรค์ ขณะที่พระพรหมบัณฑิต (พระธรรมโกศาจารย์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต), 2551) กล่าวไว้ว่า อิทธิบาท 4 
คือ ใช้คุณธรรมน าทางสู่ความส าเร็จตามที่ตนประสงค์ ต้องมีความพอใจ มีความเพียร มีสมาธิ จึงท าให้เกิด
ปัญญา ส่วนปิ่น มุทุกันต์ (2508: 413) กล่าวว่า เพราะหลักอิทธิบาท 4 ซึ่งเป็นหลักการท างานของพระพุทธเจ้า
อันนับว่าเป็นนักท างานชั้นยอดของโลก ในความรู้ของคนโดยทั่วไปแล้วมักจะวางหลักต่าง ๆ ไว้นอกตัว แต่วิธี
ของพระพุทธเจ้านี้ทรงสอนให้ตั้งที่ในใจของตนเองก่อน ตั้งให้ถึงตัวจริง ๆ จะท าทุกอย่างให้เริ่มจากตนเองก่อน  
 จากข้อความข้างต้น จึงสรุปได้ว่า อิทธิบาท 4 ได้แก่ ฉันทะ วิริยะ จิตตะ วิมังสา เป็นหลักธรรมที่
น าไปสู่ความส าเร็จในทุกกิจกรรม ไม่ว่าจะเป็นการศึกษาหรือการท างานใด ๆ การบริหารงานวิชาการทั้งการ
บริหารหลักสูตร การบริหารการเรียนการสอน การบริหารงานวัสดุและสื่อการเรียนการสอน และการบริหา ร
การวัดผลและประเมินผล เป็นหลักธรรมที่เกื้อหนุนกัน ดังนั้น บุคคลจะประสบผลส าเร็จในการท างาน จึงควร
ปลูกฝังอิทธิบาทธรรมในจิตใจ เพ่ือโน้มน้าวให้เกิดฉันทะในการท างานและพัฒนาปรับปรุงคุณภาพของงาน
อย่างสม่ าเสมอจนกว่าจะบรรลุเป้าหมายสูงสุดในการท างาน     



           วารสาร มจร กาญจนปรทิรรศน ์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม - สิงหาคม 2564)  

 128 

 ประการที่สอง การประยุกต์หลักพรหมวิหาร 4 ในการบริหารงานบุคคล หลักธรรมหรือค าสั่งสอน
ของพระพุทธเจ้าโดยสรุปมีหลักการส าคัญ 3 ประการ คือ (1) การไม่ท าบาปทั้งปวง (2) การท ากุศลให้ถึงพร้อม 
(3) การท าจิตของตนให้ผ่องแผ้ว (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 10 ข้อ 90: 50) สิ่งที่ควรปฏิบัติทั้ง 3 ประการ
ดังกล่าว ยังจ าแนกเป็น 2 ส่วน คือ ส่วน “ศีลหรือวินัย” อันเป็นค าสั่งหรือข้อบังคับมิให้ท า อีกอย่างหนึ่ง คือ 
ส่วนธรรมะท่ีเป็นค าสอนหรือข้อที่ควรกระท า ในที่นี้ จะศึกษาเฉพาะหมวดธรรมพรหมวิหาร 4 อันเป็นธรรมะที่
ผู้บริหารทุกคนควรศึกษา ฝึกฝน พัฒนาตนเองให้เป็นผู้บริหารที่ดีและมีธรรมะในใจ (นิตย์ สัมมาพันธ์ , 2529: 
153)  
 ค าว่า พรหมวิหาร มาจากค าว่า พรหม หมายถึง ชื่อพระเป็นเจ้า ผู้เป็นใหญ่ในการสร้างโลกตาม
ศาสนาพราหมณ์ เทพในพรหมโลก และมาจากค าว่า วิหาร หมายถึง วัด ที่อยู่ของพระสงฆ์ สถานที่ประดิษฐาน
ของพระพุทธรูป รวมความแล้ว พรหมวิหาร หมายถึง ธรรมะของพรหมหรือธรรมะของผู้เป็นใหญ่มี 4 ประการ 
ประกอบด้วยเมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขา (ราชบัณฑิตยสถาน, 2525: 568-569) พระพุทธเจ้าตรัสถึงพรหม
วิหาร 4 ไว้ว่า  

 “...พราหมณ์ผู้เสมอด้วยพรหม เป็นอย่างไร คือ พราหมณ์ในโลกนี้ เป็นผู้มีชาติก าเนิดดีทั้งฝ่าย
มารดาและฝ่ายบิดา ถือปฏิสนธิบริสุทธิ์ดีตลอดเจ็ดชั่วบรรพบุรุษ ไม่มีใครจะคัดค้านต าหนิได้
เพราะอ้างถึงชาติตระกูล เขาประพฤติโกมารพรหมจรรย์เรียนมนตร์อยู่ตลอด 48 ปี แสวงหา
ทรัพย์ส าหรับบูชาอาจารย์เพ่ืออาจารย์โดยชอบธรรมเท่านั้น ไม่แสวงหาโดยไม่ชอบธรรม 
ความชอบธรรมในการแสวงหานั้น เป็นอย่างไร คือ เขาไม่แสวงหาด้วยกสิกรรม ไม่แสวงหา
ด้วยพาณิชยกรรม (การค้าขาย) ไม่แสวงหาด้วยโครักขกรรม (การเลี้ยงโค) ไม่แสวงหาด้วยการ
เป็นนักรบ ไม่แสวงหาด้วยการรับราชการ ไม่แสวงหาด้วยศิลปะอย่างใดอย่างหนึ่ง เขาถือ
กระเบื้องเที่ยว ขอทานอย่างเดียว มอบทรัพย์ส าหรับบูชาอาจารย์เพ่ืออาจารย์แล้ว โกนผม
และหนวด นุ่งห่มผ้ากาสาวพัสตร์แล้วออกจากเรือนบวชเป็นบรรพชิต เมื่อบวชแล้วอย่างนี้ มี
เมตตาจิตแผ่ไปตลอดทิศท่ี 1 ทิศที่ 2 ทิศที่ 3 ทิศที่ 4 ทิศเบื้องบน ทิศเบื้องล่าง ทิศเฉียง แผ่ไป
ตลอดโลกทั่วทุกหมู่เหล่า ในที่ทุกสถาน ด้วยเมตตาจิตอันไพบูลย์ เป็นมหัคคตะ ไม่มีขอบเขต 
ไม่มีเวร ไม่มีความเบียดเบียนอยู่ มีกรุณาจิต ฯลฯ มีมุทิตาจิต ฯลฯ มีอุเบกขาจิตแผ่ไปตลอด
ทิศที่ 1 ทิศที่ 2 ทิศที่ 3 ทิศที่ 4 ทิศ เบื้องบน ทิศเบื้องล่าง ทิศเฉียง แผ่ไปตลอดโลกทั่วทุกหมู่
เหล่า ในที่ทุกสถาน ด้วยอุเบกขาจิตอันไพบูลย์ เป็นมหัคคตะ ไม่มีขอบเขต ไม่มีเวร ไม่มีความ
เบียดเบียนอยู่ เธอเจริญพรหมวิหาร 4 ประการนี้แล หลังจากตายแล้วจึงไปเกิดในสุคติพรหม
โลก พราหมณ์ผู้เสมอด้วยพรหม เป็นอย่างนี้แล” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 22 ข้อ 192: 
318-319)    

 พรหมวิหาร 4 เป็นหัวใจของการบริหารเชิงพุทธที่ส าคัญ เป็นหลักธรรมที่ผู้บริหารต้องมีประจ าใจ เพ่ือ
บริหารงานบุคคลด้วยความเมตตากรุณา ให้ความช่วยเหลือ แนะน าให้ผู้ใต้บังคับบัญชาหรือผู้เรียนสามารถอยู่
ได้ด้วยตนเอง มีความมุทิตายินดีเมื่อเขาเติบโตในหน้าที่การงาน และมีอุเบกขา ปล่อยวาง ฝึกจิตให้เป็นกลางใน
สิ่งเกิดขึ้น สิ่งเหล่านี้ คือ หลักธรรมประจ าใจที่ช่วยให้ผู้บริหารสามารถบริหารงานได้อย่างมีประสิทธิภาพ 
 นักปราชญ์ทางพระพุทธศาสนาอธิบายความหมายและความส าคัญของพรหมวิหาร 4 ไว้มากมาย เช่น 
สมเด็จพระสังฆราชเจ้า กรมหลวงวชิรญาณสังวร (สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช (เจริญ สุวฑฺฒ
โน), 2543: 195-203) ทรงเรียบเรียงหนังสือชุดรวมธรรมะ ตอนที่ว่าด้วยพรหมวิหาร 4 สามารถสรุปความได้
ว่า พรหมวิหาร 4 เป็นคุณธรรมส าหรับเป็นที่อยู่ของจิตใจแห่งพรหม คือ ผู้ใหญ่หรือผู้ประเสริฐ เป็นธรรมเป็นที่



 Journal of MCU Kanchana Review Vol. 1 No. 2 (May - August 2021) 

 129 

อยู่ซึ่งมีท้ังความดีและความสุข โดยให้ผู้ปฏิบัติน าไปใช้ดังนี้ ขั้นแรกให้ปฏิบัติด้วยจิตคิดเกื้อกูลแผ่ออกไปในสัตว์ 
บุคคลทั้งหลาย คือ เมตตา ซึ่งมีอาการเป็นความคิดเกื้อกูล ต่อจากนั้นเมื่อได้เห็นหรือได้ยินหรือได้คิดว่าเขามี
ความทุกข์เดือดร้อน ก็ปฏิบัติช่วยบ าบัดทุกข์ให้ คือ กรุณาซึ่งมีอาการช่วยบ าบัดทุกข์ จากนั้นครั้นได้เห็นเขามี
สุข ไม่มีทุกข์ ก็พลอยยินดีบันเทิงใจ คือ มุทิตาซึ่งมีอาการพลอยยินดี และเมื่อไม่มีกิจที่ควรจะท าต่อไปก็
อุเบกขา คือ ดูอยู่เฉย ๆ ส่วนสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2556: 259) ให้
ความหมายไว้ว่า เป็นธรรมเครื่องอยู่ของพรหม ธรรมประจ าใจอันประเสริฐ ธรรมประจ าใจของท่านผู้มีคุณ
ความดียิ่งใหญ่ ประกอบด้วย 1. เมตตา หมายถึง ความรักใคร่ ปรารถนาดี อยากให้เขามีความสุข มีจิตแผ่ไมตรี
และคิดท าประโยชน์แก่มนุษย์และสัตว์ทั้งหลาย 2. กรุณา หมายถึง ความสงสาร คิดช่วยให้พ้นทุกข์ ใฝ่ใจอัน
ปลดเปลื้อง บ าบัดความทุกข์ยาก เดือดร้อนของปวงสัตว์ 3. มุทิตา หมายถึง ความยินดี ในเมื่อผู้อ่ืนอยู่ดีมีสุข มี
จิตผ่องใสบันเทิง กอปรด้วยอาการแช่มชื่น เบิกบานอยู่เสมอต่อสัตว์ทั้งหลายผู้ด ารงอยู่ในปกติสุข พลอยยินดี
ด้วย เมื่อเขาได้ดีมีสุข เจริญงดงามยิ่งขึ้นไป 4. อุเบกขา หมายถึง ความวางใจเป็นกลาง อันจะท าให้ด ารงอยู่ใน
ธรรมที่พิจารณาเห็นด้วยปัญญา คือ มีจิตเรียบตรง เที่ยงธรรมดุจตราชั่ง ไม่เอนเอียงด้วยรักและชัง พิจารณา
เห็นกรรมที่สัตว์ทั้งหลายกระท าแล้ว อันควรได้รับผลดีหรือชั่ว สมควรแก่เหตุอันตนประกอบ (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย เล่ม 34 ข้อ 251-262: 81-83) ขณะที่พระพรหมบัณฑิต (พระเทพโสภณ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต) และ
เสฐียรพงษ์ วรรณปก, 2546: 43-45) ได้กล่าวถึงพรหมวิหาร 4 ซึ่งสามารถสรุปความได้ว่า นักบริหารต้องมี
พรหมวิหารธรรม คือ ธรรมส าหรับผู้ใหญ่ 4 ประการ เพราะเมตตาจะท าให้นักบริหารรู้จักมองในแง่ดีของเพ่ือน
ร่วมงาน และจดจ าไว้เพ่ือจะได้ใช้คนให้เหมาะสมกับลักษณะที่ดีของเขา กรุณาจะท าให้นักบริหารเปิดใจกว้าง
รับฟังปัญหาของคนอ่ืน มุทิตาท าให้นักบริหารส่งเสริมให้คนท างานมีโอกาสพัฒนาความรู้ ความสามารถ จนได้
เลื่อนต าแหน่งสูงขึ้น และอุเบกขาจะท าให้ผู้บริหารมีความยุติธรรมในการให้รางวัลและลงโทษ โดยรู้เท่าทันคน
ร่วมงานทุกคน  
 จากแนวคิดดังกล่าวข้างต้น สามารถสรุปได้ว่า หลักพรหมวิหาร 4 เป็นหลักธรรมส าหรับผู้บริหารหรือ
ผู้ปกครองพึงมี ที่จะต้องแผ่ความรักให้กว้างขวางตั้งแต่รักตน รักบิดา มารดา ญาติพ่ีน้อง มิตรสหาย ศัตรู และ
สรรพสัตว์ทั่วไป เพื่อสร้างมิตรภาพและเห็นคุณค่าของชีวิต ดังนั้น การน าหลักพรหมวิหาร 4 ไปใช้เป็นแนวทาง
ปฏิบัติในการบริหารงานบุคคลภายในโรงเรียนพระปริยัติธรรม แผนกสามัญศึกษา ให้บรรลุเป้าหมายนั้น 
จะต้องประกอบไปด้วย 1) ความมีเมตตา คือความปรารถนาดีต่อผู้อ่ืน 2) ความกรุณา คือ ปรารถนาให้ผู้อ่ืนพ้น
ทุกข์ 3) มุทิตา คือ การแสดงความยินดีเมื่อผู้ใต้บังคับบัญชาประสบความส าเร็จ และอุเบกขา คือ การวางใจ
เป็นกลาง  
 ประการที่สาม การประยุกต์หลักทิฎฐธัมมิกัตถสังวัตตนิกธรรม 4 ในการบริหารงบประมาณ 
หลักทิฎฐธัมมิกัตถสังวัตตนิกธรรม หมายถึง หลักธรรมที่เป็นไปเพ่ือประโยชน์สุขในปัจจุบัน หรือ หลักธรรมที่
อ านวยประโยชน์ขั้นต้น ซึ่งประกอบด้วย 1. อุฎฐานสัมปทา (อุ) หมายถึง ความขยันหมั่นเพียร เมื่อหมั่นขยันใน
กิจใด กิจนั้นก็ย่อมส าเร็จลุล่วง เจริญก้าวหน้า 2. อารักขสัมปทา (อา) หมายถึง การรู้จักเก็บรักษาทรัพย์เอาไว้ 
เมื่อรักษาสิ่งนั้น ก็จะด ารงคงอยู่ ปลอดภัย ไม่เสื่อมเสียหาย 3. กัลยาณมิตตตา (กะ) หมายถึง การคบคนดี มิตร
ดีหรือมิตรแท้ที่เรียกว่า กัลยาณมิตร 4 จ าพวก คือ (1) มิตรมีอุปการะ (2) มิตรร่วมสุขร่วมทุกข์ (3) มิตรแนะน า
ประโยชน์ (4) มิตรมีความรักใคร่ การมีเพ่ือนดีย่อมช่วยอุดหนุน ร่วมสุขร่วมทุกข์ ช่วยตักเตือน ส่งเสริมในการ
ท าความดี (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 11 ข้อ 260: 209) 4. สมชีวิตา (สะ) หมายถึง ความเป็นอยู่เหมาะสม
กับฐานะ รู้จักประหยัด การด ารงชีวิตชอบให้พอเหมาะ พอดีแก่อัตภาพ ย่อมไม่เกิดทุกข์  (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย เล่ม 23 ข้อ 54: 340)  



           วารสาร มจร กาญจนปรทิรรศน ์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม - สิงหาคม 2564)  

 130 

 ที่กล่าวมาข้างต้นนั้น จึงสรุปได้ว่า หลักทิฎฐธัมมิกัตถสังวัตตนิกธรรม เป็นหลักธรรมที่เป็นไปเพ่ือ
ประโยชน์สุขในปัจจุบันหรือหลักธรรมที่อ านวยประโยชน์ขั้นต้นในการบริหารงบประมาณ โดยเฉพาะในการ
บริหารการศึกษาสามารถยึดหลักทิฏฐธัมมิกัตถะสังวัตติกธรรมได้ เช่น การบริหารที่ต้องหางบประมาณหรือ
รายได้มาใช้จ่ายในองค์กรด้วยความขยันและความสุจริตตามหลักธรรมาภิบาล (อุฏฐานะ) การบริหารความ
เสี่ยงด้านการเงิน การใช้จ่ายอย่างคุ้มทุนเพ่ือให้งบประมาณเกิดประโยชน์ต่อสถานศึกษาหรือบุคลากรให้มาก
ที่สุด (อารักขะ) การบริหารงบประมาณที่ค านึงถึงผู้ร่วมงานอย่างเท่าเทียมกัน เช่น การเพ่ิมเงินเดือน การปูน
บ าเหน็จ การจัดสรรงบในการพัฒนาศักยภาพบุคคลอย่างเป็นธรรม (กัลยาณมิตร) และการรู้จักอนุมัติ
งบประมาณอย่างรอบคอบและเที่ยงธรรม เหมาะสมกับค่าด าเนินงานตามเป็นจริง (สมชีวิตา) หากผู้บริหารน า
หลักการนี้ไปใช้จะสามารถบริหารงบประมาณของสถานศึกษา ไม่ว่าจะเป็นรายได้หรือรายจ่าย จะเป็นการ
ลงทุนทางการศึกษาท่ีคุ้มค่ากับการรอคอยผลส าเร็จในอนาคต   
 ประการที่สี่ การประยุกต์หลักอปริหานิยธรรม 7 ในการบริหารงานทั่วไป พระพรหมคุณาภรณ์ 
(ป.อ. ปยุตฺโต) (2556: 498) ได้อธิบายว่า อปริหานิยธรรม คือ ธรรมไม่เป็นที่ตั้งแห่งความเสื่อม ธรรมที่ท าให้ไม่
เสื่อม เป็นไปเพ่ือความเจริญฝ่ายเดียว มี 7 ประการ ดังนี้ 1. หมั่นประชุมกันเนืองนิตย์ 2. เมื่อประชุมก็พร้อม
เพรียงกันประชุม เมื่อเลิกประชุมก็พร้อมเพรียงกันเลิกและพร้อมเพรียงช่วยกันท ากิจที่สงฆ์จะต้องท า 3. ไม่
บัญญัติสิ่งที่พระพุทธเจ้าไม่บัญญัติขึ้น ไม่ถอนสิ่งที่พระองค์ทรงบัญญัติไว้แล้ว สมาทานศึกษาอยู่ในสิกขาบท
ตามท่ีพระองค์ทรงบัญญัติไว้ 4. ภิกษุเหล่าใด เป็นผู้ใหญ่เป็นประธานในสงฆ์ เคารพนับถือภิกษุเหล่านั้น เชื่อฟัง
ถ้อยค าท่าน 5. ไม่ลุอ านาจแก่ความอยากที่เกิดขึ้น 6. ยินดีในเสนาสนะป่า 7. ตั้งใจอยู่ว่า เพ่ือนภิกษุ สามเณร
ซึ่งเป็นผู้มีศีล ซึ่งยังไม่มาสู่อาวาสขอให้มา ที่มาแล้วขอให้อยู่เป็นสุข (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 10 ข้อ 134: 
78-80)  
 หลักอปริหานิยธรรมทั้งหมดนี้หากประยุกต์ใช้กับการบริหารการศึกษา จะเห็นว่า เป็นการบริหารงาน
ทั่วไปที่เกี่ยวข้องทั้งปัจจัยภายในและปัจจัยภายนอก ในข้อที่ 1-4 มีความเกี่ยวข้องกับปัจจัยภายใน คือ 
บุคลากรทางการศึกษาหรือผู้บริหาร ครู เจ้าหน้าที่ทุกฝ่าย ต้องปฏิบัติตามกฎระเบียบของสถานศึกษาอย่าง
เคร่งครัด ตั้งแต่วัฒนธรรมองค์กรในการประชุม การด าเนินตามระเบียบกติกาต่าง ๆ การให้ความเคารพ 
ผู้บังคับบัญชา หัวหน้า รวมถึงผู้ร่วมงานผู้อาวุโส ส่วนข้อที่ 5-7 มีความเกี่ยวข้องกับปัจจัยภายนอก คือ 
สถานศึกษาอ่ืน ที่พัก สถานที่อยู่อาศัย บุคลากรภายนอกองค์กรที่มีส่วนได้เสียกับสถานศึกษา ซึ่งปัจจัยด้านนี้มี
ความสัมพันธ์กับปัจจัยภายใน แต่ผู้เขียนเห็นว่า มูลเหตุที่ท าให้เกิดการไม่ลุอ านาจความอยาก การยินดีที่อยู่
อาศัยและการต้อนรับเพ่ือนร่วมงาน ล้วนเป็นปัจจัยภายนอกที่เกิดจากการเปรียบเทียบกับสถานศึกษา ที่อยู่ที่
อาศัยและบุคคลอ่ืน ดังนั้น ปัจจัยภายนอกเหล่านี้เป็นมูลเหตุส าคัญที่ผู้บริหารสถานศึกษาต้องเล็งเห็นคุณจาก
การปฏิบัติตามและโทษที่เกิดขึ้นจากการไม่ปฏิบัติตามในหลักอปริหานิยธรรมเหล่านี้ เช่น การให้สวัสดิการด้าน
ที่พักแก่บุคลากรอย่างท่ัวถึง การจัดสัมมนาหรืออบรมกับหน่วยงานอื่นเพ่ือเชื่อมสัมพันธไมตรี ก็จะเป็นหลักการ
ประยุกต์ใช้การบริหารทั่วไปตามหลักอปริหานิยธรรมที่กล่าวมาแล้ว  
 ที่กล่าวมาข้างต้น สรุปได้ว่า หลักอปริหานิยธรรม 7 ประการ เป็นหลักธรรมในทางพระพุทธศาสนา ที่
มีการกล่าวถึงการเป็นไปเพ่ือความเจริญฝ่ายเดียว ส าหรับหมู่ชนหรือผู้บริหารบ้านเมือง ซึ่งเป็นส่วนหนึ่งของ
หลักธรรมาภิบาล เป็นพุทธวิธีการบริหารที่ควรน ามาปฏิบัติเพื่อท าให้เกิดผลที่ดีแก่สถานศึกษา  

 องค์ความรู้ใหม่  

 การบูรณาการหลักพุทธธรรมกับการบริหารการศึกษาเป็นการประยุกต์ใช้หลักพุทธธรรมในการบริหาร
สถานศึกษา โดยมีการประยุกต์หลักอิทธิบาท 4 ในการบริหารงานวิชาการ การประยุกต์หลักพรหมวิหาร 4 ใน



 Journal of MCU Kanchana Review Vol. 1 No. 2 (May - August 2021) 

 131 

การบริหารงานบุคคล การประยุกต์หลักทิฎฐธัมมิกัตถสังวัตตนิกธรรม 4 ในการบริหารงบประมาณและการ
ประยุกต์หลักอปริหานิยธรรม 7 ในการบริหารงานทั่วไปเพ่ือพัฒนาการบริหารสถานศึกษาท่ามกลางการ
เปลี่ยนแปลงในสังคมยุคดิจิทัล ดังภาพต่อไปนี้  
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

  ภาพที ่1 การบริหารทั้งสี่ด้านตามหลักพุทธวิธี 

 จากภาพจะเห็นว่า การบริหารงานทั้งสี่ด้านเป็นการพัฒนาศักยภาพของผู้บริหาร ครู เจ้าหน้าที่ทุก
ระดับ โดยยึดคุณธรรมน าความรู้ ประการแรก การบริหารงานวิชาการจะต้องสร้างปัจจัยที่จะก่อให้เกิด
ความส าเร็จตามหลักอิทธิบาท นั่นคือ ความพอใจในหน้าที่การงานและวิชาความรู้ที่มี จากนั้นจึงพัฒนาไปสู่
การฝึกฝนพัฒนาด้านวิชาการให้เพ่ิมพูนยิ่งขึ้น ประการที่สอง การบริหารงานบุคคลต้องเน้นคุณธรรมอัน
ประเสริฐของผู้อยู่ร่วมกัน เช่น ความรักความเมตตาที่มีต่อกัน การยินดีกับเพ่ือนร่วมงานเมื่อเจริญในหน้าที่การ
งานหรือต าแหน่ง ประการที่สาม การบริหารงบประมาณต้องค านึงเรื่องการจัดสรรอย่างเป็นธรรม เช่ น การ
หางบมาบริหาร การใช้จ่ายงบอย่างคุ้มทุน การหาเครือข่ายหรือหุ้นส่วนเพ่ือถัวเฉลี่ยรายจ่าย การอนุมัติ
งบประมาณอย่างเป็นธรรม ประการที่สี่ การบริหารทั่วไปต้องบริหารให้เกิดความเจริญแก่สถานศึกษาอันเกิด
จากปัจจัยภายในและค านึงถึงปัจจัยภายนอกที่เก้ือกูลกัน  

บทสรุป  

 สรุปได้ว่า หลักพุทธธรรมเป็นหลักการที่แสดงถึงความจริงตามกระบวนการของธรรมชาติหรือกฎธรรม
นิยาม และเป็นหลักการที่ส่งเสริมการเข้าถึงสัจธรรมด้วยวิธีการลงมือปฏิบัติมากกว่าการสร้างทฤษฎีด้วยการ
เก็งความจริงเหมือนในทางปรัชญา นอกจากนี้ พุทธธรรมยังเป็นหลักการครองชีวิตของผู้ฝึกอบรมตนให้รู้เท่า
ทันสังคม ไม่หลงงมงาย มุ่งผลส าเร็จ คือ ความสุข สะอาด สว่าง สงบเป็นอิสระ หากประยุกต์พุทธธรรมเข้ากับ
การบริหารการศึกษา จะพบว่า หลักพุทธธรรมสามารถบูรณาการเข้ากับหลักการบริหารการศึกษาทั้ง 4 ด้าน 
คือ 1) การบริหารงานวิชาการ 2) การบริหารงานบุคคล 3) การบริหารงานงบประมาณ และ 4) การ
บริหารงานทั่วไป โดยแต่ละด้านได้ประยุกต์หลักธรรมที่เหมาะสมไว้แตกต่างกัน จากบทความนี้ได้แสดงให้เห็น
ว่า การบริหารงานวิชาการควรประยุกต์ใช้หลักธรรมเรื่องอิทธิบาท 4 การบริหารงานบุคคลควรประยุกต์ใช้
หลักธรรมเรื่องพรหมวิหาร 4 การบริหารงบประมาณควรประยุกต์ใช้หลักธรรมเรื่องทิฎฐธัมมิกัตถสังวัตตนิก
ธรรม 4 และการบริหารงานทั่วไปควรประยุกต์ใช้หลักธรรมเรื่องอปริหานิยธรรม 7 การบริหารการศึกษา

1. การบริหารงานวิชาการ 

2. การบริหารงานบุคคล 

3. การบริหารงบประมาณ 

4. การบริหารงานทั่วไป  

หลักอิทธิบาท 4 

หลักพรหมวิหาร 4 

หลักทิฏฐธัมมิกัตถสังวัตตนิกะ 7 

หลักอปริหานิยธรรม 7 



           วารสาร มจร กาญจนปรทิรรศน ์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม - สิงหาคม 2564)  

 132 

ท่ามกลางการเปลี่ยนแปลงในสังคมยุคดิจิทัล หากผู้บริหารได้น าหลักพุทธธรรมดังกล่าวมาใช้ในการท างานแล้ว 
ก็จะเป็นผู้บริหารที่ยึดหลักการครองตน คือ การท าตนให้เป็นประโยชน์ต่อส่วนร่วม นอกจากนี้ ยังยึดหลักการ
ครองคน คือ การท าตัวให้เป็นที่รักของผู้ใต้บังคับบัญชา และหลักการครองงาน คือ การมีความรับผิดชอบต่อ
หน้าที่การงานเพ่ือให้บรรลุวัตถุประสงค์ของงานอย่างแท้จริง   

เอกสารอ้างอิง    

กฎกระทรวง ก าหนดหลักเกณฑ์และวิธีการกระจายอ านาจบริหารและการจัดการศึกษา พ.ศ. 2550. (16 
พฤษภาคม 2550). ราชกิจจานุเบกษา เล่ม 124 ตอนที่ 24 ก. หน้า 29-26.  

นิตย์ สัมมาพันธ์. (2529). การบริหารเชิงพุทธ. กรุงเทพมหานคร: โอ.เอส.พลิ้นติ้งเฮ้าส์.  
ปิ่น มุทุกันต์. (2508). มงคลชีวิต ภาค 2. กรุงเทพมหานคร: คลังวิทยา.  
พงษ์ศักดิ์ ภูกาบขาว. (2553). ข้อเสนอเชิงนโยบายเพ่ือความมีประสิทธิผลของโรงเรียนเรียนร่วมจังหวัด

ขอนแก่น. วิทยานิพนธ์ปริญญาปรัชญาดุษฎีบัณฑิต มหาวิทยาลัยขอนแก่น.  
พระเทพโสภณ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต) และเสฐียรพงษ์ วรรณปก. (2546). มณีแห่งปัญญา: หนังสือคู่มือส าหรับนัก

บริหาร. กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา.  
พระธรรมโกศาจารย์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต). (20 มิถุนายน 2551). ธรรมในใจของนักบริหารไฮโซ. ไทยรัฐ, น. 24. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2555ก). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม, พิมพ์ครั้งที่ 23. 

กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิธรรมทานกุศล.  
_____. (2555ข). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย, พิมพ์ครั้งที่ 32.  กรุงเทพมหานคร: พุทธธรรมประดิษฐาน 26 

ศตวรรษกาล.   
_____. (2556). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์ , พิมพ์ครั้งที่ 19. กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิ

การศึกษาเพ่ือสันติภาพ พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต).  
พระมหาดิลกรัศมี วุฒิยา และวิโรจน์ เจษฎาลักษณ์. (2558). อิทธิพลของการจัดการเชิงพุทธศาสตร์ที่มี

ผลสัมฤทธิ์ทางการเรียนของนิสิตมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัยในเขตภาคใต้. วารสาร 
Veridian E-Journal, Silpakorn University ฉบับภาษาไทย สาขามนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์ และ
ศิลปะ. 8 (2), 189-206.  

ภาวิดา ธาราศรีสุทธิ และวิบูลย์ โตวณะบุตร. (2542). หลักและทฤษฎีการบริหารการศึกษา. กรุงเทพมหานคร: 
มหาวิทยาลัยรามค าแหง.  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เล่ม 10, 11, 
22, 23, 34. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

ราชบัณฑิตยสถาน. (2525). พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน. กรุงเทพมหานคร: อักษรเจริญทัศน์.  
สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช (เจริญ สุวฑฺฒโน). (2543) . รวมธรรมะ. กรุงเทพมหานคร: 

อมรินทร์พริ้นติ้งแอนด์พับลิชชิ่ง.  
สัญญา สัญญาวิวัฒน์ และชาย สัญญาวิวัฒน์ (2550). การบริหารจัดการแนวพุทธ.  กรุงเทพมหานคร: 

จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.  
Barnard, C. I. (1948). Organization and Management; Selected Papers. Cambridge, Mass: 

Harvard University Press.  
Campbell, R. F., et al. (1966). Information to Education Administration. Boston: Allyn and 

Boston.  



 Journal of MCU Kanchana Review Vol. 1 No. 2 (May - August 2021) 

 133 

Sergiovanni, T. J., et al. (1992). Educational Governance and Administration. Englewood Cliff, 
NJ: Prentice-Hall.   

Simon, H. A., et al. (1950). Public Administration. New York: Alfred A. Knopf.  
 


