
 

  Journal of MCU Kanchana Review 
 วารสาร มจร กาญจนปริทรรศน์  

Journal Homepage:  https://so05.tci-thaijo.org/index.php/Kanchana-editor/index 
 
 

แนวทางการอนุรักษ์ศิลปวัฒนธรรมของวัดในพระพุทธศาสนา: กรณีศึกษาพิพิธภัณฑ์หนังใหญ่วัดขนอน 
จังหวัดราชบุรี 
วรพจน์ วิเศษศิริ1, พระปลัดระพิน พุทฺธิสาโร2*, ดิเรก ด้วงลอย3  
คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยทักษิณ1, คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย2, 
มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครสวรรค์3 
 
Guidelines for the Conservation of Art and Culture of Monastery in Buddhism:  
A Case Study of Nang Yai Museum, Wat Khanon, Ratchaburi Province  
Worapot Visedsiri1, Phrapalad Raphin Buddhisāro2*, Direk Duangloy3 
Faculty of Humanities and Social Sciences, Thaksin University1,  
Faculty of Social Sciences, Mahachulalongkornrajavidyalaya University2, 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Nakhon Sawan Campus3  
 
Article  Info  บทคัดย่อ 
Vol. 2 No. 1 (Jan-Apr 2022)  บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาถึงบทบาทของวัดขนอนในการอนุรักษ์

ศิลปวัฒนธรรมหนังใหญ่ โดยใช้วิธีการศึกษาจากเอกสาร งานวิจัย สัมภาษณ์ และ
สังเกตอย่างมีส่วนร่วมในสถานท่ีจริง ประเด็นที่ศึกษาประกอบด้วย 1) พัฒนาการ
ทางประวัติศาสตร์ของหนังใหญ่ 2) หนังใหญ่ในประเทศไทย 3) งานศิลปะในหนัง
ใหญ่ 4) แนวทางการอนุรักษ์ศิลปวัฒนธรรมของวัดในพระพุทธศาสนา และ 5) 
ทิศทางและความอยู่รอดของศิลปะในหนังใหญ่ จากการศึกษาพบว่า พระสงฆ์มี
บทบาทส าคัญในการอนุรักษ์ศิลปวัฒนธรรม โดยเฉพาะกรณีหนังใหญ่วัดขนอน 
จังหวัดราชบุรี ซึ่งวัดและพระสงฆ์ได้เป็นผู้น าในการรวมปราชญ์ชาวบ้านและภูมิ
ปัญญาท้องถิ่น รวมถึงการเป็นศูนย์กลางในการก าหนดแนวทางอนุ รักษ์
ศิลปวัฒนธรรมของชาติ โดยความร่วมมือของหลายฝ่าย เช่น หน่วยงานภาครัฐ 
นักวิชาการ ชุมชน องค์ความรู้จากการศึกษาครั้งนี้พบว่า พระสงฆ์ได้มีบทบาทใน
การอนุรักษ์ โดยมีวัดเป็นสถานที่ตั้งในการอนุรักษ์ และหน่วยงานต่าง ๆ ได้เป็น
กลไกร่วมในการส่งเสริมให้เกิดพิพิธภัณฑ์หนังใหญ่วัดขนอน การฝึกหัดเชิดหนัง
ใหญ่ การจัดแสดงหรือการส่งเสริมให้เกิดการแสดงในวัด รวมถึงการจัดสร้างตลาด
ชุมชนเพื่อให้ประชาชนเข้ามาใช้บริการด้านการศึกษาและชมศิลปวัฒนธรรมที่
เกี่ยวกับหนังใหญ่ภายในวัด 

Academic Article  

Article History:  

Received 16 Mar 2021; 
Revised 02 Sep 2021;  
Accepted 24 Sep 2021 

 

ค าส าคัญ:  

การอนุรักษ;์  
ศิลปวัฒนธรรมหนังใหญ่;  
วัดขนอน;  
จังหวัดราชบุรี  

 

Corresponding Author,  
E-mail: Raphind            
          @yahoo.com*  

    

Keywords:  Abstract 
Conservation;  
Arts and Cultures of Grand 
Shadow Theatre;  
Wat Khanon;  
Ratchaburi Province 

 This article aims to study the role of Wat Khanon in the 
conservation of art and culture of Nang Yai. It is based on 
documentary study, research works, interviews, and participant 
observations on a field trip. This study consists of 1) historical 
development of Nang Yai; 2) Nang Yai in Thailand; 3) artwork in Nang 
Yai; 4) guidelines for preserving art and culture of Buddhist 



 Journal of MCU Kanchana Review Vol. 2 No. 1 (January – April 2022) 

 15 

บทน า  

สืบเนื่องจากเมื่อวันที่ 6 เมษายน พ.ศ. 2561 หลักสูตรพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต คณะสังคมศาสตร์ 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย น าโดย รศ. ดร.สุรพล สุยะพรหม รองอธิการบดีฝ่ายกิจการทั่วไป/
ผู้อ านวยการหลักสูตรบัณฑิตศึกษา ภาควิชารัฐศาสตร์ คณะสังคมศาสตร์ พร้อมคณาจารย์เจ้าหน้าที่ น านิสิต
หลักสูตรพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาการจัดการเชิงพุทธ รุ่นที่ 7 ศึกษาดูงานนอกสถานที่ ณ พิพิธภัณฑ์
หนังใหญ่วัดขนอน อ าเภอโพธาราม จังหวัดราชบุรี ซึ่งเป็นวัดในพระพุทธศาสนาที่มีผลงานด้านการอนุรักษ์
ศิลปวัฒนธรรมในภาพกว้าง วัดที่สะท้อนถึงบทบาทของพระสงฆ์ในการด าเนินงานด้านสาธารณสงเคราะห์ งาน
ด้านการอนุรักษ์วัฒนธรรมภูมิปัญญาท้องถิ่น รวมถึงการด าเนินชีวิตให้เป็นแบบอย่ างของสังคมและ
ประเทศชาติด้วย ทั้งเป็นวัดที่ด าเนินโครงการตามพระราชด าริในสมเด็จพระกนิษฐาธิราชเจ้า กรมสมเด็จ
พระเทพรัตนราชสุดาฯ สยามบรมราชกุมารี จนได้รับรางวัลขึ้นทะเบียนจากยูเนสโกเป็นมรดกทางวัฒนธรรม
โลกของภูมิภาคเอเชียแปซิฟิก (ACCU-Asia/Pacific Cultural Centre for UNESCO) ทั้งได้รับการยกย่องให้
เป็น 1 ใน 6 ชุมชนดีเด่นของโลกที่มีผลงานในการอนุรักษ์ฟ้ืนฟูมรดกวัฒนธรรมเชิงนามธรรม ( The 
Safeguarding of Intagible Cultural Heritage; ICH) จนกระทั่งพระครูพิทักษ์ศิลปาคม เจ้าอาวาสวัดขนอน
เป็นผู้สืบทอดและสานต่อ ท าให้หนังใหญ่วัดขนอนที่เคยเงียบกลับมามีชีวิตชีวา  รวมทั้งสะท้อนบทบาทของ
พระสงฆ์กับการอนุรักษ์ บทบาทของวัดกับการรักษาศิลปวัฒนธรรมของชาติได้เป็นอย่างดี  ซึ่งในการศึกษาดู
งานในครั้งนี้จะได้น ามาสะท้อนคิด เล่าแบ่งปันเพ่ือให้เห็นแนวทางการอนุรักษ์ศิลปวัฒนธรรมของวัดใน
พระพุทธศาสนาภายในพิพิธภัณฑ์หนังใหญ่วัดขนอน ซึ่งเป็นเอกลักษณ์ส าคัญของพ้ืนที่ดังปรากฏในค าขวัญ
ประจ าอ าเภอโพธารามอันเป็นที่ตั้งของวัดที่ว่า “คนสวยโพธาราม งดงามน ้าใจ ค่ายหลวงบ้านไร่ หนังใหญ่วัด
ขนอน ที่นอนนุ่มชั นน้า ถ ้าค้างคาวร้อยล้าน งานตุ๊กตาน่าพิศ จิตรกรรมฝาผนัง หนองโพดังนมสด เลิศรส
ผักกาดหวาน” รวมทั้งการที่พระบรมวงศานุวงศ์ได้ให้ความส าคัญกับหนังใหญ่ โดยเชิดชูให้เป็นมรดกที่ควร
อนุรักษ์ ดังปรากฏเหตุการณ์ที่   

“...สมเด็จพระเทพรัตนราชสุดาฯ สยามบรมราชกุมารี เสด็จมาอ้าเภอโพธารามหลายครั ง เช่น 
เสด็จมายังโรงงานนมหนองโพ เสด็จเปิดอาคารต่าง ๆ ที่ค่ายหลวงบ้านไร่ เสด็จมาวางศิลา

monastery; and 5) direction and survival of Nang Yai art. From the 
study, it shows that the monks play an important role in the 
conservation of arts and cultures, especially a case of Nang Yai at 
Wat Khanon, Ratchaburi Province monastery and monks are the 
leader in assembly of village sages and local wisdom, including the 
center for setting the conservation approaches of national arts and 
cultures in corporation with government agencies, academicians, 
and communities. The body of knowledge is found that monks play 
an important role in conservation by establishing the monastery to 
conserve them. In addition, various agencies have acted as a 
mechanics to promote the creation of the Nang Yai Museum, Wat 
Khanon, practice of showing Nang Yai, exhibition or promotion of a 
performance in the monastery, including the creation of a 
community market for people to gain educational services and see 
the arts and cultures related to Nang Yai within the monastery. 

   



           วารสาร มจร กาญจนปรทิรรศน ์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – เมษายน 2565)  

 16 

ฤกษ์อาคารเรียนวิทยาลัยเทคนิคโพธาราม เสด็จมาทอดพระเนตรโครงการหนังใหญ่วัดขนอน
...” (พระสมุห์ดิเรก อติเรกสุโภ (งามกาละ), 2560: 57)  

ดังนั้น ความส าคัญของวัดขนอนหนังใหญ่ มีบทบาทและความส าคัญต่อการอนุรักษ์มรดกทาง
วัฒนธรรมอย่างส าคัญ ซึ่ งในการศึกษานี้จะได้ศึกษาแนวทางการอนุรักษ์ศิลปวัฒนธรรมของวั ดใน
พระพุทธศาสนา กรณีศึกษาพิพิธภัณฑ์หนังใหญ่วัดขนอน จังหวัดราชบุรี เพ่ือจะได้ทราบพัฒนาการทาง
ประวัติศาสตร์ของหนังใหญ่ หนังใหญ่ในประเทศไทย ความเป็นงานศิลปะ แนวทางการอนุรักษ์ศิลปวัฒนธรรม
ของวัด รวมทั้งทิศทางและความอยู่รอดของศิลปะแขนงนี้ ทั้งจะได้สะท้อนถึงบทความและความส าคัญของวัด 
และพระสงฆ์ในพระพุทธศาสนากับงานอนุรักษ์ศิลปวัฒนธรรม ตามกรอบและภาระงานที่วัดขนอนได้ท าและ
ด าเนินไว้ตามกรอบการศึกษานี้ต่อไป  
 

 
ภาพที่ 1 การเชิดหนังใหญ่ที่วัดขนอน  

(ถ่ายภาพโดยผู้เขียน เมื่อวันท่ี 6 เมษายน พ.ศ. 2561) 
 

เนื้อเรื่อง  

 พัฒนาการทางประวัติศาสตร์ของหนังใหญ่  

 นักวิชาการหลายท่านเชื่อว่า มหรสพการแสดงเงาจ าพวกหนังใหญ่เป็นวัฒนธรรมเก่าแก่ของ
มนุษยชาติ เคยปรากฏแพร่หลายมาทั้งในแถบประเทศยุโรปและเอเชีย โดยอ้างว่า มีหลักฐานปรากฏเมื่อครั้ง
พระเจ้าอเล็กซานเดอร์มหาราช (Alexander the Great 336–323 ปีก่อน ค.ศ.) มีชัยชนะต่อประเทศอียิปต์ 
จากนั้น ได้จัดให้มีการแสดงหนัง (หรือการละเล่นที่คล้ายกัน) เพ่ือเฉลิมฉลองชัยชนะและประกาศเกียรติคุณ
ของพระองค์ และเชื่อว่า มหรสพการแสดงเงานี้มีแพร่หลายในประเทศอียิปต์มาแต่ก่อนพุทธกาล (วธนัญญ์ ศรี
นิล, 2559; Lopes, 2016; Kusumanugraha, et al, 2011; Ness & Shita, 1980; Brandon, 2009) ใน
ประเทศอินเดียพวกพราหมณ์แสดงหนังที่เรียกกันว่า ฉายานาฏกะ เรื่องมหากาพย์รามายณะเพ่ือบูชาเทพเจ้า
และสดุดีวีรบุรุษ ส่วนในประเทศจีนมีข้อมูลว่า เมื่อนางสนมอันเป็นที่รักของจักรพรรดิหวู่แห่งฮ่ัน (Emperor 
Wu of Han, 156 ก่อน ค.ศ.-87 ก่อน ค.ศ.) เสียชีวิตและนักมายากลเจ้าเหวง (Shao-weng) ได้ใช้เทคนิคแสง
และเงาท าให้พระเจ้าจักรพรรดิสามารถมองเห็นเงาที่ดูเหมือนเธอเคลื่อนไหวอยู่หลังม่าน โดยใช้เทคนิคของการ

https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9E%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B9%80%E0%B8%88%E0%B9%89%E0%B8%B2%E0%B8%AD%E0%B9%80%E0%B8%A5%E0%B9%87%E0%B8%81%E0%B8%8B%E0%B8%B2%E0%B8%99%E0%B9%80%E0%B8%94%E0%B8%AD%E0%B8%A3%E0%B9%8C%E0%B8%A1%E0%B8%AB%E0%B8%B2%E0%B8%A3%E0%B8%B2%E0%B8%8A
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9E%E0%B8%B8%E0%B8%97%E0%B8%98%E0%B8%81%E0%B8%B2%E0%B8%A5
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9B%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B9%80%E0%B8%97%E0%B8%A8%E0%B8%AD%E0%B8%B4%E0%B8%99%E0%B9%80%E0%B8%94%E0%B8%B5%E0%B8%A2
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%A3%E0%B8%B2%E0%B8%A1%E0%B8%B2%E0%B8%A2%E0%B8%93%E0%B8%B0


 Journal of MCU Kanchana Review Vol. 2 No. 1 (January – April 2022) 

 17 

จุดคบเพลิงไว้รอบ ๆ มีผู้ตั้งข้อสังเกตว่า มีนักมายากลใช้หุ่นเงา แต่ข้อความต้นฉบับในบันทึกความเป็นมาของ
ราชวงศ์ฮ่ัน (Book of Han/ History of the Former Han ระหว่าง 206 ก่อน ค.ศ.-ค.ศ. 23/จัดพิมพ์ ค.ศ.
111) ก็ไม่ได้ให้เหตุผลที่จะเชื่อได้ว่า เป็นหุ่นกระบอกเงา (Chen, 2007) แม้ว่าจะมีบันทึกเกี่ยวกับหุ่นกระบอก
ทุกชนิดในประเทศจีนก่อนหน้านี้จ านวนมาก แต่การกล่าวถึงละครเงาของจีนหรือหนังอย่างชัดเจนปรากฏขึ้น
ในช่วงราชวงศ์ซ่งเหนือ (Northern Song, ค.ศ. 960–1127) จากข้อมูลบันทึกเป็นหนังสือกว่า 1,235 เล่ม ระบุ
ว่า หุ่นถูกตัดออกจากกระดาษในขั้นต้น แม้ต่อมาในสมัยหลังจะมีการท าจากหนังหรือหนังสีด้วยก็ตาม โดยเรื่อง
ที่จัดแสดงส่วนใหญ่มีพ้ืนฐานมาจากประวัติศาสตร์หรือเรื่องกึ่งความจริงกึ่งนิยาย รวมทั้งการแสดงในรูปแบบ
ตลก (Dolby, 1978: 97-120) แต่ก็มีข้อมูลอีกแหล่งว่า ในสมัยของจักรพรรดิยวนตี่ (พ.ศ. 411-495) ได้มีการ
จัดแสดงหนังสดุดีคุณธรรมความดีของนางสนมเอกของพระองค์เมื่อวายชนม์ การแสดงหนังได้รับความนิยม
อย่างมากในสมัยราชวงศ์ถัง (Tang, ค.ศ. 618-907) และราชวงศ์ซ่งเหนือ (Northern Song, ค.ศ. 960-1279) 
จนกระทั่งสมัยต่อมาการแสดงหนังได้แพร่หลายเข้าสู่ในเอเชียอาคเนย์  เช่น กัมพูชา พม่า ชวา มาเลเซีย ไทย 
คาดกันว่า หนังใหญ่คงเกิดขึ้นก่อนหนังตะลุง และประเทศแถบนี้คงจะได้แบบมาจากอินเดีย (วธนัญญ์ ศรีนิล , 
2559) เพราะยังมีอิทธิพลของพราหมณ์หลงเหลืออยู่มากที่มีความเคารพนับถือฤๅษี พระอิศวร พระนารายณ์ 
และพระพรหม โดยเฉพาะเรื่องรามเกียรติ์ที่ถือว่า เป็นเรื่องขลังและศักดิ์สิทธิ์ หนังใหญ่จึงแสดงเฉพาะเรื่อง
รามเกียรติ์ เริ่มแรกคงไม่มีจอ คนเชิดหนังใหญ่จึงแสดงท่าทางประกอบการเชิดไปด้วย  
 จากการศึกษาดูงานครั้งนี ้พระครูพิทักษ์ศิลปาคม (นุชิต วชิรวุฑฺโฒ) เจ้าอาวาสในฐานะเจ้าของสถานที่
ได้เล่าเชื่อมโยงกับพัฒนาการของการเชิดหนังว่า หนังใหญ่เป็นศิลปะของภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ที่
ได้รับอิทธิพลต้นเค้าเรื่องมาจากอินเดียและเผยแพร่ไปประเทศต่าง ๆ อิทธิพลดังกล่าวได้รับมาจากอารยธรรม
อินเดียที่มีต้นเค้าจากฉายานาฏกะ (Lopes, 2016: 160-196) ดังปรากฏหนังใหญ่ในอินโดนีเซียที่ชื่อว่า วายัง 
(Wayang) (Kusumanugraha, et al, 2011; Ness & Shita, 1980) โดยมีชื่อเต็มว่า วายัง ปูร์วา (Wayang 
Purwa) วายัง แปลว่า เงา ส่วนปูร์วา แปลว่า ความเก่าแก่ รวมกันจึงหมายถึง ความเก่าแก่แห่งศิลปะการเชิด
ตัวหุ่นที่ท าจากหนังให้เกิดเป็นภาพเงาบนจอผ้า ในปัจจุบันค าว่า วายัง มีความหมายทั่วไปว่า การแสดง  ใน
กัมพูชาเรียกศิลปะแบบเดียวกันว่า แสบกธม/Sbek Thom/ល្ខោ នណាំងស្បែក” (Kravel, et al, 2018; กันทิยา 
ธานี และกนกศักดิ์ ธานี, 2558) ศิลปะแขนงนี้สะท้อนให้เห็นว่า ในข้อเท็จจริงทางประวัติศาสตร์ ได้เชื่อมโยง
ระหว่างต้นเค้าแหล่งอารยธรรมดั้งเดิมกับพัฒนาการร่วมสมัยของประเทศไทย และแผ่นดินไทยก็เป็นส่วนหนึ่ง
ที่ได้รับอิทธิพลของอินเดียที่มาพร้อมกับศาสนา ความเชื่อและวิถีชีวิต หนังใหญ่จึงได้รับอิทธิพลและ
แพร่กระจายจนกระทั่งปัจจุบัน โดยเจมส์ ร็อดเจอร์ แบรนดอน (Brandon, 2009: 65-66) เสนอว่า ไทยรับ
อิทธิพลของหนังใหญ่จากอินเดีย ผ่านชวาและคาบสมุทรมลายูเข้าสู่ภาคใต้ของไทยอีกทอดหนึ่ง แต่ก็มี
นักวิชาการอีกส่วนหนึ่งเชื่อว่า พระเจ้าชัยวรมันที่ 2 น าเข้าศิลปะหนังใหญ่จากชวาสู่กัมพูชา ราวประมาณ พ.ศ. 
1343 (ค.ศ. 800) จากนั้น อิทธิพลของเขมรและหนังใหญ่ก็แผ่เข้าสู่ดินแดนที่เป็นส่วนหนึ่งของไทยปัจจุบันด้วย  

 หนังใหญ่ในประเทศไทย  

 หลักฐานการแสดงหนังใหญ่เริ่มมีสมัยกรุงศรีอยุธยา ในสมัยของสมเด็จพระรามาธิบดีที่ 1 (พระเจ้าอู่
ทอง, พ.ศ. 1893-1912 รวม 12 ปี) จนกระทั่งถึงสมัยสมเด็จพระนารายณ์มหาราช มีหลักฐานอ้างอิงว่า มี
นักปราชญ์ผู้หนึ่งเป็นชาวเวียงสระ จังหวัดสุราษฎร์ธานี เป็นผู้เชี่ยวชาญทางโหราศาสตร์และบทกวี สมเด็จพระ
เจ้าปราสาททอง (พ.ศ. 2172-2199 รวม 26 ปี) ทรงเรียกตัวเข้ากรุงศรีอยุธยา ต่อมาได้เป็นพระอาจารย์ของ
สมเด็จพระนารายณ์มหาราช (พ.ศ. 2199-2231 รวม 32 ปี) ได้รับการแต่งตั้งเป็นพระมหาราชครูหรือพระ

https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%88%E0%B8%B1%E0%B8%87%E0%B8%AB%E0%B8%A7%E0%B8%B1%E0%B8%94%E0%B8%AA%E0%B8%B8%E0%B8%A3%E0%B8%B2%E0%B8%A9%E0%B8%8E%E0%B8%A3%E0%B9%8C%E0%B8%98%E0%B8%B2%E0%B8%99%E0%B8%B5
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%AA%E0%B8%A1%E0%B9%80%E0%B8%94%E0%B9%87%E0%B8%88%E0%B8%9E%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B9%80%E0%B8%88%E0%B9%89%E0%B8%B2%E0%B8%9B%E0%B8%A3%E0%B8%B2%E0%B8%AA%E0%B8%B2%E0%B8%97%E0%B8%97%E0%B8%AD%E0%B8%87
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%AA%E0%B8%A1%E0%B9%80%E0%B8%94%E0%B9%87%E0%B8%88%E0%B8%9E%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B9%80%E0%B8%88%E0%B9%89%E0%B8%B2%E0%B8%9B%E0%B8%A3%E0%B8%B2%E0%B8%AA%E0%B8%B2%E0%B8%97%E0%B8%97%E0%B8%AD%E0%B8%87
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%81%E0%B8%A3%E0%B8%B8%E0%B8%87%E0%B8%A8%E0%B8%A3%E0%B8%B5%E0%B8%AD%E0%B8%A2%E0%B8%B8%E0%B8%98%E0%B8%A2%E0%B8%B2
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%AA%E0%B8%A1%E0%B9%80%E0%B8%94%E0%B9%87%E0%B8%88%E0%B8%9E%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B8%99%E0%B8%B2%E0%B8%A3%E0%B8%B2%E0%B8%A2%E0%B8%93%E0%B9%8C%E0%B8%A1%E0%B8%AB%E0%B8%B2%E0%B8%A3%E0%B8%B2%E0%B8%8A


           วารสาร มจร กาญจนปรทิรรศน ์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – เมษายน 2565)  

 18 

โหราธิบดี และมีรับสั่งให้พระมหาราชครูฟ้ืนฟูการเล่นหนัง (หนังใหญ่) อันเป็นของเก่าแก่ขึ้นใหม่ ดังปรากฏใน
สมุทรโฆษค าฉันท์ว่า (ชลดา เรืองรักษ์ลิขิต, 2560; สันติ แซ่เล้า, 2556) 

ไหว้เทพยดาอา-  รักษ์ทั่วทิศาดร 
ขอสวัสดิขอพร  ลุแก่ใจดั่งใจหวัง 
ทนายผู้คอยความ  เร่งตามไต้ส่องเบื องหลัง 
จงเรืองจ้ารัสทั ง  ทิศาภาคทุกพาย 
จงแจ้งจ้าหลักภาพ  อันยงยิ่งด้วยลวดลาย 
ให้เห็นแก่ทั งหลาย  ทวยจะดูจงดูดี 

ในสมัยรัตนโกสินทร์ปรากฏหลักฐานในการแสดงหนังใหญ่ ตั้งแต่สมัยสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลก
มหาราช รัชกาลที่ 1 (พ.ศ. 2280-2352 รวม 27 ปี) พระองค์ทรงพระราชนิพนธ์บทละครเรื่องอิเหนาเพ่ือใช้
แสดงเพิ่มขึ้นจากเรือ่งรามเกียรติ์ สมัยสมเด็จพระพุทธเลิศหล้านภาลัย รัชกาลที่ 2 (พ.ศ. 2310-2367 รวม 15 
ปี) มีหลักฐานการสร้างตัวหนังใหญ่และบทวรรณคดีที่ใช้ในเรื่องรามเกียรติ์ ใช้แสดงหนังใหญ่ชุดพระนครไหว 
ซึ่งต่อมาได้มีการน ามาเก็บไว้ ณ โรงละครแห่งชาติหลังเก่า แต่ถูกไฟไหม้เกือบหมด  สมัยสมเด็จพระ
จุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว รัชกาลที่ 5 (พ.ศ. 2396-2453 รวม 42 ปี) พบการท าหนังใหญ่ ได้แก่ หนังใหญ่วัดสว่าง
อารมณ์ จังหวัดสิงห์บุรี (ยุทธนา อัมระรงค์ , 2559; อนุกูล โรจนสุขสมบูรณ์, 2542) และหนังใหญ่วัดขนอน 
จังหวัดราชบุรี (วิภาภรณ์ อรุณปลอด, 2561; เปรมรัศมี ธรรมรัตน์ และธีรศักดิ์ อุ่นอารมย์เลิศ, 2553) และวัด
บ้านดอน จังหวัดระยอง (พันพัสสา ธูปเทียน, 2558; รัตนพล ชื่นค้า, 2558; วราภรณ์ บุญประสิทธิ์, 2557) 

หนังใหญ่เป็นการแสดงที่น าศิลปะแขนงต่าง ๆ ได้แก่ หัตถศิลป์ นาฏศิลป์ คีตศิลป์ ดุริยางคศิลป์และ
วรรณศิลป์มาผสมผสานกันให้สอดคล้อง เหมาะสม เกิดความบันเทิงแก่ผู้ชม อันแสดงให้เห็นอัจฉริยภาพ
ทางด้านการแสดงของบรรพบุรุษของศิลปินไทย เอกลักษณ์ที่เชิดหน้าชูตาของหนังใหญ่ในขณะนี้ คือ ความ
เก่าแก่ ความสวยงามของตัวหนัง ซึ่งจะได้แนะน าให้ทราบถึงกรรมวิธีในการท ารูปหนังในเชิงวิทยาศาสตร์ 
หัตถกรรมและจิตรกรรม ตัวหนังใหญ่เกิดจากการน าหนังสัตว์ที่ตายแล้วฉลุเป็นภาพและลวดลาย ใช้สีระบาย
เพ่ือให้เกิดความสวยงาม หนังใหญ่แต่ละตัวแกะฉลุลายตามเนื้อเรื่องที่แสดง เป็นตัวละครที่มีอยู่ในเรื่องเป็น
ภาพฉากต้นไม้ ภูเขา ป่า สระน้ า ปราสาท ยานพาหนะ ตัวละคร ภาพการต่อสู้ แต่ละตอนของเรื่องมีตัวหนัง
ใหญ่เป็นภาพตัวหนังบรรยายกิริยาอาการคล้ายภาพสไลด์ที่ใช้บรรยายประกอบการอภิปรายเรื่องราวต่าง ๆ 
  โอกาสหรือเวลาที่แสดงหนังใหญ่นับเป็นมหรสพที่ชาวไทยน ามาแสดงกันนานหลายร้อยปี ดังปรากฏ
หลักในสมัยอยุธยา ในช่วงรัชสมัยสมเด็จพระรามาธิบดีที่ 1 (พระเจ้าอู่ทอง) ปรากฎหลักฐานในกฎมณเฑียร
บาลเป็นหนังสือเกิดขึ้นในปี พ.ศ. 1901 ได้บ่งบอกเก้ียวกับการแสดงหนังใหญ่ไว้ว่า เป็นมหรสพที่ขึ้นหน้าขึ้นตา
ของไทยในสมัยนั้น ล่วงมาในสมัยสมเด็จพระบรมไตรโลกนาถมีหลักฐานเกี่ยวกับหนังใหญ่ในกฎมณเฑียรบาล 
พ.ศ. 2001 จนกระทั่งสมัยสมเด็จพระนารายณ์มหาราช มีหลักฐานปรากฏมีพระบรมราชโองการโปรดเกล้าฯ 
ให้พระมหาราชครูแต่งเรื่องสมุทรโฆษชาดกค าฉันท์ขึ้นเพ่ือเล่นหนังเพ่ิมเติมจากเรื่องที่เล่นกันมาแต่ก่อน ดัง
ปรากฏไว้ในแผนกหนังสือสมุทรโฆษค าฉันท์ (สันติ แซ่เล้า, 2556) แต่ไม่ปรากฏหลักฐานว่า เป็นวัฒนธรรมของ
ใคร เพราะการแสดงชนิดเดียวกันนี้เผยแพร่อยู่ในทวีปเอเชีย นับตั้งแต่วัฒนธรรมอินเดียและวัฒนธรรมจาก
อาณาจักรศรีวิชัย การแสดงหนังใหญ่ยังคงนิยมแสดงกันอย่างต่อเนื่องมาถึงสมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้น รัชสมัย
พระบาทสมเด็จพระพุทธเลิศหล้านภาลัย รัชกาลที่ 2 มีช่างฝีมือแกะตัวหนังใหญ่ได้สวยงาม วิจิตรบรรจง มี
สีสันสวยงามตระการตา เฉพาะชุดพระนครไหว หนังชุดนี้ถูกไฟไหม้ พ.ศ. 2503 การแสดงหนังใหญ่เป็นมหรสพ

https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%AB%E0%B8%99%E0%B8%B1%E0%B8%87%E0%B9%83%E0%B8%AB%E0%B8%8D%E0%B9%88
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%AA%E0%B8%A1%E0%B8%B8%E0%B8%97%E0%B8%A3%E0%B9%82%E0%B8%86%E0%B8%A9%E0%B8%84%E0%B8%B3%E0%B8%89%E0%B8%B1%E0%B8%99%E0%B8%97%E0%B9%8C


 Journal of MCU Kanchana Review Vol. 2 No. 1 (January – April 2022) 

 19 

ที่เล่นในตอนกลางคืน อุปกรณ์ที่ใช้แสดงมีตัวหนัง ผู้เชิด คณะผู้เล่นวงมโหรีปี่พาทย์ ผู้ร้อง ผู้พากย์ที่นิยมแสดง
มากที่สุด คือ เรื่องรามเกียรติ์ โดยเลือกตอนใดตอนหนึ่งเช่นเดียวกับการแสดงโขน 

ในการแสดงหนังใหญ่จะมีอุปกรณ์และวิธีการเล่น ได้แก่ แผ่นหนัง เขม่าก้นหม้อหรือเถ้าจากกาบ
มะพร้าว น้ าข้าว ใบฟักข้าว สิ่ว มุก สีธรรมชาติ ไม้ไผ่ วิธีการเล่น หนังใหญ่ อันประกอบด้วย  

1. ตัวหนัง หมายถึง ตัวหนังที่เกาะฉลุรายตามท้องเรื่องที่ก าหนด ใช้ช่างฝีมือแกะสลักลวดลายเชิง
จิตรกรรมอันวิจิตรบรรจง  

2. ดนตรีประกอบ เป็นการรวมของการแสดงดนตรีวงใหญ่ วงมโหรีปี่พาทย์ ด้วยการบรรเลงทั้งบทร้อง 
บทพากย์ บทเจรจา 

3. คนเชิด อันเป็นศิลปะการแสดงนาฎศิลป์ชั้นสูง ท่วงท่าการเชิดประกอบบทพากย์ บทร้องต้อง
ด าเนินไปอย่างมีลีลาที่จะให้ผู้ชมบังเกิดจินตภาพคล้อยตามอย่างเพลิดเพลินสนุกสนาน 
 ในฐานะที่ผู้เขียนมีประสบการณ์เคยดูหนังใหญ่หรือศิลปะเกี่ยวกับการเชิดการชักมาบ้าง ท าให้เห็นว่า 
หนังใหญ่ในปัจจุบันยังมีอยู่ตามวัด และพระสงฆ์เป็นผู้มีบทบาทในการอนุรักษ์ไว้ในฐานะที่เป็นมรดกของ
ประเทศชาติ จากประสบการณ์เคยไปวัดบ้านดอน จังหวัดระยอง วัดสว่างอารมณ์ จังหวัดสิงห์บุรี (สุพาดา สิริ
กุตตา, 2557) และหนังใหญ่วัดขนอน จังหวัดราชบุรี ตามข้อมูลที่ได้ศึกษานี้   
 ในการอนุรักษ์มรดกทางวัฒนธรรมหนังใหญ่ในฐานะเป็นภูมิปัญญา เป็นมรดกของช่วงเวลา และเป็น
คุณค่าในเรื่องการแสดงในอดีต อาจท าให้เห็นว่า หนังใหญ่เป็นมหรสพเก่าแก่ที่น ามาจากประเทศอินเดีย เป็น
ต้นแบบของการเล่นโขนในปัจจุบัน เข้ามาในไทยตั้งแต่สมัยอาณาจักรศรีวิชัย ตัวหนังใหญ่แกะสลักจากหนังวัว 
หรือหนังควาย น ามาฉลุเป็นรูปตัวละครเรื่องรามเกียรติ์ จากหนังที่มีตัวละครเล็ก ๆ ได้เพ่ิมปราสาท พระราชวัง 
ต้นไม้ ป่าไมเ้ข้าไป เพ่ือให้สามารถเล่นจบภายในตอนเดียว จึงท าให้แผ่นหนังใหญ่ขึ้นมาก จึงเรียกว่า หนังใหญ่  
กระทั่งเผยแพร่สู่พระราชส านักของไทย เมื่อปี พ.ศ. 2001 ประมาณ 500 กว่าปีมาแล้ว ตรงกับสมัยของสมเด็จ
พระบรมไตรโลกนาถ (พ.ศ. 1991-2031) สมัยกรุงศรีอยุธยา แล้วเป็นที่นิยมของคนชั้นสูง เล่นในงานของ
พระมหากษัตริย์ เช่น งานฉลองพระราชสมภพ ก่อนจะมาสู่ชาวบ้านหรือชุมชน  

ในส่วนของวัดขนอนเป็นชุมชนหนึ่งที่ได้รับการเผยแพร่มาในสมัยรัชกาลที่ 5 โดยผู้ที่ริเริ่มในสมัยนั้น 
คือ หลวงปู่กล่อม หรือพระครูศรัทธาสุนทร (พ.ศ. 2391-2485 อายุ 94 ปี 72 พรรษา) โดยหนังใหญ่ชุดแรก 
คือ ชุดหนุมานถวายแหวน ปัจจุบันสร้างรวมทั้งหมด 9 ชุด 313 ตัว ซึ่งถือเป็นสมบัติของวัดที่ได้ร่วมสืบทอดมา
และส่งต่อเนื่องมาจนกระทั่งปัจจุบัน   

 

   
ภาพที่ 2 ผู้ริเริ่มหนังใหญ่วัดขนอน "หลวงปู่กล่อม" (พระครูศรัทธาสนุทร)  

และการอนรุักษ์สืบสาน โดยพระครูพิทักษ์ศิลปาคม (สารานุกรมพระเครื่องลุ่มน้ าแม่กลอง, 2563) 

  



           วารสาร มจร กาญจนปรทิรรศน ์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – เมษายน 2565)  

 20 

 งานศิลปะในหนังใหญ่ 

หนังใหญ่เป็นสมบัติทางวัฒนธรรมไทย ซึ่งได้รับการยกย่องว่า เป็นการแสดงชั้นสูง เป็นการแสดงที่รวม
ศิลปะที่ทรงคุณค่าหลายแขนง ได้แก่ ด้านศิลปะการออกแบบลวดลายไทยเชิงจิตรกรรมที่มีความวิจิตรบรรจง 
ผสมกับฝีมือช่างแกะสลักท่ีประณีต เมื่อแสดงจะน าศิลปะทางนาฏศิลปะการละครที่เคลื่อนไหวอย่างได้อารมณ์ 
ตามเนื้อเรื่อง ประกอบกับบทพากย์ บทเจรจา บทขับร้อง ดนตรีปี่พาทย์ ท าให้เกิดความเข้าใจในเรื่องราว และ
ให้อรรถรสทางศิลปะแก่ผู้ชมได้อย่างสมบูรณ์ การแสดงหนังใหญ่จึงมีคุณค่าทางศิลปะสูง และแสดงถึง
อัจฉริยภาพของบรรพบุรุษไทยได้เป็นอย่างดี 
 จากค าบอกเล่าของเจ้าอาวาสวัดขนอน ท าให้ทราบความหมายของค าต่อไปนี้  
 1. หัตถศิลป์ หมายถึง งานฝีมือ งานช่าง ที่ผ่านกระบวนการแกะสลักหนัง   
 2. คีตศิลป์ หมายถึง ศิลปะที่มาพร้อมกับดนตรี กล่าวคือ หนังใหญ่ต้องมีดนตรีปีพาทย์ประกอบเพ่ือให้
ได้รสการแสดงท่วงท่า มีจังหวะเชิด ในขณะที่ผู้พากย์จะพูดค าว่า เชิด นัยหนึ่ง คือ การให้จังหวะเพ่ือสอด
ประสานดนตรีเข้าไปให้ได้อรรถรส  

3. วรรณศิลป์ว่าด้วยวรรรณกรรมหรือการเล่าเรื่อง หนังใหญ่สะท้อนเรื่องรามเกียรติ์ ซึ่งเป็น
วรรณกรรมที่มาพร้อมกับความเชื่อในสังคมไทยที่ได้รับอิทธิพลจากอินเดียที่ผสมด้วยการเล่าเรื่องอย่างเป็น
ระบบและก่อให้เกิดคุณค่าทางวรรณศิลป์   

4. นาฎศิลป์ การร่ายร า ท่าประกอบ เมื่อเข้าไปสังเกตจะเห็นว่า นักแสดง นอกเหนือจากการเชิดหนัง
แล้ว จะต้องแสดงท่าทางประกอบประหนึ่งหนังมีชีวิตพร้อมจะถ่ายทอดเล่าเรื่องให้เห็นความเคลื่อนไหว และ
ขยับเคลื่อนไปข้างหน้าของตัวหนังอย่างเห็นได้ชัดเจน  

5. ดุริยางคศิลป์ ดุริยางค์หรือเครือ่งดนตรี ซึ่งมคีวามหมายในแง่ของเครื่องสีตีเป่าที่มนุษย์สร้างขึ้น อัน
สื่อถึงการร้องเพลงหรือจังหวะลีลาของชีวิต 

6. วาทศิลป์ หนังใหญ่ไม่สามารถที่จะเล่าเรื่องตัวเองได้ ต้องมีคนพากย์หรือคนให้ความหมายของเรื่อง
หรือการเล่าเรื่องหนังใหญ่ ดังนั้น การพากย์หรือการให้เสียงประกอบจึงเป็นความโดดเด่นและมีความส าคัญอีก
ประการหนึ่งของหนังใหญ่  

ยุทธนา อัมระรงค์ (2559: 75-99) ได้วิจัยเรื่องเปรียบเทียบรูปแบบและองค์ประกอบการแสดงหนัง
ใหญ่ แบบราชส้านักและแบบพื นบ้าน ซ่ึงสะท้อนผลการศึกษาออกมาในรูปแบบของการเปรียบเทียบที่ว่า  

“...การแสดงหนังใหญ่แบบราชส้านักที่สืบทอดมายังกรมศิลปากร และแบบพื นบ้าน ตาม
รูปแบบของคณะหนังใหญ่วัดขนอน จังหวัดราชบุรี...มีลักษณะที่แตกต่างกัน ได้แก่ 1) การ
คัดเลือกคนเชิด กรมศิลปากรคัดเลือกจากข้าราชการ ส่วนวัดขนอนคัดเลือกเยาวชนในท้องถิ่น 
2) ท่าเต้นและการเชิดหนัง กรมศิลปากรใช้ท่าเต้นที่สืบทอดมาจากกรมมหรสพ เน้นการใช้
หน้าหนัง มีหลักการเชิดคล้ายกับการแสดงโขน ส่วนวัดขนอนใช้ท่าเต้นที่สืบทอดกันในท้องถิ่น 
ซึ่งมีลีลาเฉพาะ 3) ดนตรีประกอบการแสดง ใช้วงปี่พาทย์ไม้แข็งเช่นเดียวกัน แต่กรมศิลปากร
มีเครื่องดนตรีพิเศษ 3 ประเภท คือ ปี่กลาง โกร่ง และกลองติ๋ง ส่วนวัดขนอนใช้ปี่ในและโกร่ง 
แต่ไม่ใช้กลองตึง 4) เครื่องแต่งกายของคนเชิดมีลักษณะคล้ายกัน แต่วัดขนอนไม่สวมหมวกหู
กระต่าย 5) เครื่องแต่งกายของคนพากย์-เจรจา กรมศิลปากรสวมชุดราชปะแตน ส่วนวัด
ขนอนแต่งกายเช่นเดียวกับคนเชิด 6) การพากย์-เจรจา กรมศิลปากรแบ่งหน้าที่กันพากย์ตาม
บทบาท มีแบบแผนและด้าเนินเรื่องช้า ส่วนวัดขนอนจะมีลีลาท้องถิ่น  ด้าเนินเรื่องเร็ว คน
พากย์-เจรจาต้องพากย์ได้ทุกบทบาท 7) ทิศทางในการแสดงตรงกันข้ามกัน 8) กรมศิลปากร



 Journal of MCU Kanchana Review Vol. 2 No. 1 (January – April 2022) 

 21 

ไม่มีมีผู้ก้ากับการแสดง ส่วนวัดขนอนมีผู้จัดหนังท้าหน้าที่คล้ายผู้ก้ากับการแสดง จากการ
เปรียบเทียบสามารถสรุปได้ว่า องค์ประกอบหลักของการแสดง เช่น ตัวหนัง รูปแบบการ
แสดงไม่ควรเปลี่ยนแปลง ส่วนองค์ประกอบอ่ืน ๆ เช่น จอ การให้แสง ดนตรี เครื่องแต่งกาย 
สามารถเปลี่ยนแปลงได้ตามยุคสมัย…”  

 แนวทางการอนุรักษ์ศิลปวัฒนธรรมของวัดในพระพุทธศาสนา 

พระครูพิทักษ์ศิลปาคม (นุชิต วชิรวุฑฺโฒ) เจ้าอาวาสและผู้สืบสานหนังใหญ่วัดขนอนให้ข้อมูลใน
การศึกษาดูงานว่า หลังจากสมเด็จพระกนิษฐาธิราชเจ้า กรมสมเด็จพระเทพรัตนราชสุดาฯ สยามบรมราช
กุมารี ทรงเห็นคุณค่าของศิลปะการแสดงหนังใหญ่จึงมีพระราชด าริให้ทางวัดช่วยอนุรักษ์หนังใหญ่ทั้ง 313 ตัว
ไว้ โดยมีมหาวิทยาลัยศิลปากรเป็นผู้สนองพระราชด าริสร้างหนังใหญ่ชุดใหม่แทน และพระราชทานให้ทางวัด
ขนอนสามารถน าไปใช้ในการแสดงต่อไป โดยทางวัดได้จัดท าพิพิธภัณฑ์หนังใหญ่วัดขนอนขึ้นเพ่ือเป็นแหล่ง
ศึกษาเรียนรู้ให้แก่ผู้ที่สนใจเข้ามาศึกษาหนังใหญ่ ที่ส าคัญทางวัดได้ฝึกการสอนให้แก่เยาวชน คนในพ้ืนที่ได้มี
โอกาสเข้ามาเรียนรู้และเป็นส่วนหนึ่งของคณะเชิดหนังใหญ่วัดขนอน จนได้รับรางวัลจากองค์กรการศึกษา
วิทยาศาสตร์และวัฒนธรรมแห่งสหประชาชาติหรือยูเนสโก (UNESCO) โดยยกย่องให้เป็น 1 ใน 6 ชุมชนดีเด่น
ของโลกท่ีมีผลงานในการอนุรักษ์ฟ้ืนฟูมรดกวัฒนธรรมเชิงนามธรรม และปี พ.ศ. 2553 ได้รับรางวัล Thailand 
Tourisms Award ในด้านการท่องเที่ยวเชิงอนุรักษ์ด้านศิลปวัฒนธรรมของการท่องเที่ยวแห่งประเทศไทย 
(ททท.) ส่วนการท่องเที่ยวภาคกลางเองก็ได้พยายามผลักดันให้วัดขนอนเป็นแหล่งศึกษาเรียนรู้ศิลปะหนังใหญ่
อย่างสมบูรณ์ 

ส าหรับแนวทางในการอนุรักษ์ ทางวัดขนอนได้รับอาสาสมัครผู้ที่มีความตั้งใจ ใจรักและศรัทธาใน
ศิลปะการแสดงหนังใหญ่เข้ามาฝึกหัดกับทางวัด ส่วนมากเป็นคนในพ้ืนทีเ่พราะสะดวกในการเดินทางและความ
ต่อเนื่องของการฝึกสอน โดยมีวิทยากรที่มีความรู้ความสามารถหรือปราชญ์ชาวบ้านที่มีความรู้ ความช านาญ 
มาถ่ายทอดศิลปวัฒนธรรมให้ผู้ที่สนใจหรือเยาวชน ซึ่งเป็นการร่วมสืบสานวัฒนธรรมอันเก่าแก่ของชาติที่นับวัน
จะถูกลืมเลือนนี้ให้คงอยู่สืบไป สมาชิกคณะหนังใหญ่วัดขนอนมีทั้งหมด 40-50 คน โดยจัดการเรียนการสอน
ส าหรับเด็กเยาวชนและสมาชิกใหมใ่นช่วงหลังเลิกเรียนทุกวัน และชุดใหญ่จะใช้วันศุกร์และวันเสาร์ในช่วงเวลา
กลางคืนในการฝึกสอน ส่วนดนตรีไทยมีการสอนทุกวัน  

แนวคิดในการสืบทอดมรดกอันทรงคุณค่าทางด้านวัฒนธรรมให้คงอยู่สืบไป จึงได้ร่วมกันจัดงาน
เทศกาลหนังใหญ่วัดขนอนขึ้น โดยเริ่มจัดครั้งแรกในปี พ.ศ. 2549 เรื่อยมา และในปีนี้เป็นเทศกาลหนังใหญ่วัด
ขนอน ครั้งที่ 7 ซึ่งได้จัดขึ้นไปแล้วเมื่อช่วงวันสงกรานต์ที่ผ่านมาที่ลานกลางแจ้งวัดขนอน ต าบลสร้อยฟ้า 
อ าเภอโพธาราม จังหวัดราชบุรี ด้วยการสนับสนุนจากจังหวัดราชบุรี วัฒนธรรมจังหวัด การท่องเที่ยวแห่ง
ประเทศไทย ส านักงานเพชรบุรี อ าเภอโพธาราม องค์การบริหารส่วนต าบลสร้อยฟ้า ส านักงานกองทุน
สนับสนุนการสร้างเสริมสุขภาพ (สสส.) และวัดขนอน  

โดยหนังใหญ่วัดขนอนมีนักท่องเที่ยวและผู้ที่สนใจชมแผ่นหนังวัวฉลุลาย พาย้อนไปดูวัฒนธรรมแบบ
ดั้งเดิม ถ่ายทอดการด าเนินชีวิตตามวิถีของชาวไทยโบราณ และมีการละเล่นและศิลปะแขนงต่าง ๆ อาทิ การ
เล่นหนังใหญ่แบบโบราณด้วยการเผากะลาเล่นไฟ ใช้แสงไฟจากกะลาในการแสดง และการแสดงวัฒนธรรม 4 
ภาค อาทิ โขนล้านนา การแสดงหุ่นละครเล็ก หุ่นคน หุ่นกระบอก ดิเกร์ฮูลู หนังตะลุงจากภาคใต้ ลิเกย้อนยุค 
ฯลฯ นอกจากนี้ ยังมีการแสดงศิลปะด้านงานฝีมือจากกลุ่มคนราชบุรี เช่น ช่างสิบหมู่ การปั้นหัวโขน การปั้น
ปูน การแกะสลักไม้ การปั้นโอ่ง ซึ่งผู้เข้าร่วมงานสามารถเลือกซื้อสินค้าไว้เป็นที่ระลึกได้  



           วารสาร มจร กาญจนปรทิรรศน ์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – เมษายน 2565)  

 22 

จากแนวทางที่เกิดขึ้นอาจถอดความแนวทางในการอนุรักษ์เกิดขึ้นจากภาคส่วนต่าง ๆ ได้เข้ามามีส่วน
ในการสนับสนุนและการอาศัยทุนเดิมที่มีอยู่ก่อนแล้วให้เป็นทุนในการอนุรักษ์ซึ่งจ าแนกได้ ดังนี้  
 1. การมีส่วนร่วมของภาครัฐ การที่พระวัดมีทุนทางวัตถุ คือ ตัวหนัง และองค์ความรู้เฉพาะอยู่แล้ว
หน่วยงานภาครัฐ มหาวิทยาลัยได้เข้ามามีส่วนสนับสนุนและส่งเสริมให้เกิดการศึกษาและสะท้อนออกมาเป็น
องค์ความรู้และแนวทางดังปรากฏท าให้เห็นพัฒนการด้านการการอนุรักษ์อย่างเป็นระบบ  
 2. การจัดการและบริหารอย่างเป็นระบบ หมายถึง สร้างระบบในการบริหารตัวหนัง การจัดแสดง 
และองค์ประกอบเกี่ยวกับตัวหนังให้ชัดเจนมายิ่งขึ้น เช่น การอนุรักษ์ในส่วนตัวหนังที่จะต้องส่งเสริมให้มีการ
สืบต่อเรียนรู้และอธิบายได้ รวมทั้งตอก ตัดและอ่ืน ๆ ท าให้เกิดวิธีการที่เป็นแนวทางในการบริหารตัวหนังได้  
 3. การปลูกจิตส านึกให้เห็นความส าคัญของศิลปะวัฒนธรรม หมายถึง ส่งเสริมให้เยาวชนเห็นคุณค่า
และความส าคัญของการประดิษฐ์ท าตัวหนังเพ่ือประโยชน์ต่อการสืบสานและรักษาวิถีวัฒนธรรมผ่านหนังใหญ่ 
ดังที่มีนักเรียนและเยาวชนซึ่งได้มาเรียนรู้และฝึกหัดสืบทอดเรียนรู้การเชิดตัวหนัง ตอกหนังและเป็นส่วนหนึ่ง
ของการอนุรักษ์กับทางวัดขนอน โดยพระครูพิทักษ์ศิลปาคมเป็นผู้ด าเนินการขับเคลื่อนกิจกรรมดังกล่าว   
 4. การสืบทอด สืบสานและส่งต่ออย่างเป็นระบบ หมายถึง จากการสังเกตและมีส่วนร่วมกับวัดท าให้
เห็นทิศทางการบริหารอย่างเป็นระบบที่จะก่อให้เกิดการบริหารศิลปวัฒนธรรมอย่างเป็นระบบภายใต้แนวทาง
และการจัดการอย่างเป็นระบบ 
 5. การสร้างมูลค่าเพ่ิมทางวัฒนธรรม หมายถึง การจัดพิพิธภัณฑ์เพ่ือแสดงตัวหนังให้นักท่องเที่ยวได้
เข้าชม การจัดแสดงเชิดตัวหนังตามรอบที่นักท่องเที่ยวได้เข้าชม การสร้างตัวหนังเพ่ือจัดจ าหน่ายเป็นที่ระลึก 
การจัดสร้างตลาดสินค้าชุมชนภายในวัดขนอน ผสมรวมกับการแสดงทางวัฒนธรรมการแต่งกาย ในทุกวันเสาร์
และวันอาทิตย์ และสามารถสร้างค่านิยมร่วมในชุมชนกับการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม จึงท าให้คนที่มาวัดขนอน
ได้ชมและศึกษาหนังใหญ่วัดขนอน ชิมซื้ออาหารพ้ืนบ้าน ชมการแสดงที่ทางวัดจัดแสดงภายใต้กรอบการ
ท่องเที่ยวและการอนุรักษ์ เป็นต้น  
 

 
ภาพที่ 3 การศึกษาดูงานของนิสิตสาขาวิชาการจดัการเชิงพุทธ  

 (ถ่ายภาพโดยผู้เขียน เมื่อวันที่ 6 เมษายน พ.ศ. 2561) 
 

ส าหรับสิ่งที่ควรเกิดขึ้นในการอนุรักษ์ คือ การท าให้หนังใหญ่กลับมามีชีวิต มีศูนย์การเรียนรู้และถูก
สืบสานศึกษาจากคนสู่คน จากรุ่นสู่รุ่น จากกิจกรรมสู่กิจกรรม ดังปรากฏในงานวิจัยเรื่องการจัดการเรียนรู้เพ่ือ



 Journal of MCU Kanchana Review Vol. 2 No. 1 (January – April 2022) 

 23 

ส่งเสริมศักยภาพของกลุ่มเป้าหมายเฉพาะในหมู่บ้านคลองโยง ต้าบลคลองโยง อ้าเภอพุทธมณฑล จังหวัด
นครปฐม (ศิริณา จิตต์จรัส และจิตตรา มาคะผล, 2556: 189-192) ที่ใช้การศึกษาดูงานและวิจัยอันเป็น
เครื่องมือในการอนุรักษ์ดังปรากฏในงานวิจัยที่ว่า  

“...นักวิจัยน้อยเรียงร้อยภูมิปัญญาท้องถิ่น ผู้เฒ่าเล่าขาน ลูกหลานเรียนรู้ เชิดชูบ้านมะเกลือ 
เด็กพาเดิน เพลิดเพลินเรียนรู้สิ่งดี ๆ ที่มีอยู่ และจัดทัศนศึกษาที่วัดขนอน (หนังใหญ่) 
พิพิธภัณฑ์วัดม่วง และพิพิธภัณฑ์หุ่นขี ผึ งสยาม...”  

การท าให้หนังใหญ่ถูกสืบสาน มีชีวิตและถูกจดจ าผ่านช่วงเวลาต้องอาศัยความพยายามและความ
หลากหลายในการบริหารจัดการในองค์รวม โดยมีเป้าหมายสร้างองค์ความรู้ กระจายองค์ความรู้ในแนวทาง
ของการอนุรักษ์ ประหนึ่งท าให้มีชีวิตกลับมาอีกครั้งหนึ่ง ดังปรากฏในงานวิจัยของสันติ แซ่เล้า (2556) เรื่อง
โครงการเสนอแนะการออกแบบภายในหอภาพยนต์ (องค์การมหาชน) ภายใต้แนวความคิดการศึกษาภูมิ
ปัญญาหนังใหญ่ วัดขนอน จังหวัดราชบุรี ที่ศึกษาภูมิปัญญาของหนังใหญ่วัดขนอน จังหวัดราชบุรี เพ่ือน ามา
ประยุกต์เป็นช่องทางการปรับปรุงออกแบบสภาพแวดล้อมภายในอาคารหอภาพยนตร์ (องค์กรมหาชน) ที่
เสมือนน าภูมิปัญญาที่มีมาใช้ประยุกต์ อีกนัยหนึ่งถูกศึกษาและน ามาต่อยอด รวมทั้งบอกถึงที่มา ท าให้หนัง
ใหญ่ถูกสืบสานในอีกมิตินอกเหนือจากตัวหนังและการแสดงหนัง ดังนั้น องค์ประกอบเหล่านี้จะเป็นส่วนส าคัญ
ในการอนุรักษ์สืบทอดด้วยเช่นกัน  

 ทิศทางและความอยูร่อดของศิลปะในหนังใหญ่ 

 หากเข้าใจเกี่ยวกับความเป็นศิลปะ จะเห็นว่า ศิลปะมีพัฒนาการในตัวเอง หมายถึง การปรับตนเองให้
สอดคล้องกับช่วงเวลา สอดคล้องกับสมัยกาล รวมถึงการประยุกต์ให้สอดคล้อง จากการไปศึกษาดูงานหนัง
ใหญ่มีพัฒนาการปรับตัวเองภายใต้ความเปลี่ยนแปลง อาจจะมีการน าเทคนิคการเล่าเรื่อง การผสมดนตรี รวม
ไปถึงการผสมผสานระหว่างเรื่องที่สอดคล้องกับความเป็นท้องถิ่น ดังกรณีปรากฏในตระกูลประเภทหนังตะลุง 
ที่ผสมผสานกับความเป็นพ้ืนบ้าน ท้องถิ่นและเทคนิคการเล่าเรื่องที่ผสมผสานไปกับความเป็นสมาชิกของคน
นั้น (รณชัย รัตนเศรษฐ, 2560)  หรือกรณีหนังปโมทัย (หนังตะลุงอีสาน) ทางภาคอีสาน ก็มีการผสมผสานกับ
แนวคิดและผลเชิงประจักษ์ท่ีเกิดข้ึนเกี่ยวกับความเป็นหนัง 
 แนวคิดเรื่องอนุรักษ์ปรากฏในงานวิจัยเรื่องหนังใหญ่วัดขนอน: ภูมิหลัง สภาพการณ์ และการสืบสาน
มรดกทางวัฒนธรรม” (วิภาภรณ์ อรุณปลอด, 2561: 210-222) ที่สะท้อนคิดในเรื่องการอนุรักษ์ในงานวิจัยไว้
ว่า  

 “...หนังใหญ่วัดขนอน ชุมชนที่ปลูกฝังให้เยาวชนในชุมนุมมีความรักและรักษา อนุรักษ์สิ่งที่มี
ค่าของชุมชน ซึ่งเป็นสมบัติทางวัฒนธรรมไทยที่ได้รับการยกย่องว่า เป็นศิลปะการแสดงชั นสูง 
โดยศึกษาความหมายของหนังใหญ่ การเข้ามาของหนังใหญ่ การท้าหนังใหญ่วัดขนอน 
ขั นตอนการท้าหนังใหญ่ของอดีตและปัจจุบัน ความเชื่อและการสืบสานต่อของชุมชน ดังนั น
จึงพบว่า ชุมชนวัดขนอนมีการให้ความส้าคัญกับหนังใหญ่ โดยการดูแลของวัดและการ
เชื่อมโยงของโรงเรียน รวมทั งการปลูกฝังให้เยาวชนในชุมชนมีส่วนร่วมและเรียนรู้ เช่น การท้า
หนัง การแสดง รวมทั งความเชื่อในเรื่องการบูชาครู จึงท้าให้หนังใหญ่วัดขนอนเป็นศิลปะที่
ทรงคุณค่าที่ประกอบด้วยศิลปะการออกแบบลวดลายไทย ความประณีตของฝีมือช่าง
แกะสลัก ศิลปะทางนาฏศิลป์ รวมทั งบทพากย์และการขับร้องที่ไพเราะและเป็นแหล่งอนุรักษ์
และเรียนรู้ฝึกฝนศิลปะ ทางด้านการท้าตัวหนัง การเชิดหนัง รวมทั งการแสดงและการสร้าง



           วารสาร มจร กาญจนปรทิรรศน ์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – เมษายน 2565)  

 24 

บทบาทให้คนในชุมชนได้เรียนรู้โดยการมีส่วนร่วมกับชุมชนและสืบสานเพ่ือให้หนังใหญ่เป็น
มรดกทางวัฒนธรรม...”  

ในงานวิจัยของเปรมรัศมี ธรรมรัตน์ และธีรศักดิ์ อุ่นอารมย์เลิศ (2553: 140-153) เรื่องการวิเคราะห์
คุณค่าและการด้ารงอยู่ของศิลปวัฒนธรรมพื นบ้าน: กรณีศึกษาหนังใหญ่วัดขนอน อ้าเภอโพธาราม จังหวัด
ราชบุรี ที่ศึกษาถึงการด ารงอยู่ของศิลปวัฒนธรรมพ้ืนบ้านหนังใหญ่ และน าเสนอแนวทางการสืบทอด
ศิลปวัฒนธรรมพื้นบ้านหนังใหญ่ ซึ่งผู้วิจัยได้สะท้อนผลการศึกษาไว้ว่า   

“...ศิลปวัฒนธรรมพื นบ้านหนังใหญ่วัดขนอนมีคุณค่าที่ส้าคัญ 2 ด้าน ได้แก่ มีคุณค่าต่อการ
พัฒนาบุคคลและคุณค่าต่อการพัฒนาสังคม คุณค่าต่อการพัฒนาบุคคลนั นท้าให้ผู้ที่สืบทอด
และผู้ชมการแสดงหนังใหญ่ได้รับการส่งเสริมการพัฒนาสติปัญญา การพัฒนาอารมณ์ การ
พัฒนาจิตใจ การพัฒนาร่างกาย และการปรับตัวทางสังคมท้าให้เกิดประโยชน์ต่อการด้าเนิน
ชีวิต ส่วนคุณค่าต่อการพัฒนาสังคมเป็นการส่งเสริมทางด้านการศึกษาในฐานะแหล่งเรียนรู้ที่
ส้าคัญของชุมชน ส่งเสริมด้านจริยธรรมมีการสอดแทรกข้อคิดในการประพฤติปฏิบัติตนตาม
หลักศีลธรรมรู้จักความดีความชั่ว ส่งเสริมศิลปะในแขนงต่าง  ๆ ทั งหัตถศิลป์ คีตศิลป์ 
นาฏศิลป์ วรรณศิลป์ และดุริยางคศิลป์ รวมทั งเป็นการพัฒนาทางด้านเศรษฐกิจโดยสร้าง
อาชีพและรายได้ให้แก่ชุมชน สร้างความภูมิใจและความเป็นอัตลักษณ์ของชุมชนและแสดงถึง
พลังของชุมชนที่ท้าให้เกิดกระบวนการพัฒนาด้วย ปัจจัยที่มีผลต่อการด้ารงอยู่ของ
ศิลปวัฒนธรรมพื นบ้านหนังใหญ่วัดขนอน ได้แก่ การเรียนรู้และการถ่ายทอดความรู้
ศิลปวัฒนธรรมพื นบ้านหนังใหญ่ภายในชุมชน มีการปรับตัวทางสังคมทั งรูปแบบการถ่ายทอด
ความรู้ และการแสดง ชุมชนมีการปฏิสัมพันธ์ ร่วมกันเห็นคุณค่าความส้าคัญของ
ศิลปวัฒนธรรมพื นบ้านหนังใหญ่เกิดความร่วมมือ  มีการเผยแพร่และสร้างเครือข่าย
แลกเปลี่ยนเรียนรู้ทางวัฒนธรรม ได้รับการส่งเสริมสนับสนุนจากสังคมภายนอก หน่วยงาน
องค์กรต่าง ๆ ให้เป็นแหล่งท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมในสังคมไทย แนวทางการสืบทอด
ศิลปวัฒนธรรมพื นบ้านหนังใหญ่วัดขนอน อันท้าให้ศิลปะหนังใหญ่วัดขนอนสามารถด้ารงอยู่คู่
กับสังคมไทยอย่างยั่งยืน ได้แก่ ควรมีการสืบทอดโดยจัดตั งคณะกรรมการบริหารคณะหนัง
ใหญ่วัดขนอนในรูปแบบองค์กร รวบรวมและน้าองค์ความรู้หนังใหญ่ มาบูรณาการจัดกิจกรรม
การเรียนการสอนในสถานศึกษาจัดท้าเป็นหลักสูตรท้องถิ่นให้กับเยาวชน จัดเวทีแลกเปลี่ยน
แสดงความคิดเห็นและเพ่ิมการเผยแพร่ประชาสัมพันธ์ผ่านช่องทางสื่อต่าง ๆ เพ่ือสร้างความ
ตระหนักการอนุรักษ์ศิลปวัฒนธรรมพื นบ้านในชุมชน” 

 ดังนั้น หนังใหญ่จึงเป็นจิตวิญาณของกาลเวลาที่ถูกส่งต่อมาและปรับตัวภายใต้วิถีสังคม จนกลายเป็น
ส่วนหนึ่งของวิถีไทย ซึ่งท าหน้าที่ประดิษฐ์สร้างทั้งในส่วนของความบันเทิง วัฒนธรรรม ความเชื่อ และอัต
เอกลักษณ์ผ่านตัวหนังและการจัดแสดง วัดขนอน จังหวัดราชบุรี จึงเป็นวัดที่เข้ามาส่งเสริมการอนุรักษ์หนัง
ใหญ่ ท าให้เกิดการกลับมามีชีวิตของหนังใหญ่อีกครั้งหนึ่ง ท าให้หนังใหญ่ถูกอนุรักษ์ท าให้หนังใหญ่มาเป็นส่วน
หนึ่งของต านานให้กับท้องถิ่นในจังหวัดราชบุรี  
 หนังใหญ่ในบทความที่ยกมาศึกษานี้สะท้อนให้เห็นถึงภูมิปัญญาของคนในอดีตต่อการสร้างงานศิลปะ
ที่เชื่อมต่อจากแหล่งวัฒนธรรมอ่ืน ดังปรากฏในอินเดีย อินโดนีเซียและกัมพูชา เป็นต้น น ามาประกอบสร้าง
จนกระทั่งกลายเป็นอัตลักษณ์หนึ่งของสังคมไทย เป็นมรดกจากรุ่นสู่รุ่นผ่านการสืบต่อรักษาและส่งต่ออย่าง
เป็นระบบ ดังกรณีที่วัดขนอนได้มีการสร้างพิพิธภัณฑ์ การสอน การแกะตัวหนัง การแสดงเชิดตัวหนัง การ



 Journal of MCU Kanchana Review Vol. 2 No. 1 (January – April 2022) 

 25 

จัดสร้างโรงละครเพ่ือจัดแสดง การเปิดตลาดร้อยปีเนื่องประวัติศาสตร์ท้องถิ่นเพ่ือส่งเสริมการท่องเที่ยวที่ผสม
รวมการอนุรักษ์อยู่ด้วย โดยสามารถมาเที่ยวชมโรงหนังและพิพิธภัณฑ์ตัวหนังอายุหลายร้อยปีที่เป็นมรดกทาง
วัฒนธรรม ซึ่งท าให้เกิดการเรียนรู้ เข้าใจและเห็นความส าคัญเช่นเดียวกับผู้อนุรักษ์ที่ผ่านการศึกษา เรียนรู้ถึง
ความส าคัญของการอนุรักษ์วัฒนธรรมท้องถิ่นโดยวัดและพระสงฆ์ในพระพุทธศาสนา 

อภิปรายผลกรณีศึกษา   

จากการศึกษาสะท้อนข้อมูลเกี่ยวกับแนวทางการอนุรักษ์ศิลปวัฒนธรรมของวัดในพระพุทธศาสนา 
โดยเฉพาะกรณีศึกษาพิพิธภัณฑ์หนังใหญ่วัดขนอน จังหวัดราชบุรี ซึ่งนิยามให้เห็นได้ ดังนี้ (1) บทบาทพระสงฆ์
และวัดกับการอนุรักษ์ศิลปวัฒนธรรม (2) ศิลปวัฒนธรรมของชาติถูกสร้างกลไกให้เกิดการสืบทอดรักษาโดย
อนุชนคนรุ่นต่อรุ่น (3) หนังใหญ่สะท้อนถึงอัตลักษณ์ของชาติพันธุ์ในวิถีแบบไทย (4) ศิลปะเพ่ือความบันเทิงใน
แบบสุนทรียะท่ีผ่านการทวนสอบของช่วงเวลาจนกระทั่งปัจจุบัน (5) ค่านิยมและคุณค่าเวลาที่เปลี่ยนผ่านจาก
ช่วงหนึ่งสู่ช่วงหนึ่งจนกลายเป็นส่วนหนึ่งของสังคมไทย เป็นการรักษาสืบต่อให้กับอนุชนคนรุ่นต่อไปได้มีความรู้
ความเข้าใจต่อศิลปวัฒนธรรมแขนงนี้ ซึ่งแนวคิดที่ยกมาเป็นส่วนหนึ่งในงานศึกษาของเปรมรัศมี ธรรมรัตน์ 
และธีรศักดิ์ อุ่นอารมย์เลิศ (2553: 140-153) ในงานของพระสมุห์ดิเรก อติเรกสุโภ (งามกาละ) (2560) สันติ 
แซ่เล้า (2556) พงศ์กฤต นันทนากรณ์ (2564) รวมถึงงานของวิภาภรณ์ อรุณปลอด (2561) ได้สะท้อนผล
การศึกษาภายใต้กรอบของหนังใหญ่กับการอนุรักษ์อันเป็นสิ่งส าคัญและมีความจ าเป็นอย่างยิ่ง  

 องค์ความรู้ใหม่  

 องค์ความรู้ที่เกิดจากการศึกษาท าให้เห็นว่า พระสงฆ์ได้มีบทบาทในการอนุรักษ์ โดยมีวัดเป็นสถาน
ที่ตั้งในการท าการอนุรักษ์ และในเวลาเดียวกันวัด พระสงฆ์ ชุมชน หน่วยงานภาครัฐได้เข้าไปเป็นกลไกร่วมใน
การส่งเสริมให้เกิดทั้งในส่วนของพิพิธภัณฑ์หนังใหญ่วัดขนอน การฝึกหัดเชิดหนังใหญ่โดยวัด มีนักเรียนและ
เยาวชนเข้าไปเป็นส่วนสนับสนุน มีการจัดแสดงหรือการส่งเสริมให้เกิดการแสดงในวัดและสถานที่ต่าง ๆ ทั่ว
ประเทศ รวมไปถึงการจัดสร้างตลาดชุมชนเพ่ือชักน าให้ประชาชนเข้ามาใช้บริการศึกษาและชมศิลปวัฒนธรรม
ที่เก่ียวกับหนังใหญ่ภายในวัดและภายในชุมชนที่เกิดขึ้น ดังแผนภาพสรุปได้ ดังนี้   
 
 
 
 
 

 
ภาพที่ 4 แนวทางการอนุรักษ์หนังใหญ่ของวัดขนอน จังหวัดราชบุร ี

 

บทสรุป 

 หนังใหญ่เป็นศิลปะที่ควรอนุรักษ์และศึกษา ในฐานะที่เป็นส่วนหนึ่งของการศึกษาดูงานได้สะท้อนให้
เห็นว่า พระสงฆ์ยังคงมีบทบาทในการอนุรักษ์ศิลปวัฒนธรรม วัดและพระสงฆ์เข้ามาเป็นส่ วนหนึ่งของการ
อนุรักษ์และท าให้หนังใหญ่กลับมามีชีวิตอีกครั้ง ทั้งในส่วนของการใช้สถานที่เป็นที่อนุรักษ์ ในการเก็บตัวหนัง 
ท าเป็นพิพิธภัณฑ์จัดแสดงตัวหนัง มีการอนุรักษ์สืบสานในส่วนของการจัดแสดงฝึกหัด และท าให้หนังกลับมา

วัด พระสงฆ์ 
ชุมชน รัฐ 
ภาคีร่วม 

การอนุรักษ์
หนังใหญ่วัด

ขนอน จังหวัด
ราชบุร ี

-พิพิธภัณฑ์/การจัดแสดง/
การจัดสอนท าตัวหนัง/ท าตัว
หนังจ าหน่าย/การท่องเที่ยว/
ตลาดชุมชน/การน าไปจัด

แสดงในต่าง ๆ  



           วารสาร มจร กาญจนปรทิรรศน ์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – เมษายน 2565)  

 26 

โลดแล่นในวิถีทางวัฒนธรรม โดยมีวิถีทางศาสนา วัด พระสงฆ์และชุมชนเป็นเครื่องประคองซึ่งกันและกันไว้   
เพ่ือประโยชน์ในเชิงการอนุรักษ์สืบทอดมรดกทางวัฒนธรรมหนังใหญ่ของไทย   

เอกสารอ้างอิง  

กันทิยา ธานี และกนกศักดิ์ ธานี. (2558). แสบกธม: กระบวนการสร้างสรรค์หนังใหญ่ของชาวเสียมเรียบ 
ประเทศกัมพูชา. วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏอุบลราชธานี. 6 (2), 9-
36.  

ชลดา เรืองรักษ์ลิขิต. (2560). ลักษณะและบทบาทความส าคัญของสุรสัตถาดีในสมุทรโฆษค าฉันท์. วารสาร
มนุษยศาสตร์. 14 (1), 17-54.  

เปรมรัศมี ธรรมรัตน์ และธีรศักดิ์ อุ่นอารมย์เลิศ. ( 2553). การวิเคราะห์คุณค่าและการด ารงอยู่ของ
ศิลปวัฒนธรรมพ้ืนบ้าน: กรณีศึกษาหนังใหญ่วัดขนอน อ าเภอโพธาราม จังหวัดราชบุรี. วารสาร
ศิลปากรศึกษาศาสตร์วิจัย. 1 (2), 140-153.  

พงศ์กฤต นันทนากรณ์. (2564).  การศึกษาศักยภาพแหล่งท่องเที่ยวเชิงศิลปวัฒนธรรมจังหวัดราชบุรี 
กรณีศึกษาวัดขนอนหนังใหญ่. วารสารศิลปศาสตร์และอุตสาหกรรมบริการ. 4 (1), 168-181.  

พระสมุห์ดิเรก อติเรกสุโภ (งามกาละ). (2560). การบริหารจัดการงานสาธารณสงเคราะห์ของพระสังฆาธิการ 
ในอ้าเภอโพธาราม จังหวัดราชบุรี. สารนิพนธ์ปริญญาพุทธศาสตรมหาบัณฑิต มหาวิทยาลัยมหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย.  

พันพัสสา ธูปเทียน. (2558). หนังใหญ่ร่วมสมัยวัดบ้านดอน: อัตลักษณ์ที่ภาคภูมิและยั่งยืน. วารสารอักษร
ศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 44 (1), 135-187.  

ยุทธนา อัมระรงค์. (2559). เปรียบเทียบรูปแบบและองค์ประกอบการแสดงหนังใหญ่ แบบราชส านักและแบบ
พ้ืนบ้าน. ศิลปกรรมสาร มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 11 (2), 75-99.  

รณชัย รัตนเศรษฐ. (2560). วัฒนธรรมดนตรีกับวิถีชีวิตในท้องถิ่นภาคตะวันออก: กรณีศึกษาหนังตะลุงคณะ
รักษ์ตะลุง จังหวัดตราด. วารสารดนตรีรังสิต. 12 (2), 111-126.  

รัตนพล ชื่นค้า. (2558).บทพากย์-เจรจาหนังใหญ่วัดบ้านดอน จังหวัดระยอง: มรดกวรรณคดีการแสดงของ
ชาวบ้าน. วารสารไทยศึกษา. 10 (2), 39-61.  

วธนัญญ์ ศรีนิล. (2559). การศึกษาเปรียบเทียบการแสดงกถกฬิของอินเดียและการแสดงโขนของไทย. วารสาร
วิเทศศึกษา. 6 (2), 208-226.  

วราภรณ์ บุญประสิทธิ์. (2557). ความเชื่อและพิธีกรรมในการแสดงหนังใหญ่วัดบ้านดอน จังหวัดระยอง. 
วารสารมนุษยศาสตร์ ฉบับบัณฑิตศึกษา มหาวิทยาลัยรามค้าแหง. 3 (1), 94-101.  

วิภาภรณ์ อรุณปลอด. (2561). หนังใหญ่วัดขนอน: ภูมิหลัง สภาพการณ์ และการสืบสานมรดกทางวัฒนธรรม. 
วารสารวิชาการนวัตกรรมสื่อสารสังคม. 6 (2), 210-222.  

ศิริณา จิตต์จรัส และจิตตรา มาคะผล. (2556). การจัดการเรียนรู้เพ่ือส่งเสริมศักยภาพของกลุ่มเป้าหมาย
เฉพาะในหมู่บ้านคลองโยง ต าบลคลองโยง อ าเภอพุทธมณฑล จังหวัดนครปฐม. พิฆเนศวร์สาร 
บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยราชภัฏเชียงใหม่. 9 (2), 189-192.  

สันติ แซ่เล้า. (2556). โครงการเสนอแนะการออกแบบภายในหอภาพยนต์ (องค์การมหาชน) ภายใต้
แนวความคิดการศึกษาภูมิปัญญาหนังใหญ่ วัดขนอน จังหวัดราชบุรี.  วิทยานิพนธ์ปริญญาศิลป   
ศาสตรมหาบัณฑิต มหาวิทยาลัยศิลปากร.  



 Journal of MCU Kanchana Review Vol. 2 No. 1 (January – April 2022) 

 27 

สารานุกรมพระเครื่องลุ่มน้ าแม่กลอง. (11 ตุลาคม 2563). ประวัติและวัตถุมงคลหลวงปู่กล่อม วัดขนอน พระ
เกจิผู้สร้างหนังใหญ่โบราณของไทย . สืบค้นเมื่อ 10 มีนาคม 2564, จาก https://www.pra-
maeklong.com/2020/09/watkanon.html 

สุพาดา สิริกุตตา. (2557). แนวทางการสร้างมูลค่าเพ่ิมของแหล่งท่องเที่ยวและผลิตภัณฑ์ท่องเที่ยวของจังหวัด
สิงห์บุรี ประเทศไทย. วารสารสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ. 17 (1), 215-230.  

อนุกูล โรจนสุขสมบูรณ์. (2542). การเชิดหนังใหญ่วัดสว่างอารมณ์ จังหวัดสิงห์บุรี.  วิทยานิพนธ์ปริญญา
ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.  

Brandon, J. R. (2009). Theatre in Southeast Asia. MA: Harvard University Press.  
Chen, Fan Pen Li. (2007). Chinese Shadow Theatre: History, Popular Religion, and Women 

Warriors. London: McGill-Queen's University Press.  
Dolby, W. (1978). The Origins of Chinese Puppetry. Bulletin of the School of Oriental and 

African Studies, University of London. 41 (1), 97-120.   
Kravel, P. T., et al. (2018). Sbek Thom: Khmer Shadow Theater. New York: Cornell University 

Press.  
Kusumanugraha, S, et al. (2011). An Analysis of Indonesian Traditional "Wayang Kulit" Puppet 

3D Shapes Based on Their Roles in the Story. Proceedings of the 2011 Second 
International Conference on Culture and Computing. On 20-22 October. pp. 147-148.  

Lopes, R. O. (2016). A New Light on the Shadows of Heavenly Bodies: Indian Shadow Puppets 
from still Paintings to Motion Pictures. Religion and the Arts. 20 (1-2), 160-196.  

Ness, E C. V and Shita, P. H. (1980). Javanese Wayang Kulit: An Introduction. New York: 
Oxford University Press.  

https://books.google.com/books?id=g-tAlBV5_LkC&pg=PA65
https://dl.acm.org/doi/proceedings/10.5555/2082750
https://dl.acm.org/doi/proceedings/10.5555/2082750

