
บทน ำ  

 หนังสือเล่มนี้อธิบายก าเนิดคณะสงฆ์ธรรมยุต โดยพรรณนาสภาพความเป็นมาที่เกี่ยวโยงกับ
พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว ขณะที่ยังทรงผนวชเป็นพระภิกษุ และทรงเป็นต้นวงศ์ของพระสงฆ์
คณะธรรมยุต เนื่องจากปัญหาของพระสงฆ์ในสมัยนั้นมีความหย่อนยานในการประพฤติตามพระธรรมวินัย  ใส่
ใจเฉพาะพระธรรม แตกฉานในการเทศนาพรรณนาธรรม พระองค์จึงตั้งพระทัยที่จะแสวงหาพระสงฆ์ผู้ทรงคุณ
ด้านพระวินัย สามารถวินิจฉัยข้อพระวินัยที่ทรงกังขาให้กระจ่างได้ กระทั่งได้พบพระสงฆ์รามัญที่มีวัตรปฏิบัติ

 

  Journal of MCU Kanchana Review 
 วำรสำร มจร กำญจนปริทรรศน์  

Journal Homepage:  https://so05.tci-thaijo.org/index.php/Kanchana-editor/index 
 
 

พุทธศำสนวงศ์ 
พระมหำเจริญ กตปญฺโญ (กระพิลำ)1*, ประทีป พืชทองหลำง2  
หลักสตูรปรัชญาดุษฎบีัณฑติ สาขาวิชาพุทธศาสนาและปรัชญา  
มหาวิทยาลยัมหามกุฏราชวิทยาลยั วิทยาเขตล้านนา1,  
คณะบริหารธรุกิจและศิลปศาสตร ์มหาวิทยาลัยเทคโนโลยรีาชมงคลล้านนา2 
 
Chronicle of Buddhism 
Phramaha Charoen Katapañño (Krapila)1*, Prateep Peuchthonglang2  
Doctor of Philosophy Program in Buddhism and Philosophy,  
Mahamakut Buddhist University, Lanna Campus1,  
Faculty of Business Administration and Liberal Arts, Rajamangala University of Technology Lanna2 
 
Article  Info  บทวิจำรณ์หนังสือ  
Vol. 1 No. 3 (Sep-Dec 2021)  

 

ผู้เขียน:        สมเด็จพระญาณสังวร 
                 (เจริญ สุวฑฺฒโน) 
                 สมเด็จพระสังฆราช 
จ านวนหน้า:  123 
ปีท่ีพิมพ์:      2543 
ครั้งท่ีพิมพ์:   3 
โรงพมิพ:์      มหามกุฏราชวิทยาลัย 
 

Book Review   

Article History:  

Received 23 Sep 2021; 
Revised 09 Oct 2021;  
Accepted 20 Oct 2021 

 

  

  

Corresponding Author,  
E-mail: Charoen4550     
          @gmail.com* 

 

    

mailto:Charoen4550@gmail.com
mailto:Charoen4550@gmail.com


Journal of MCU Kanchana Review Vol. 1 No. 3 (September –December 2021 

 199 

น่าศรัทธาเลื่อมใส จึงเสด็จเข้าไปศึกษาข้อปฏิบัติพร้อมกับทรงท าทัฬหีกรรม คือ การญัตติใหม่อีกครั้งกับ
พระสงฆ์ฝ่ายรามัญ รวมถึงฝ่ายลังกาวงศ ์
 ความสนพระทัยในการศึกษาหาความจริงเพ่ือทัดทานแนวคิดของผู้เห็นต่างเกี่ยวกับการอันตรธานของ
พระพุทธศาสนา และทรงน ามาเป็นเครื่องพิสูจน์ด้วยการปฏิบัติเป็นแบบอย่าง จนมีผู้ให้ความเคารพศรัทธาแล้ว
เข้ามาร่วมปฏิบัติเป็นจ านวนมาก จนเกิดแบบแผนในข้อวัตรปฏิบัติ โดยมีพระวินัยเป็นข้อรองรับว่า สิ่งที่ทรง
ปฏิบัตินั้นถูกจริง เมื่อมีผู้เข้ามาร่วมศึกษาและเป็นสัทธิวิหาริกเป็นจ านวนมาก วงศ์ของคณะธรรมยุตจึงเกิดขึ้น
และขยายตัว เพื่อยุติการประพฤติตัวของพระสงฆ์ท่ีห่างพระธรรมวินัยในสมัยนั้นซึ่งมีอยู่มาก (อัจฉรา กาญจโน
มัย, 2523: 144-146) และเพ่ือให้พระสงฆ์ท่ีต้องการรักษาพระวินัยได้ประพฤติให้ถูกต้อง ด้วยเหตุผลเหล่านี้จึง
เป็นแรงจูงใจให้เลือกหนังสือเล่มนี้มาวิจารณ์  

เนื้อหำ   

 หนังสือเล่มนี้เป็นพระนิพนธ์ในสมเด็จพระญาณสังวร (เจริญ สุวฑฺฒโน) สมเด็จพระสังฆราช สกลมหา
สังฆปริณายก พระองค์ท่ี 19 แห่งกรุงรัตนโกสินทร์ ภายหลังการสิ้นพระชนม์ทรงได้รับการสถาปนาพระอัฐิเป็น
สมเด็จพระสังฆราชเจ้า กรมหลวงวชิรญาณสังวร (ประกาศเรื่อง สถาปนาสมเด็จพระสังฆราชเจ้า , 2562) 
พระองค์ได้ทรงนิพนธ์หนังสือที่ให้ความรู้ด้านประวัติศาสตร์พระพุทธศาสนา ตลอดถึงความเป็นมาของคณะ
สงฆ์ธรรมยุตในประเทศไทย หนังสือเล่มนี้มีความหนา 123 หน้า ประกอบด้วย 8 บท ดังนี้  
 บทที่ 1 ธรรมยุติกนิกาย เป็นเหมือนบทเกริ่นน าของหนังสือ มีเนื้อหาไม่มาก ผู้เขียนได้เล่าถึงประวัติ
ของพระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวโดยย่อว่า ทรงเป็นต้นวงศ์ของพระคณะธรรมยุติกนิกาย เมื่อทรง
ผนวชมีพระนามในพระพุทธศาสนาว่า วชิรญาณ และอธิบายความหมายค าว่า คณะธรรมยุต คือ คณะที่
ประกอบด้วยธรรม คณะที่ประพฤติชอบด้วยธรรม หรือคณะผู้ยุติตามธรรม จุดมุ่งหมายการเกิดของคณะ
ธรรมยุตเพื่อแสวงหาข้อวัตรปฏิบัติที่ถูกต้องตามพระธรรมวินัย โดยมีการสืบเชื้อสายมาจากพระรามัญนิกาย 
 ส่วนในท้ายบทได้น าภาพสถานโบราณสถานและโบราณวัตถุที่เกี่ยวข้องกับพระบาทสมเด็จพระจอม
เกล้าเจ้าอยู่หัว เมื่อครั้งยังทรงผนวช มีทั้งหมด 8 ภาพ ดังนี้ ภาพที่ 1 พระวิหารโพธิลังกา วัดมหาธาตุ บริเวณ
เดิมเคยเป็นพระต าหนักที่ประทับ ภาพที่ 2 พระต าหนักที่ประทับ ณ วัดราชาธิวาส ภาพที่ 3 พระปั้นหย่าที่
ประทับ ณ วัดบวรนิเวศวิหาร ภาพที่ 4 ตราพระมหามงกุฎพระขรรค์รองพาน หน้าบันพระอุโบสถวัดบวรนิเวศ
วิหาร โปรดให้สร้างขึ้นเมื่อครั้งยังทรงผนวช ภาพที่ 5 พระพุทธชินสีห์ โปรดให้อัญเชิญมาจากจังหวัดพิษณุโลก 
เพ่ือประดิษฐานในพระอุโบสถวัดบวรนิเวศวิหาร ภาพที่ 6 พระเจดีย์ทรงลังกา โปรดให้สร้างขึ้นที่วัดบวรนิเวศ
วิหาร ภาพที่ 7 พระเจดีย์เล็กประดิษฐานพระบรมสารีริกธาตุในพระเจดีย์ใหญ่ โปรดให้สร้างขึ้นที่วัดบวรนิเวศ
วิหาร ภาพที่ 8 พระไพรีพินาศ มีผู้ทูลเกล้าฯ ถวาย ประดิษฐาน ณ วัดบวรนิเวศวิหาร 
 บทที่  2 พระราชประวัติ บทนี้มี เนื้อหายาวพอประมาณ ผู้ เขียนได้เล่าพระราชประวัติของ
พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวว่า พระองค์เป็นพระราชโอรสของพระบาทสมเด็จพระพุทธเลิศหล้า
นภาลัย รัชกาลที่ 2 กับสมเด็จพระศรีสุริเยนทราบรมราชินี ประสูติเมื่อวันที่ 18 ตุลาคม พ.ศ. 2347 ปีชวด เมื่อ
พระชันษาได้ 14 พรรษา (พ.ศ. 2359) ทรงผนวชเป็นสามเณร ณ วัดพระศรีรัตนศาสดาราม แล้วเสด็จมา
ประทับที่วัดมหาธาตุได้ 7 เดือน จึงลาผนวช ต่อมา ปี พ.ศ. 2367 มีพระชันษาครบ 21 พรรษา ได้เสด็จออก
ผนวชเป็นพระภิกษุ ณ วัดพระศรีรัตนศาสดารามอีกครั้ง มีสมเด็จพระสังฆราช (ด่อน) วัดมหาธาตุ เป็นพระ
อุปัชฌาย์ ประทับที่วัดมหาธาตุ 3 วัน แล้วได้เสด็จมาศึกษาวิปัสสนาธุระ ณ วัดสมอราย (วัดราชาธิวาสใน
ปัจจุบัน) หลังทรงผนวชได้ 15 วัน มีเหตุการณ์เศร้าสลดเกิดขึ้น คือ สมเด็จพระบรมชนกนาถเสด็จสวรรคต 
ก่อนสวรรคตก็ไม่ตรัสมอบราชสมบัติให้แก่พระองค์ใด พระราชวงศ์และเสนาบดีจึงทูลถามพระองค์ว่า จะทรง



           วารสาร มจร กาญจนปรทิรรศน ์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 3 (กันยายน – ธันวาคม 2564)  

 200 

ครองราชสมบัติหรือจะทรงผนวชอยู่ต่อ เมื่อทรงใคร่ครวญแล้วจึงตรัสตอบว่า จะทรงผนวชต่อไป ราชสมบัติจึง
ตกเป็นของกรมหมื่นเจษฎาบดินทร์ พระราชโอรสองค์ใหญ่ของสมเด็จพระบรมชนกนาถ เสวยราชย์เป็น
พระบาทสมเด็จพระนั่งเกล้าเจ้าอยู่หัว 
 ต่อจากนั้น ผู้เขียนได้พรรณนาถึงเหตุการณ์ตอนเมื่อยังทรงผนวช แสดงให้เห็นถึงความตั้งพระทัยจริง
ในการศึกษาพระธรรมวินัยทั้งจากพระอาจารย์ผู้สั่งสอนและคัมภีร์พระไตรปิฎก หากเกิดข้อกังขาในสัมมา
ปฏิบัติ ถามพระอาจารย์ก็ไม่ได้ค าตอบที่น่าพอใจ บางครั้งได้ค าตอบแต่เพียงว่า พระโบราณาจารย์ได้ปฏิบัติมา 
เมื่อทรงเปรียบเทียบข้อปฏิบัติจากคัมภีร์พระไตรปิฎกกับความประพฤติของพระสงฆ์แล้ว จึงทรงพระวิตกว่า 
พระพุทธศาสนาอันตรธานเสียแล้วหรือ จึงเกิดความท้อพระทัยที่จะทรงผนวชต่อไป 
 ล าดับต่อมา ผู้เขียนได้เขียนถึงความวิริยอุตสาหะของพระวชิรญาณ ในการแสวงหาพระภิกษุที่มีสัมมา
ปฏิบัติให้ได้ ถึงกับทรงตั้งสัจจาธิษฐานให้ได้พบพระภิกษุผู้ตั้งมั่นในพระธรรมวินัยให้ได้ภายใน 3 วัน 7 วัน หาก
ไม่เป็นดังค าอธิษฐานพระองค์จะทรงลาผนวช ผ่านไป 3 วัน พระองค์ได้พบกับพระสงฆ์ชาวมอญชื่อว่า พระ
สุ เมธมุนี  (ซาย พุทฺธว โส) (พงศธร กนกศิลปธรรม, 2549: 58; ธรรมะไทย, ม.ป.ป. ) ที่สืบเชื้อสาย
พระพุทธศาสนาแบบลังกาวงศ์ จึงทรงขออุปสมบทใหม่อีกหลายครั้งในนิกายนี้ จึงกล่าวได้ว่า นิกายธรรมยุตมี
ต้นวงศ์มาจากลังกาในสายของพระมหินทเถระ  
 ในบทนี้ยังได้อธิบายวิธีการอุปสมบทของพระสงฆ์ชาวมอญ ประวัติความเป็นมาของนิกายลังกาวงศ์ 
และการเสด็จมาครองวัดบวรนิเวศวิหารของพระวชิญาณตามล าดับ ส่วนท้ายบทมีรูปภาพเกี่ยวกับ
ประวัติศาสตร์พระพุทธศาสนาในพ้ืนที่ที่เชื่อว่า ชาวมอญเดิมเคยอาศัย 
 บทที่  3 ศาสนวงศ์พระสงฆ์นิกายสีมากัลยาณี  ในบทนี้ ได้อธิบายความเชื่อมโยงกันระหว่าง
พระพุทธศาสนานิกายสีมากัลยาณีกับนิกายธรรมยุต ในเบื้องต้นได้อธิบายพ้ืนที่ทางประวัติศาสตร์ที่เกี่ยวกับ
ความเป็นมาของค าว่า สีมากัลยาณี โดยเชื่อว่า อยู่ในพ้ืนที่ของเมืองหงษาวดีด้านทิศตะวันตก ต าบลบ้านโซง
คโยง ได้พบศิลาจารึกเป็นภาษามคธและภาษามอญ ใจความพูดถึงประวัติสมณวงศ์ตั้งแต่พระพุทธเจ้า
ปรินิพพานถึงเหตุการณ์หลังสังคายนาครั้งที่ 3 ที่มีพระมหินทเถระน าพระพุทธศาสนามาประดิษฐานยังเกาะ
ลังกา จนกาลต่อมาได้เกิดแตกแยกออกเป็นนิกายต่าง ๆ 
 นอกจากนี้ ผู้เขียนได้กล่าวถึงเหตุการณ์ประวัติศาสตร์พระพุทธศาสนาในลังกาอีกหลายด้าน โดยสรุป
พระพุทธศาสนาในลังกาจะมีความเสื่อมความเจริญตามยุคของกษัตริย์ที่ขึ้นปกครอง ยุคกษัตริย์ฝ่ายทมิฬขึ้น
ครองราชย์พระพุทธศาสนาก็จะมีความเสื่อมหรือถูกท าลาย ส่วนยุคกษัตริย์ฝ่ายสิงหลได้ครองราชย์
พระพุทธศาสนาก็จะได้รับการอุปถัมภ์ดูแล มีความเจริญรุ่งเรือง ยุคใดที่เสื่อมมากก็ต้องส่งพระสงฆ์ไปสืบวงศ์
พระพุทธศาสนามาจากที่อ่ืนบ้าง ส่วนยุคใดมีความเจริญรุ่งเรืองมาก พระพุทธศาสนาในลังกาก็จะได้รับความ
นิยม กระทั่งมีพระสงฆ์จากเมืองอ่ืนเดินทางไปศึกษาและสืบวงศ์มายังเมืองของตน 
 สรุปแล้วที่มาของค าว่า นิกายสีมากัลยาณี คือ การเกิดหมู่ภิกษุที่ได้รับการอุปสมบทที่อุทกุกเขปสีมา
ในแม่น้ ากัลยาณี ส่วนท้ายของบทนี้มีรูปภาพที่เก่ียวกับเหตุการณ์ประวัติศาสตร์พระพุทธศาสนา ทั้งในประเทศ
อินเดีย ประเทศศรีลังกา ประเทศพม่าและประเทศไทย 
 บทที่ 4 การฟ้ืนฟูพระพุทธศาสนา ตอน 1 ผู้เขียนต้องการอธิบายให้เห็นความเพียรพยายามในการ
ฟ้ืนฟูพระพุทธศาสนาของพระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว ให้มีความบริสุทธิ์มากที่สุด โดยอาศัยตั้งแต่
กระบวนการแรกรับเข้ามาบวชในพระพุทธศาสนา ในบทนี้ส่วนมากเป็นการกล่าวถึงการท าสังคายนาพระธรรม
วินัยและอธิบายให้เห็นวิวัฒนาการที่เกิดจากการท าสังคายนา โดยเฉพาะการท าสังคายนาครั้งที่ 5 ที่จารึกพระ
ธรรมวินัยลงในคัมภีร์ใบลานเป็นครั้งแรก 



Journal of MCU Kanchana Review Vol. 1 No. 3 (September –December 2021 

 201 

 นอกจากนี้ ผู้เขียนได้พรรณนาถึงความสัมพันธ์ระหว่างลังกา พม่าและไทย โดยอาศัยพระพุทธศาสนา
นิกายลังกาวงศ์เป็นมูลเหตุ เพราะแต่ละพ้ืนที่ต้องการรับพระพุทธศาสนาที่เชื่อว่า มีต้นวงศ์มาจากพระมหินท
เถระ จึงเกิดการยอมรับ แลกเปลี่ยนพระสงฆ์เพ่ือส่งไปประกาศพระพุทธศาสนาในพ้ืนที่นั้น ๆ 
 ส่วนตอนท้ายได้กล่าวถึงการนับการสังคายนาของไทยกับพม่าที่แตกต่างกัน ไทยจะยอมรับการท า
สังคายนาที่ชมพูทวีป คือ อินเดีย 3 ครั้ง ลังกา 4 ครั้ง และไทย 2 ครั้ง รวมเป็น 9 ครั้ง ส่วนการนับของพม่า 
ยอมรับในอินเดีย 3 ครั้ง ลังกา 1 ครั้ง และพม่า 2 ครั้ง รวม 6 ครั้ง และท้ายบทมีภาพพระเจดีย์ที่แสดงถึง
อิทธิพลของพระพุทธศาสนาแบบลังกาที่สร้างขึ้นในประเทศไทยและพม่า  
 บทที่ 5 ฟ้ืนฟูพระพุทธศาสนา ตอน 2 มีเนื้อหาที่ต่อเนื่องจากบทก่อนหน้านี้ ซึ่งเป็นการอธิบายการ
เดินทางของพระพุทธศาสนานิกายลังกาวงศ์บนพ้ืนแผ่นดินไทยในแต่ละยุค โดยเชื่อมโยงกับกลุ่มพระสงฆ์ชาว
มอญ ผู้เขียนได้ก าหนดแบ่งไว้ 5 ยุค รวมถึงยุคท่ีพระสงฆ์ไทยเคยเดินทางไปสืบพระพุทธศาสนาจากประเทศศรี
ลังกา กระทั่งพระพุทธศาสนาในเมืองไทยได้ชื่อว่า นิกายลังกาวงศ์ ต่อมาภายหลังพระพุทธศาสนาในศรีลังกา
เสื่อมลง จึงส่งพระสงฆ์มาสืบพระพุทธศาสนาจากประเทศไทย โดยมีพระอุบาลีเป็นหัวหน้าคณะเดินทางไป จึง
เกิดเป็นนิกายที่ปรากฏในประเทศศรีลังการปัจจุบัน คือ นิกายสยามวงศห์รืออุบาลีวงศ์  
 ตอนท้ายของบทนี้ ผู้เขียนได้อธิบายเหตุผลที่พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว ทรงยอมรับและ
ปฏิบัติตามพระสงฆ์ที่มีเชื้อสายมาจากลังกาวงศ์ โดยเฉพาะพระสงฆ์ในนิกายสีมากัลยาณี ก็เพ่ือจะฟ้ืนฟู
พระพุทธศาสนาให้มีความบริสุทธิ์มากที่สุด และจะได้เป็นแบบอย่างให้กับพระสงฆ์สามเณรในชาติให้เป็นผู้
ตั้งอยู่ตามหลักพระธรรมวินัย ลบความเชื่อที่บอกว่า ผู้ที่ประพฤติตามพระธรรมวินัยได้มีแต่พระอริยสงฆ์สาวก
สมัยครั้งพุทธกาลเท่านั้น  
 บทที่ 6 ลักษณะตัดสินสังฆเภท ผู้เขียนได้อธิบายลักษณะของผู้ต้องสังฆเภทที่มีอยู่ 2 อย่าง คือ 1) การ
มีบุคคลท าให้แตกกัน และ 2) การไม่มีบุคคลท าให้แตกกัน ต่อจากนั้นได้อธิบายลักษณะของผู้ที่สามารถท าสังฆ
เภทได้ โดยมีพระวินัยเป็นตัวตัดสิน โดยสรุป คือ ต้องเป็นพระภิกษุที่อยู่ร่วมกันตามพระธรรมวินัย และเป็นผู้ไม่
ขาดจากความเป็นภิกษุเท่านั้น บุคคลนอกจากนี้ไม่สามารถท าสังฆเภทได้ และอธิบายถึงเจตนาในการท าสังฆ
เภท คือ เพ่ือต้องการให้พระสงฆ์ที่ปฏิบัติตามพระธรรมวินัยเกิดความแตกแยกกัน และให้เกิดเห็นผิดจากพระ
ธรรมวินัย 
 ต่อจากนั้น เป็นการแสดงให้เห็นโทษที่เกิดจากท าสังฆเภท และยกตัวอย่างของผู้ที่ท าสังฆเภทในสมัย
ครั้งพุทธกาล ซึ่งตอนท้ายผู้เขียนได้ยกเหตุการณ์ของพระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวเกี่ยวกับการเกิด
นิกายธรรมยุต ไม่ใช่เกิดข้ึนเพื่อท าสงฆ์ให้แตกกัน เพราะเจตนาของพระองค์ก็เพ่ือต้องการให้พระสงฆ์ประพฤติ
ตามพระธรรมวินัย ไม่ใช่เหตุของการท าลายพระธรรมวินัย 
 บทที่ 7 การประดิษฐานของคณะธรรมยุต บทนี้ผู้เขียนได้น าหลักฐานมาอ้างอิงเกี่ยวกับจุดก าเนิดของ
คณะธรรมยุตว่า เกิดขึ้นตั้งแต่เมื่อใด โดยสรุปดังนี้ บางหลักฐานระบุว่า เกิดขึ้นเมื่อครั้งที่พระวชิรญาณทรง
อุปสมบทใหม่กับพระสงฆ์ฝ่ายรามัญ บางหลักฐานระบุว่า เกิดขึ้นเมื่อครั้งที่เสด็จมาครองวัดบวรนิเวศวิหาร 
ขณะที่บางหลักฐานระบุว่า เกิดเป็นคณะธรรมยุตอย่างชัดเจนหลังพระองค์ทรงขึ้นครองราชย์ 
 ต่อจากนั้น ตอนท้ายได้กล่าวถึงรายนามของพระมหาเถระที่เป็นสัทธิวิหาริก เมื่อครั้งที่พระบาทสมเด็จ
พระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวทรงผนวชอยู่ว่า มีใครบ้าง และรูปไหนครองวัดใด ท้ายบทนี้ได้น ารูปภาพของพระมหา
เถระที่เป็นต้นวงศ์ของคณะสงฆ์ธรรมยุตและทั้งท่ีเป็นสัทธิวิหาริกและไม่ได้เป็น 
 บทที่ 8 การปกครองคณะสงฆ์ ในบทสุดท้ายนี้ผู้เขียนได้กล่าวถึงรูปแบบการปกครองของคณะสงฆ์
ธรรมยุต โดยมีจุดเริ่มต้นจากอาศัยหลักพระธรรมวินัย เพ่ือให้เกิดความเป็นธรรมและสงบสุขของทั้ง 2 นิกาย 
คือ คณะมหานิกายซึ่งเป็นนิกายเดิม และคณะธรรมยุติกนิกายซึ่งเป็นนิกายใหม่ การปกครองสมัยแรก คณะ



           วารสาร มจร กาญจนปรทิรรศน ์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 3 (กันยายน – ธันวาคม 2564)  

 202 

ธรรมยุตเป็นเหมือนกิ่งหนึ่งของคณะเดิม ต่อมาเกิดพัฒนาการมีผู้ปกครองในคณะของตนเอง จึงแยกคณะ
ออกมาปกครองเป็นเอกเทศเฉพาะตน การเติบโตของคณะธรรมยุตเกิดขึ้นอย่างรวดเร็ว การบริหารงานด้าน
ปกครองเป็นไปอย่างเรียบร้อย เหตุผลเพราะได้รับการอุปถัมภ์จากรัชกาลที่ 4 เมื่อครั้งที่ยังทรงผนวชก็ทรง
ปกครองสงฆ์คณะธรรมยุตเอง หลังจากทรงลาผนวชก็ทรงตั้งสัทธิวิหาริกดูแลคณะสงฆ์ธรรมยุตต่อ โดยเฉพาะ
ต าแหน่งส าคัญ คือ สมเด็จพระสังฆราช ซึ่งเป็นประมุขของสงฆ์ทั้ง 2 ฝ่าย 
 ตอนท้ายของบทนี้ได้กล่าวถึงธรรมเนียมการปกครองคณะสงฆ์ให้เกิดความสงบสุข โดยอาศัยหลัก 3 
ประการ คือ 1. พระปกครองพระ 2. การปกครองให้เป็นไปตามพระธรรมวินัย 3. การแบ่งการปกครองตาม
สังวาส (ธรรมวินัยเป็นเครื่องอยู่ร่วมกัน) หรือลัทธินิกาย   

บทวิจำรณ์  

 ภำพรวมของหนังสือ 

 หนังสือเล่มนี้มีความหนาไม่มากนัก เนื้อหามีความชัดเจนถึงเจตนาและสามารถอธิบายที่มาของคณะ
ธรรมยุต ซึ่งหมายถึง หมู่พระผู้ประกอบด้วยธรรม (พระอมรโมลี, ม.ป.ป. : 9) ตามแนวทางประวัติศาสตร์ มี
หลักฐานอ้างอิงเพ่ือเป็นเครื่องยืนยันประกอบการอธิบาย แสดงให้เห็นถึงความสามารถของผู้เขียนว่า ได้ศึกษา
ข้อมูลจากหลักฐานทางประวัติศาสตร์ประกอบ รวมถึงหลักฐานจากคัมภีร์พระไตรปิฎกซึ่งเป็นหลักฐานชั้นต้น 
และเป็นการแสดงให้เห็นถึงเจตนาในการเกิดขึ้นของคณะสงฆ์ธรรมยุต เชื้อสายของวงศ์ธรรมยุตก็เป็น
ประวัติศาสตร์ที่ผู้เขียนน าเสนอได้อย่างน่าสนใจ ภาพรวมของหนังสือเล่มนี้ ผู้วิจารณ์เห็นว่า เป็นหนังสือที่
ทรงคุณค่าเป็นอย่างยิ่ ง และเป็นหนังสือที่คว รน าไปใช้ เป็นข้อมูลส าหรับการศึกษาประวัติศาสตร์
พระพุทธศาสนาในประเทศไทยได้  

 จุดเด่นของหนังสือ 

 ประการที่ 1 หนังสือมีความหนาไม่มากเหมาะส าหรับการถือพกพา ภาพปกมีความสวยงามเพราะเป็น
ภาพถ่ายจากภาพวาดที่มีลักษณะความเก่า เป็นภาพพระพุทธเจ้ากับเหล่าเทวดา นอกจากนี้ ตัวหนังสือยังมี
ขนาดที่อ่านได้สบายสายตา  
 ประการที่ 2 การตั้งชื่อหัวข้อมีความเหมาะสมกับเนื้อหา ใช้ศัพท์ที่ผสมค ากับภาษาบาลีบ้างเพ่ือให้เกิด
ความสวยงามทางด้านภาษา  
 ประการที่ 3 เนื้อหามีการเรียบเรียงตามล าดับเพ่ืออธิบายให้เห็นวิวัฒนาการของคณะธรรมยุตว่ามา
จากไหน โดยเฉพาะต้นวงศ์ของคณะธรรมยุต จึงเป็นเหมือนการเล่าประวัติศาสตร์ที่เรียบเรียงเหตุการณ์ได้
อย่างน่าสนใจ ท าให้ผู้ อ่านเกิดความอยากอ่านในบทต่อ ๆ ไป เพ่ือจะได้น าเนื้อหาที่อ่านก่อนหน้ามา
ประติดประต่อกันให้เห็นเป็นภาพที่กว้างขึ้น เพราะประวัติศาสตร์พระพุทธศาสนาที่น าเสนอมีความเชื่อมโยง
กับประเทศเพ่ือนบ้าน เช่น พม่า ลังกา แม้กระทั้งชนชาติมอญซึ่งเคยเป็นกลุ่มคนที่มีความเข็มแข็งด้านการ
ปกครองและธ ารงรักษาพระพุทธศาสนา 
 ประการที่ 4 หนังสือเล่มนี้ชี้ให้เห็นสภาพของพระพุทธศาสนา ทั้งด้านความเสื่อมและความเจริญในแต่
ละยุค โดยมุ่งไปที่ตั วบุคคลไม่ใช่ศาสนวัตถุ เหมือนเป็นนัยให้รู้ ว่า พระธรรมวินัยต้องอาศัยบุคคล 
พระพุทธศาสนาจึงจะมีความบริสุทธิ์และมีอายุยืน ซึ่งต่างกับกระแสความศรัทธาในยุคปัจจุบันที่เน้นสร้างวัตถุ
มากกว่าบุคคล จึงท าให้วัดในสังคมไทยเพ่ิมมากข้ึน แต่นักบวชในพระพุทธศาสนากลับลดน้อยลง 
 ประการที่ 5 เนื้อหาภาคประวัติศาสตร์แสดงให้เห็นความสัมพันธ์ระหว่างรัฐกับพระพุทธศาสนา 
เพราะทั้ง 2 ฝ่ายต้องอาศัยซึ่งกันและกัน โดยเฉพาะในยุคที่ปกครองด้วยระบอบสมบูรญาณาสิทธิราชย์ 



Journal of MCU Kanchana Review Vol. 1 No. 3 (September –December 2021 

 203 

พระพุทธศาสนามีบทบาทส าคัญในฐานะคนกลาง คือ พระสงฆ์ท าหน้าที่เป็นตัวแทนความสัมพันธ์ระหว่างชน
ชั้นปกครองกับชนชั้นใต้ปกครอง แต่ที่น่าสนใจ คือ ชนชั้นปกครองปรับตนเอง เป็นคนกลาง จึงท าให้
สถานการณ์พระพุทธศาสนามีบทบาทกับทุกชนชั้น แม้ในยุคปัจจุบันการปกครองของสังคมไทยจะเปลี่ยนไป 
แต่พระสงฆ์ก็ยังท าหน้าที่สร้างความสัมพันธ์ให้กับคนในสังคมเพ่ือลดความขัดแย้ง สร้างความสามัคคี และเป็น
แบบอย่างในการเสียสละเพ่ือสาธารณประโยชน์ เช่น การสร้างโรงเรียน โรงพยาบาล หรือการช่วยเหลือในช่วง
ที่ชาวบ้านล าบาก ซึ่งทรัพย์ที่ได้มาเป็นของคนรวย ท าบุญผ่านพระสงฆ์ ลงบ าเพ็ญประโยชน์เพื่อสาธารณชน 
 ฉะนั้น เนื้อหาเกี่ยวกับประวัติศาสตร์บางส่วนในหนังสือเล่มนี้ อาจจะไม่เคยมีปรากฏในที่ใด ใครที่มี
ความสนใจในประวัติศาสตร์ โดยเฉพาะด้านพระพุทธศาสนาควรหามาอ่านเป็นอย่างยิ่ง ซึ่งผู้อ่านจะสามารถ
วิเคราะห์ถึงจุดร่วมและจุดต่างของการเกิดนิกายได้ และจะเป็นประโยชน์ต่อการร่วมกันดูแลพระพุทธศาสนาให้
ถูกต้อง โดยมองข้ามความแตกต่างด้านนิกายเชิงสัญลักษณ์ แต่ให้ยึดพระสงฆ์ผู้ปฏิบัติตามพระธรรมวินัยเป็น
จุดร่วม ดีกว่าการน าความแตกต่างมาเป็นประเด็นของความแตกแยก ซึ่งมีแต่จะท าให้พระพุทธศาสนาถึงกาล
อวสานและอันตรธานไปจากสังคมไทย  

 จุดด้อยของหนังสือ 

 ประการที่ 1 รูปเล่มของหนังสือมีขนาดใหญ่ หากท าเป็นหนังสือเล่มเล็กเหมือนหนังสืออ่านเล่นทั่วไป 
จะเป็นหนังสือที่สามารถพกพาไปอ่านได้ทุกท่ีและพกพาได้สะดวกมากยิ่งข้ึน  
 ประการที่ 2 ภาษาที่ใช้ในการเขียนจะมีค าราชาศัพท์จ านวนมาก บางศัพท์ก็อ่านยากและเข้าใจ
ความหมายได้ยาก เช่น สมเด็จพระบรมชนกนาถ หรือพระนามของกษัตริย์ หรือชื่อของพระมหาเถระแต่ละรูป
จะมีความยากในการอ่าน เช่น พระสมุทมุนี พระอโนมมุนี พระภัทรมุขมุนี รวมทั้งภาษาบาลีที่มีความยาก
ส าหรับผู้ที่ไม่เคยศึกษาภาษาบาลีมาก่อน แต่ส่วนมากผู้เขียนจะอธิบายความหมายของศัพท์นั้น ๆ ไว้ด้วย  
 ประการที่ 3 เนื้อหาทางประวัติศาสตร์ที่มีศักราชปรากฏ บางครั้งไม่ระบุว่า เป็นศักราชอะไร จึงท าให้
ผู้อ่านเกิดความสงสัย เช่น หน้าที่ 25 ข้อความว่า “ครั้นถึงวัน 15ฯ 4  ปีฉลู เอกศก มีพระสงฆ์ลังกาวงศ์” หรือ
หน้าที่ 98-99 ข้อความว่า “ครั้นถึงศักราช 1198 ปีวอก อัฏฐศก” เป็นต้น ซึ่งไม่ได้ระบุศักราชเอาไว้ แต่ผู้เขียน
ก็ได้บอกปีพุทธศักราชก ากับไว้ต่อท้าย  
 ประการที่ 4 หนังสือเล่มนี้ตีพิมพ์มาแล้ว 21 ปี ข้อมูลที่มีจึงขาดความทันสมัยต่อการเปลี่ยนแปลงของ
พระพุทธศาสนา กอปรกับเนื้อหาในหนังสือถือว่า มีจ านวนน้อย จึงควรต่อยอดด้วยการเพ่ิมเนื้อหาภาค
ประวัติศาสตร์ในห้วงเวลาที่หายไป เพ่ือแสดงให้เห็นความเปลี่ยนของพระพุทธศาสนาว่า เป็นไปในด้านเสื่อม
หรือด้านเจริญ จะได้ติดตามการสถาปนาธรรมยุติกนิกายว่า แท้จริงแล้วการเกิดขึ้นของนิกายนี้ท าให้สังคมสงฆ์
แตกแยกกันจริงหรือไม่ 
 ประการที่ 5 เนื้อหาของหนังสือ ในอีกมุมหนึ่งอาจมองว่า เป็นการเขียนขึ้นเพ่ือแก้ต่างเรื่องการ
สถาปนาคณะธรรมยุตของพระวชิรญาณ โดยยกประเด็นความเป็นมาของคณะสงฆ์และจบด้วยเรื่องเหตุแห่ง
สังฆเภทตามหลักพระธรรมวินัย จึงเป็นเหมือนปมความสงสัยว่า เป็นสังฆเภทจริงหรือไม่ เนื่องจากสังคมสงฆ์
มักมีประเด็นความขัดแย้งเก่ียวกับพระธรรมวินัยบ่อยครั้ง แม้ในยุคปัจจุบันก็ยังมีอยู่เนือง ๆ เหตุการณ์ในเรื่องนี้
จึงเป็นอุทาหรณ์แก่พระสงฆ์ในยุคปัจจุบันว่า การตัดสินอธิกรณ์หรือคดีความทางพระพุทธศาสนา ควรยึดหลัก
พระธรรมวินัยเป็นใหญ่มากกว่ากฎอื่นใด เพราะพระธรรมวินัยเป็นใหญ่ส าหรับพระสงฆ์เสมอ  

บทสรุป 

 หนังสือเล่มนี้ให้ความรู้ในแนวประวัติศาสตร์ โดยเฉพาะประวัติศาสตร์พระพุทธศาสนาและที่มาของ
คณะธรรมยุต ซึ่งเกิดขึ้นโดยบุคคลส าคัญที่เป็นพระราชวงศ์ของไทย แต่มีความสนพระทัยในหลักพระธรรมวินัย 



           วารสาร มจร กาญจนปรทิรรศน ์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 3 (กันยายน – ธันวาคม 2564)  

 204 

กระทั่งได้สละราชสมบัติที่ควรจะได้ เพื่อเสด็จออกผนวชต่อไปอย่างไม่มีก าหนด หากเหตุการณ์บ้านเมืองไม่ขาด
ผู้น าในขณะนั้น รัชกาลที่ 4 อาจทรงปลงพระทัยสิ้นพระชนม์ในร่มกาสาวพัสตร์นี้ก็ได้ ทรงเห็นเหตุที่พระสงฆ์
ด ารงเพศไม่ตั้งอยู่ตามหลักของพระธรรมวินัย จึงทรงใฝ่ที่จะแสวงหาพระผู้ มีสัมมาปฏิบัติ เมื่อได้พบดังสม
พระทัยจึงได้เริ่มปฏิรูปพระพุทธศาสนา (พงศธร กนกศิลปธรรม, 2549: 72-73) โดยเริ่มต้นจากศาสนบุคคล 
คือ ผู้ที่เป็นนักบวชให้เป็นผู้มีสัมมาปฏิบัติให้ได้ จึงกลายเป็นจุดเริ่มต้นให้เกิดคณะสงฆ์ธรรมยุต 
 เนื่องจากต้นก าเนิดพระพุทธศาสนาไม่ได้เกิดขึ้นบนพ้ืนแผ่นดินไทย หากแต่เกิดในประเทศอินเดียที่อยู่
ไกลจากประเทศไทย ผู้คนมีอุปนิสัย วัฒนธรรม และความเป็นอยู่ที่แตกต่างกัน เมื่อพระพุทธศาสนาเดิน
ทางเข้ามาสู่ประเทศไทย การท าความเข้าใจในบริบทความเป็นพระพุทธศาสนาจึงเป็นสิ่งยาก กอปรกับ
พระพุทธศาสนามีอายุกาลที่ผ่านมาอย่างยาวนาน ปริยัติ ปฏิบัติและปฏิเวธจึงเป็นเหตุให้เสื่อม เพราะความไม่
เข้าใจในหลักของพระพุทธศาสนา การเกิดขึ้นของคณะสงฆ์ธรรมยุตก็เพ่ือสร้างความเข้าใจและวางแนวปฏิบัติ
ให้มีความถูกต้องมากที่สุด หรือจะนับว่า เป็นการฟ้ืนฟูพระพุทธศาสนาในอีกลักษณะหนึ่งก็ว่าได้ ฉะนั้น การก่อ
เกิดของคณะธรรมยุตหาใช่เป็นการท าสงฆ์ให้แตกกัน แต่เป็นการเสริมสร้างพระพุทธศาสนาบนพ้ืนแผ่นดินไทย
ให้มีความเข้มแข็งมากยิ่งขึ้นเท่านั้น ดังท้ายเรื่องของหนังสือเล่มนี้ ผู้เขียนได้กล่าวไว้ว่า “การอุปถัมภ์
พระพุทธศาสนา มิใช่อยู่ที่การพยายามเพ่ือรวมนิกายสงฆ์ แต่อยู่ที่การพยายามให้สงฆ์ทุกนิกายตั้งอยู่ในพระ
ธรรมวินัย ส่วนการรวมกันนั้น เมื่อดีเสมอกันหรือเสื่อมเสมอกัน ก็รวมกันเข้าได้เอง”  
 จากประเด็นนี้ จะเห็นได้ว่า การสร้างความแตกต่างไม่ใช่เพ่ือความแตกแยก เพราะเป็นความแตกต่าง
ที่มีความสร้างสรรค์ และเป็นสิ่งที่สร้างความงดงามให้กับวงศ์ของคณะสงฆ์ นอกจากนี้ ยังแสดงออกถึงความใจ
กว้างที่สามารถยอมรับความคิดท่ีแตกต่างได้ โดยวางอยู่บนพื้นฐานของหลักพระธรรมวินัย เหมือนการให้ความ
เคารพในพระศาสดา ในฐานะที่เป็นชาวพุทธหรือศากยบุตรเหมือนกัน จึงเป็นแง่คิดให้กับคนในทุกสังคมได้รู้จัก
ยอมรับความคิดของผู้อื่น แม้เขาจะคิดต่างจากเรา อย่างน้อยก็รับฟังเพ่ือจะได้ยินสิ่งใหม่จากเขาก็เป็นได้  

เอกสำรอ้ำงอิง 

ธรรมะไทย. (ม.ป.ป.). นิกายคณะสงฆ์ไทย. สืบค้นเมื่อ 7 ตุลาคม  2564, จาก http://www.dhammathai. 
org/thailand/sects.php 

ประกาศเรื่อง สถาปนาสมเด็จพระสังฆราชเจ้า. (28 กรกฎาคม 2562). ราชกิจจานุเบกษา เล่ม 136 ตอนที่ 40 
ข. หน้า 1-3. 

พงศธร กนกศิลปธรรม. (2549). พระวชิรญาณกับการปฏิรูปพระพุทธศาสนาในรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระนั่ง
เกล้าเจ้าอยู่หัว. วารสารพุทธศาสน์ศึกษา จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 13 (1), 48-77.  

พระอมรโมลี. (ม.ป.ป.). การปกครองคณะสงฆ์โดยย่อและประวัติคณะธรรมยุตติกาโดยย่อ . กรุงเทพมหานคร: 
โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย.  

สมเด็จพระญาณสังวร (เจริญ สุวฑฺฒโน) สมเด็จพระสังฆราช. (2543). พุทธศาสนวงศ์. กรุงเทพมหานคร: โรง
พิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย.  

อัจฉรา กาญจโนมัย. (2523). การฟ้ืนฟูพระพุทธศาสนาในสมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้น (พ.ศ. 2325-2394). 
วิทยานิพนธ์ปริญญาอักษรศาสตรมหาบัณฑิต จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.   

 


