
 

  Journal of MCU Kanchana Review 
 วารสาร มจร กาญจนปริทรรศน์  

Journal Homepage:  https://so05.tci-thaijo.org/index.php/Kanchana-editor/index 
 
 

การประยุกต์หลักธรรมในโอวาทปาติโมกข์เพื่อเสริมสร้างดุลยภาพชีวิตตามหลักนิยาม 5  
สุภเชษฐ์ จงธนากร 
หลักสตูรศาสนศาสตรดุษฎีบณัฑติ สาขาวิชาพุทธศาสน์ศึกษา บัณฑติวิทยาลัย มหาวิทยาลยัมหามกุฏราชวิทยาลัย 
 
The Application of Ovādapātimokkha into Enhancing the Life Balance in accordance 
with Five Niyāmas 
Suphachet Chonghtanakorn 
Doctor of Philosophy Program in Buddhist Studies, Graduate School, Mahamakut Buddhist University 
 
Article  Info  บทคัดย่อ 
Vol. 2 No. 1 (Jan-Apr 2022)  สังคมในปัจจุบันมุ่งเน้นสร้างชีวิตมนุษย์ให้เป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ด้วยความรู้ ทักษะ 

ทัศนคติที่เป็นค่านิยมที่ดี รวมถึงการมีสุขภาพร่างกายและจิตใจที่สมบูรณ์ด้วยการ
เจริญเติบโตทางวิญญาณ จิตสาธารณะและท าประโยชน์ต่อส่วนรวม สิ่งเหล่านี้ดู
เหมือนเป็นชีวิตที่เพียบพร้อมส าหรับชีวิตมนุษย์ แต่ในความเป็นจริงมนุษย์ยังขาด
ดุลยภาพชีวิต จึงท าให้เกิดความทุกข์ในปัจจุบัน รวมถึงในอนาคตที่ต้องด าเนิน
ชีวิตต่อไปด้วยความไม่สมบูรณ์แห่งดุลยภาพ ชีวิตมนุษย์จึงต้องศึกษาและท าความ
เข้าใจชีวิตใหถ้่องแท้ ในบทความนี้จึงน าเสนอหลักการท าความเข้าใจและการปรับ
สมดุลภาพของชีวิตในประเด็นต่อไปนี้ 1) ดุลยภาพชีวิต 2) วิวัฒนาการของชีวิต 
3 )  องค์ ประกอบของ ชีวิ ต  4 )  หลั ก โอวาทปาติ โมกข์  5 )  การน าหลั ก
โอวาทปาติโมกข์มาใช้ในการสร้างดุลยภาพชีวิตตามนิยาม 5 องค์ความรู้ที่ได้ คือ 
แนวทางการปรับตัวให้เกิดดุลยภาพในชีวิต โดยวิธีการการใช้กฎของธรรมชาติ 5 
ประการ ได้แก่ อุตุนิยาม พีชนิยาม จิตนิยาม กรรมนิยาม และธรรมนิยาม 

Academic Article  

Article History:  

Received 14 Feb 2022; 
Revised 15 Mar 2022; 
Accepted 16 Mar 2022 

 

ค าส าคัญ:  

ดุลยภาพชีวิต;  
โอวาทปาติโมกข;์  
องค์ประกอบของชีวิต 

 

Corresponding Author,  
E-mail:  Taiyodental            
           @gmail.com     

    

   
Keywords:  Abstract 
Life Balance; 
Ovādapātimokkha; 
Elememts of Life 

 The current society emphasizes on building human beings to be a 
perfect life with knowledge, skills, and valuable attitudes, including 
be good physical and mental health with a spiritual growth, public 
mind, and public services. All these seem to be perfect for human 
beings, but in fact, human beings lack of perfections of life balance. 
It causes the suffering of people in present. Moreover, in the future 
life they have to survive with imperfection of balance as well. 
Human beings have to be studied and understood thoroughly in life. 
Hence, this article aims to present the main themes for realizing and 
being balanced of life in the followings: 1) life balance; 2) life 
evolution; 3) element of life; 4) principles of Ovādapātimokkha; 5) 



           วารสาร มจร กาญจนปรทิรรศน ์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – เมษายน 2565)  

 38 

บทน า  

มนุษย์เป็นปัจจัยที่ส าคัญอย่างยิ่งต่อการพัฒนาสิ่งต่าง ๆ เพ่ือความเจริญของมนุษย์ การก าหนดชีวิต 
ที่ถูกต้อง จึงจ าเป็นต้องเสริมสร้างดุลยภาพชีวิตให้มีความสามารถในการใช้ปัญญามาจัดการชีวิตของตน ด้วย
การปรับตัวให้เข้ากับสภาพแวดล้อมต่าง ๆ ปรับตัวให้เข้ากับสถานการณ์ ปรับตัวให้เข้ากับองค์ประกอบของ
ชีวิต และปรับตัวให้เข้ากับบริบทของชีวิตเพ่ือให้ชีวิตสามารถด าเนินชีวิตอย่างประสบผลส าเร็จ สามารถ
ด ารงชีวิตอยู่ได้อย่างมีดุลยภาพชีวิต และมีความสุข การเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมของมนุษย์ ที่ยึดติดแต่กับความ
เจริญทางด้านวัตถุจึงท าให้ เกิดความเปลี่ยนแปลงในระบบดุลยภาพ ดังนั้น  ชีวิตจึงเกิดความไม่สมดุล และ
พัฒนาจนกลายเป็นทุกข์ที่ฝังลึกในใจ ดังนั้น ถ้ามนุษย์ต้องการมีความเป็นปกติสุข จะต้องปฏิบัติตนอยู่บน
ความถูกต้องตามหลักพุทธธรรม จะต้องมีโลกทัศน์และพฤติกรรมใหม่ให้สอดคล้องกับความเป็นจริงของ
ธรรมชาติ ปราศจากการเห็นแก่ตัวและคิดแบบแยกส่วน ปราศจากความคิดแบบตายตัวและพัฒนาปัญญา
ความรู้ออกมาเพ่ือเสริมสร้างดุลยภาพชีวิต ปัญหาหลักของการไม่มีดุลยภาพในชีวิตเกิดจากเหตุและปัจจัย
ภายในตนเองเป็นปฐม เหตุปัจจัยภายในตนที่สร้างความไม่สมดุลในชีวิตมนุษย์มี 3 ปัญหาหลัก คือ 1. ตัณหา 
2. มานะ 3. ทิฏฐิ เมื่อมีตัณหาความอยากได้อยากมี อยากเป็น อยากหลุดพ้นจากภาวะเศร้า  โดยแสดงความ
เป็นอย่างนั้น เป็นอย่างนี้ออกมาอย่างไร้คุณธรรม มานะ ความถือตัวถือตน ถือพรรคถือพวกพ้องของตน หวง
แหนสิ่งที่เป็นรูปธรรมและนามธรรมที่คิดว่าเป็นของตน ทิฏฐิ ความคิดเห็นเพ้ียนจากสัจธรรม มีความยึดมั่นถือ
มั่นในความเห็นความเข้าใจของตน ไม่ยอมรับฟังความคิดเห็นของใคร สามารถเรียกได้ว่า เป็นความเห็นที่ไม่
ประกอบด้วยธรรม ไม่เป็นธรรม ไม่ถูกธรรม 
 เมื่อมีปัญหาดังกล่าวนี้ สิ่งที่สามารถจะแก้ไขเพ่ือให้เกิดดุลยภาพชีวิต ก็คือ การใช้หลักพุทธธรรมที่ถือ
เป็นองค์รวมทุกมิติของการด าเนินชีวิตที่ว่าด้วยโอวาทปาติโมกข์ อันเป็นหลักการส าคัญที่ประกอบด้วยคาถา 
ทั้งหมด 3 คาถากึ่ง ดังนี้ 
 

คาถาที่ 1  

ขนฺต ีปรมํ ตโป ตีติกฺขา นิพฺพานํ ปรมํ วทนฺติ พุทฺธา 

น หิ ปพฺพชิโต ปรูปฆาตี สมโณ โหติ ปรํ วิเหฐยนฺโตฯ 

 (พระไตรปิฎกภาษาบาลี เล่ม 10 ข้อ 54: 57) 

 หมายความว่า ความอดทน คือ ความอดกลั้นเป็นตบะอย่างยิ่ง พระพุทธเจ้าทั้งหลายตรัสว่า นิพพาน
เป็นบรมธรรม ผู้ท าร้ายผู้อ่ืนไม่ชื่อว่า เป็นบรรพชิต ผู้เบียดเบียนผู้อ่ืนไม่ชื่อว่า เป็นสมณะ (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย เล่ม 10 ข้อ 90: 50)  
 
 

adoption of Ovādapātimokkha principles to create life balance by 
five Niyāmas. The body of knowledge indicates that the approach to 
make life in balance is by practicing the five laws of natures in the 
followings: Utu-Niyāma, Pīja-Niyāma, Citta-Niyāma, Kamma-Niyāma, 
and Dhamma-Niyāma. 

   



 Journal of MCU Kanchana Review Vol. 2 No. 1 (January - April 2022) 

 39 

 
คาถาที่ 2  

สพฺพปาปสฺส อกรณํ กุสลสฺสูปสมฺปทา 

สจิตฺตปริโยทปนํ เอตํ พุทฺธานสาสนํฯ 

 (พระไตรปิฎกภาษาบาลี เล่ม 10 ข้อ 54: 57) 

หมายความว่า การไม่ท าบาปทั้งปวง การท ากุศลให้ถึงพร้อม การท าจิตของตนให้ผ่องแผ้ว นี้คือค าสั่ง
สอนของพระพุทธเจ้าทั้งหลาย (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 10 ข้อ 90: 50) 
 

คาถาที่ 3 (คาถากึ่ง)  

อนูปวาโท อนูปฆาโต ปาติโมกฺเข จ สํวโร 

มตฺตญฺญุตา จ ภตฺตสฺมึ ปนฺตญฺจ สยนาสนํ 

อธิจิตฺเต จ อาโยโค เอตํ พุทฺธานสาสนํฯ 

 (พระไตรปิฎกภาษาบาลี เล่ม 10 ข้อ 54: 57) 

 ความว่า การไม่กล่าวร้ายผู้อ่ืน การไม่เบียดเบียนผู้อ่ืน ความส ารวมในปาฏิโมกข์ ความเป็นผู้รู้จัก
ประมาณในอาหาร การอยู่ในเสนาสนะที่สงัด การประกอบความเพียรในอธิจิต นี้คือค าสั่งสอนของพระพุทธเจ้า
ทั้งหลาย (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 10 ข้อ 90: 51) 
 จากเหตุผลที่กล่าวมา บทความนี้จะได้น าเสนอแนวทางการเสริมสร้างดุลยภาพชีวิตที่ยังไม่เกิดความ
สมบูรณ์ โดยน าหลักโอวาทปาติโมกข์มาปรับสมดุลให้เกิดเป็นองค์ความรู้ใหม่ตามหลักนิยาม 5 เพ่ือให้ชีวิตใน
โลกนี้มีการเสริมสร้างความสมดุล มีความสุขในการใช้ชีวิตในปัจจุบันและอนาคต ซึ่งเป็นแนวทางที่จะได้
น าเสนอเป็นล าดับไป  

เนื้อเรื่อง  

 ความหมายของชีวิต  

 พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถานให้ความหมายของชีวิตไว้ว่า ความเป็นอยู่ตรงข้ามกับความตาย 
(ส านักงานราชบัณฑิตยสภา, 2554: 383) ส่วนชีวิตในภาษาบาลีมีรากศัพท์มาจากค าว่า ชีวะ แปลว่า อยู่หรือ
เป็นอยู่ ส่วนชีวิตภาษาอังกฤษตรงกับค าว่า Life (วิทย์ เที่ยงบูรณธรรม, 2544: 514) หมายถึง ชีวิต สิ่งมีชีวิต 
การด ารงชีวิต ช่วงระยะเวลาที่มีชีวิต ชั่วชีวิต ชีวประวัติ ความยืดหยุ่น วิธีการด ารงชีวิต สิ่งมีค่าของชีวิต บุคคล
ที่มีค่าของชีวิต ช่วงระยะเวลาแห่งอ านาจ ความรุ่งเรือง ฯลฯ  นักปรัชญาชาวออสเตรียชื่อว่า ฟริตจอฟ คาปร้า 
(Fritjof Capra) กล่าวว่า ชีวิต คือ ส่วนหนึ่งของเซลล์ที่เป็นพ้ืนฐานของค าตอบ เรื่องชีววิทยา เคมีวิทยา 
วิทยาศาสตร์คอม ปรัชญา โหราศาสตร์ วิศวกรรม ศาสนา สังคม นิเวศวิทยา (ฟริตจอฟ คาปร้า, 2556: 129) 
ขณะทีเ่ฉก ธนะสิริ (2544: 53) ได้อธิบายความหมายของชีวิตตามหลักวิทยาศาสตร์ว่า ชีวิต หมายถึง ชีวิตของ
มนุษย์ทุกคน ซึ่งประกอบด้วยอวัยวะต่าง ๆ และอวัยวะเหล่านี้ประกอบด้วยเซลล์หลายชนิด แต่ละชนิด
ประกอบด้วยเซลล์ของแต่ละชนิดอีกมากมาย โดยสามาถค านวณมากกว่า 50,000 ล้านเซลล์ ส่วนความยาว
ของเส้นโลหิตใหญ่สุดจนถึงเล็กสุด หากจับต่อกันมีความยาวถึง 50,000 กิโลเมตร และความยาวของ



           วารสาร มจร กาญจนปรทิรรศน ์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – เมษายน 2565)  

 40 

เส้นประสาทใหญ่น้อย หากจับต่อกันยาวประมาณ 25,000 กิโลเมตร ซึ่งมากกว่าความยาวของเส้นรอบโลก 
1,000 กิโลเมตร ส่วนสิ่งเหล่านี้ประกอบเป็นร่างกายของมนุษยห์รือเป็นหนึ่งชีวิตมนุษย์ 
 อย่างไรก็ตาม ค าว่า ชีวิต มีรากศัพท์มาจากค าว่า ชีว+อิ+ต ซึ่งเป็นกริยา แปลว่า เป็นอยู่แล้ว สมเด็จ
พระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต) (2562: 41) ได้อธิบายชีวิตไว้ในหนังสือพุทธธรรม (ฉบับเดิม) ว่า ขันธ์ 5 
ได้แก่ รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ โดยขันธ์ทั้ง 5 สามารถแบ่งออกได้เป็น 2 กลุ่ม คือ รูปธรรมกับ
นามธรรม ด้วยเหตุที่ชีวิตมีรูปร่างอันเป็นวัตถุธาตุ เรียกว่า รูปขันธ์ เป็นตัวธรรมชาติ มีอารมณ์เรียกว่า เจตสิก 
(เวทนาขันธ์ สัญญาขันธ์ สังขารขันธ์) และมีจิต (วิญญาณขันธ์) โดยมุ่งแสดงให้เห็นว่า  สิ่งที่เรียกว่า ชีวิตมนุษย์ 
หรือสัตว์ บุคคล ตัวตน เรา เขา และเมื่อแบ่งแยกส่วนประกอบทั้ง 5 ออกไป ไม่มีตัวตนเหลืออยู่ หลักขันธ์ 5 
แสดงให้เห็นว่า ชีวิตเป็นการประชุมเข้าของส่วนประกอบต่าง ๆ ส่วนประกอบแต่ละอย่างนั้นก็ไม่ใช่ตัวตน สิ่ง
ทั้งหลายล้วนอยู่ในรูปของกระแสซึ่งเป็นไปตามลักษณะของเหตุและปัจจัยที่สัมพันธ์ต่อเนื่ อง อาศัยกันและกัน 
และเรียกความสัมพันธ์ของเหตุปัจจัยนี้ว่า กฎธรรมชาติ  

ในคัมภีร์วิสุทธิมรรคกล่าวถึงความหมายของชีวิตว่า แม้ตัวเองก็ปฏิกูลด้วยของน่าเกลียด มีกลิ่นเหม็น 
อยู่ในที่คับแคบมาก ซึ่งปฏิกูลด้วยของน่าเกลียดมีกลิ่นเหม็น ดุจตัวหนอนที่เกิดขึ้นในปลาเน่า ในขนมบูด ในบ่อ
น้ าคร าและในหลุมโสโครก เป็นต้น รูปซึ่งเกิดขึ้นอย่างนี้นั้นมีธรรมเป็นเหตุ เป็นปัจจัย 5 อย่าง ได้แก่ ธรรม 4 
อย่าง คือ อวิชชา ตัณหา อุปาทาน กรรม เหล่านี้เป็นเหตุเพราะเป็นผู้ให้เกิดขึ้น (พระพุทธโฆสเถระ, 2554: 
996) 
 จะเห็นได้ว่า ชีวิตสามารถแปลความหมายเป็น 2 นัย คือ 1. ชีวิต หมายถึง การด ารงอยู่ของเซลล์ที่
รวมกันเป็นรูปของสรีรศาสตร์ รวมเรียกว่า สรีรวิทยา และด าเนินไปตามช่วงระยะเวลาของชีวิต และ 2. ชีวิต
ตามความหมายหลักพุทธศาสนา คือ องค์ประกอบของขันธ์ 5 โดยแบ่งเป็น 2 ส่วน คือ รูปและนาม 

 วิวัฒนาการการก าเนิดชีวิต  

 ชีวิตมีวิวัฒนาการ การพัฒนาการตามการก าเนิดชีวิตในเชิงจิตวิทยา (เฉก ธนะสิริ, 2544: 4) มองว่า 
ชีวิตเป็นการพัฒนาการตั้งแต่วันที่อสุจิของฝ่ายชายเข้ามาผสมกับรังไข่ของฝ่ายหญิง ซึ่งตัวอสุจิของชายเพียง 1 
ตัวเท่านั้นในจ านวนหลายล้านตัวที่สามารถวิ่งชอนไชจากช่องคลอดเข้าไปผสมพันธุ์หรือปฏิสนธิกับไข่ของ
ผู้หญิง ในสภาวะแวดล้อมที่เหมาะสม ตรงระยะพอดีที่ไข่สุกแล้วเคลื่อนตัวตามท่อรังไข่ไปฝังตัวในผนังมดลูก
ของแม่แล้วตัวอ่อนก็จะเจริญเติบโตในมดลูกของแม่จนครบก าหนดคลอด ใช้เวลาทั้งหมดเกือบ 10 เดือน ชีวิตก็
จะก าเนิดขึ้น 
 ทฤษฏีด้านการปรับตัววิวัฒนาการของชาลส์ ดาร์วิน (Charles Darwin) บิดาแห่งวิวัฒนาการหรือ
ทฤษฏีการคัดเลือกโดยธรรมชาติ (Theory of Natural Selection) แนวคิดของดาร์วิน (ชาลส์ ดาร์วิน, 2557) 
มีดังนี้ 1. สิ่งมีชีวิตมีความสามารถในการสืบพันธุ์ เพ่ิมจ านวนได้แบบเรขาคณิต เป็นฟังก์ชัน (Exponential) 2. 
สิ่งมีชีวิตมีความแปรผันของลักษณะ (Variation) เช่น เสือตัวนี้แข็งแรงหาอาหารได้เก่ง แต่อีกตัวกล้ามเนื้อลีบ 
หาอาหารได้ไม่ดี 3. อาหารในธรรมชาติมีจ านวนจ ากัด และเพ่ิมจ านวนแบบเลขคณิต เป็นฟังก์ชั่นเส้นตรง 4. 
ต้องมีการดิ้นรนเพ่ือความอยู่รอด (Struggling for Survival) 5. ตัวไหนที่มีลักษณะที่เหมาะสมกว่าจึงถูก
คัดเลือกเอาไว้ (Selection) เช่น เสือตัวที่หาอาหารได้เก่ง 6. การปรับตัวท าให้เกิดวิวัฒนาการ (Adaptation) 
เช่น เสือตัวนั้นปรับตัวให้มีเข้ียวเล็บแหลมคมยิ่งข้ึน  
  กระบวนการวิวัฒนาการของสิ่งมีชีวิตมี มาหลายพันปีก่อนหน้านี้ ก่อให้เกิดสิ่งมีชีวิตมากมาย
หลากหลายรูปแบบ รวมทั้งสัตว์เลี้ยงลูกด้วยนมพวกไพรเมต (Primate) ที่อุบัติและวิวัฒนาการมาเมื่อประมาณ 
25 ล้านปีก่อน สัตว์กลุ่มนี้มีจ านวนชนิดมากกว่า 180 ชนิด รวมทั้งพวกเอป (Ape) ยุคใหม่หรือกลุ่มลิงที่ไม่มี



 Journal of MCU Kanchana Review Vol. 2 No. 1 (January - April 2022) 

 41 

หางทีม่ีชีวิตอยู่ในปัจจุบันมีอยู่ 2 กลุ่ม คือ (1) ชะนีและลิงอุรังอุตังในเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ และ (2) กอริลลา 
ชิมแปนซีและโบโนโบในแอฟริกา ส าหรับเอปกลุ่มหลังนี้ได้วิวัฒนาการต่อมาเป็นพวกโฮมินิด (Hominid) เมื่อ
ประมาณ 6 ล้านปีที่แล้ว ได้แก่ พวกสกุลเอปจากตอนใต้ของออสเตรเลีย (Australopithecus) ที่ได้สูญพันธุ์ไป
หมดแล้ว เอปกลุ่มนี้เป็นบรรพบุรุษของพวกสกุลโฮโม (Homo) ที่เพ่ิงอุบัติขึ้นมาเมื่อประมาณ 3 ล้านปี พวก
สกุลโฮโมมีวิวัฒนาการต่อเนื่องกันมาเป็นชนิดต่าง ๆ ประมาณ 10 ชนิด รวมทั้งมนุษย์ (Homo Sapiens) ที่
เพ่ิงอุบัติขึ้นมาในแอฟริกาเมื่อประมาณ 20,000 ปีที่แล้ว และเชื่อว่า มนุษย์เป็นชนิดสุดท้ายในสกุลโฮโมที่ด ารง
อยู่ในโลกปัจจุบัน นอกนั้น สูญพันธุ์ไปหมดแล้ว 
 มนุษย์เป็นสัตว์สังคมชนิดใหม่ล่าสุดในกลุ่มโฮมินิด ตามหลักฐานทางชีววิทยาและประวัติศาสตร์ความ
เป็นมาบ่งชี้ว่า มนุษย์อุบัติขึ้นมาในบริเวณตะวันออกเฉียงเหนือของทวีปดั้งเดิมและกระจายไปในทวีปแอฟริกา
เมื่อประมาณ 150,000-100,000 ปีที่แล้ว สรุปว่า มีทางคล้ายเป็นสายที่สองแล้วเคลื่อนย้ายถิ่นออกมาทาง
เอเชียตอนเหนือถึงจีน มองโกเลียและอเมริกาใต้ เมื่อประมาณ 20,000 ปี และ 13,000 ปีที่แล้วตามล าดับ  
 เหตุปัจจัยการตั้งครรภ์ของมนุษย์ในมิติวิทยาศาสตร์กล่าวว่า การตั้งครรภ์ของมนุษย์เกิดจากความ
พร้อมของเซลล์สืบพันธุ์บิดา (Sperm) และมารดา (Oocyte) ความพร้อมของมารดาในการมีประจ าเดือน 
ฮอร์โมน (Hormone) อวัยวะรองรับการตั้งครรภ์หรือมดลูก (Uteus) ตลอดจนอวัยวะต่าง ๆ ที่สนับสนุนการ
ตั้งครรภ์ ได้แก่ รังไข่ (Ovary) ปีกมดลูก (Fallopian Tube) หรือท่อน าไข่ (Oviduct) ช่องคลอด (Vagina) 
เป็นต้น ลักษณะดังกล่าวนี้ คือ การปฏิสนธิภายในร่างกายมนุษย์หรือโดยวิธีทางธรรมชาติ  แต่ถ้าเป็นวิธีไม่
เป็นไปตามธรรมชาติหรือการปฏิสนธินอกร่างกายมนุษย์ วิธีการทางวิทยาศาสตร์ ก็คือ การท าเด็กหลอดแก้ว 
(IVF-ET) การท าอ๊ิคซี่ (Intracytoplasmic Sperm Injection/ICSI) หรือแม้กระทั่งการสร้างเซลล์ตัวอ่อน
มนุษย์โดยวิธีทางห้องทดลองอ่ืน เช่น การโคลน (Cloning) การไม่ใช้เซลล์ไข่ (Oocyte) การไม่ใช้เซลล์อสุจิ 
(Sperm) เป็นต้น ดังนั้น เหตุปัจจัยการตั้งครรภ์ของมนุษย์ในมิติวิทยาศาสตร์มี  2 ลักษณะ คือ เป็นไปตาม
ธรรมชาติโดยการปฏิสนธิภายในร่างกายมนุษย์ ซึ่งมีเหตุปัจจัยอยู่ 2 ประการ ได้แก่ เซลล์สืบพันธุ์บิดา (อสุจิ) 
กับเซลล์สืบพันธุ์มารดา (ไข่) เข้าร่วมปฏิสนธิกัน และมารดามีประประจ าเดือนพร้อมตั้งครรภ์โดยสมบูรณ์ ส่วน
ลักษณะที่ 2 คือ การตั้งครรภ์ของมนุษย์ในรูปแบบอ่ืนที่ไม่เป็นไปตามธรรมชาติ ได้แก่ การฉีดอสุจิเข้าไปใน
โพรงมดลูกสตรีโดยตรง การใส่อสุจิเข้าทางช่องก าเนิดของสตรีด้วยวิธีการต่าง ๆ หรือการฉีดอสุจิเข้าที่ปาก
มดลูก การน าเซลล์ไข่และอสุจิออกมาผสมภายนอกร่างกายหรือ IVF (In-vitro Fertilization) และการโคลน
ซึ่งเป็นการผลิตเซลล์ไซโกตจากห้องทดลองทางวิทยาศาสตร์ และต้องน าเซลล์ตัวอ่อนที่สร้างขึ้นย้ายกลับสู่โพรง
มดลูกในช่วงมีระดูจึงจะเกิดการตั้งครรภ์ตามมาได้ (เสริมสุข วิจารณ์สถิต, 2561) 
 สรุปว่า พัฒนาการชีวิตมองได้ 2 แง่ คือ 1) วิวัฒนาการแนวจิตวิทยา คือ เริ่มต้นจากอสุจิผสมกับไข่
แล้วเกิดเป็นชีวิตกระทั่งมาสิ้นสุดตอนสิ้นชีวิต 2) วิวัฒนาการชีวิต หมายความถึงการเป็นอยู่ของสิ่งมีชีวิตด้วย
การวิวัฒนาการ การปรับตัวตามทฤษฏีของดาร์วิน ชีวิตที่มีการปรับตัวจึงจะอยู่รอด  

 องค์ประกอบของชีวิต  

องค์ประกอบของชีวิตสามารถแจกแจงเป็น 2 นัย คือ องค์ประกอบชีวิตที่เกี่ยวเนื่องด้านชีวธาตุ และ
องค์ประกอบชีวิตด้านพระพุทธศาสนา โดยมีรายละเอียด ดังนี้ 

1. องค์ประกอบชีวิตทางชีวธาตุ  

 ชีวิตเป็นสภาพที่เคลื่อนไหวไปได้ด้วยองค์ประกอบของชีวิตที่ตอบสนองต่อแรงกระตุ้น อวัยวะยัง
ท างานตามสภาพแห่งสัญชาตญาณ คือ กิน นอน สืบพันธุ์ กลัวภัยและคิดหาเหตุผล อินทรีย์ คือ ชีวิตนี้ด ารงอยู่
ไม่สิ้นไป จึงเรียกว่า มีชีวิต การเข้าใจชีวิตว่า เป็นมวลแห่งความเป็นตัวตนของตนจึงเกิดขึ้นด้วยเหตุแห่งการ



           วารสาร มจร กาญจนปรทิรรศน ์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – เมษายน 2565)  

 42 

ด าเนินไปได้ของชีวิตเช่นนี้ ความเข้าใจผิดเกี่ยวกับชีวิต เป็นการไม่ทราบถึงชีวิตว่า  เป็นอย่างไรและมี
องค์ประกอบอะไร ชีวิตเป็นกระบวนการท างานของเส้นประสาทภายใน โดยมีสมองเป็นตัวสั่งการตามทัศนะ
ของวิทยาศาสตร์การแพทย์ ส่วนบางศาสนาก็ยกให้พระเป็นเจ้าเป็นผู้สร้างชีวิตขึ้น (สุวิญ รักสัตย์, 2561) 
 องค์ประกอบของสิ่งมีชีวิตที่พบเห็นอยู่ในปัจจุบัน ก็เพราะกรดนิวคลีอิกที่มีอยู่ 2 ชนิด คือ กรดดีออกซี
ไรโบนิวคลีอิก (Deoxyribonucleic Acid หรือ DNA) และกรดไรโบนิวคลีอิก (Ribonucleic Acid หรือ RNA) 
และสิ่งมีชีวิตเกือบทุกชนิดมี DNA เป็นสารพันธุกรรม โดยยกเว้นไวรัสบางชนิดเท่านั้นที่มี RNA เป็นสาร
พันธุกรรม อย่างไรก็ตาม โมเลกุล DNA ไม่สามารถจะจ าลองแบบด้วยตัวมันเองโดยล าพัง แต่จ าเป็นต้องอาศัย
เอนไซน์จ าเพาะบางชนิดช่วยเป็นตัวเร่งปฏิกิริยาหรือเป็นตัวคะทาลิสต์ (Catalyst) เพ่ือท าให้เกิดปฏิกิริยาเคมี
ในกระบวนการจ าลองแบบ DNA ดังนั้น อาจนึกย้อนหลังกลับไปในอดีตกาล ตอนเริ่มต้นว่า องค์ประกอบของ
สิ่งมีชีวิตที่อุบัติขึ้นมาได้รวมกันเป็นครั้งแรกนั้นต้องอาศัยโมเลกุลของสารอินทรีย์ชนิดใดที่มีคุณสมบัติเป็นข้อมูล
องค์ประกอบพันธุกรรม และสารเคมีชนิดใดเป็นตัวท างานช่วยเร่งปฏิกิริยาหรือตั วคะทาลิสต์ (Catalyst) 
(ประเวศ วะสี, 2553)  

2. องค์ประกอบชีวิตทางพระพุทธศาสนา  

หลักธรรมที่พบมากซึ่งเป็นองค์ประกอบของชีวิตหรือตัวชีวิต ก็คือ วิธีแบ่งชีวิตแบบขันธ์ 5 (The Five 
Aggregates) พุทธธรรมแยกชีวิตพร้อมทั้งองคาพยพท้ังหมดที่บัญญัติเรียกว่า เบญจขันธ์ ดังที่พระพุทธเจ้าตรัส
ไว้ในขันธสูตร ขันธวารวรรค สังยุตตนิกาย อันว่าด้วยองค์ประกอบของชีวิต ดังนี้ 

ภิกษุทั้งหลาย เราจักแสดงขันธ์ 5 ประการ และอุปาทานขันธ์ 5 ประการ เธอทั้งหลายจงฟัง 
ขันธ์ 5 ประการ อะไรบ้าง คือ รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ อย่างใดอย่างหนึ่ง ทั้งที่
เป็นอดีต อนาคต และปัจจุบัน ภายในหรือภายนอก หยาบหรือละเอียด เลวหรือประณีต ไกล
หรือใกล้ก็ตาม นี้เรียกว่า ขันธ์ 5”  

“อุปาทานขันธ์ 5 ประการ อะไรบ้าง คือ รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ อย่างใดอย่าง
หนึ่ง ทั้งที่เป็นอดีต อนาคต และปัจจุบัน ภายในหรือภายนอก หยาบหรือละเอียด เลวหรือ
ประณีต ไกลหรือใกล้ก็ตาม ประกอบด้วยอาสวะ เกื้อกูลแก่อุปาทาน นี้เรียกว่า อุปาทานขันธ์ 
5” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 17 ข้อ 48: 66-67)  

ชีวิต คือ การด าเนินไปของขันธ์ในแต่ละขันธ์ ขันธ์ทั้ง 5 นี้ เมื่อสิ้นสุดไปในช่วงใดช่วงหนึ่งที่เรียกว่า 
สิ้นชีวิต ก็สามารถสืบเนื่องได้อีกในรูปแห่งขันธ์ใหม่ตามพลังแห่งกรรม 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต) (2562: 42) ได้นิยามค าว่า ขันธ์ไว้ในหนังสือพุทธธรรม 
(ฉบับเดิม) ดังนี้ 

1. รูป (Corporeality) ได้แก่ ส่วนประกอบฝ่ายรูปธรรมด้านร่างกายและพฤติกรรมทั้งหมดของ
ร่างกายหรือสสารและพลังงานฝ่ายวัตถุ พร้อมทั้งคุณสมบัติและพฤติการณ์ต่าง ๆ ของสสารพลังงานเหล่านั้น  

2. เวทนา (Sensation) ได้แก่ ความรู้สึกสุข ทุกข์ หรือเฉย ๆ ซึ่งเกิดจากผัสสะทางประสาททั้ง 5 และ
ทางใจ 

 3. สัญญา (Perception) ได้แก่ ความก าหนดได้หรือหมายรู้ คือ ก าหนดรู้อาการเครื่องหมายลักษณะ
ต่าง ๆ อันเป็นเหตุให้จ าอารมณ์นั้นได้  



 Journal of MCU Kanchana Review Vol. 2 No. 1 (January - April 2022) 

 43 

 4. สังขาร (Mental Formations) ได้แก่ องค์ประกอบหรือคุณสมบัติต่าง ๆ ของจิตที่ปรุงแต่งจิตให้ดี 
ชั่ว หรือเป็นกลาง ๆ โดยมีเจตนาเป็นตัวน า กล่าวโดยง่าย คือ ความนึกคิดดีหรือชั่วต่าง ๆ เช่น ศรัทธา สติ หิริ 
โอตตัปปะ เมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขา ปัญญา โมหะ โทสะ โลภะ มานะ ทิฏฐิ อิสสา มัจฉริยะ  

 5. วิญญาณ (Consciousness) ได้แก่ ความรู้แจ้งอารมณ์ทางประสาททั้ง 5 และทางใจ คือ การเห็น 
การได้ยิน การได้กลิ่น การรู้รส การรู้สัมผัสทางกาย และการรู้อารมณ์ทางใจ ขันธ์ 5 เป็นตัวที่ก าหนดว่า ชีวิต
อยู่ได้หรือด าเนินต่อไปได้อย่างไร ถ้าขันธ์ทั้ง 5 แตกดับ ตัวชีวิตก็แตกดับไปด้วย  

นอกจากนี้ ในคัมภีร์พระพุทธศาสนายังแสดงชีวิตไว้ด้วยความเป็นธาตุ 6 ดังข้อความในธาตุวิภังคสูตร
ว่า  

ภิกษุทั้งหลาย ชีวิตมนุษย์มีธาตุ 6 นั้น เราอาศัยอะไรกล่าวแล้ว ภิกษุทั้งหลาย ธาตุนี้มี 6 อย่าง 
คือ 1. ปฐวีธาตุ คือ ธาตุดิน 2. อาโปธาตุ คือ ธาตุน้ํา 3. เตโชธาตุ คือ ธาตุไฟ 4. วาโยธาตุ คือ 
ธาตุลม 5. อากาสธาตุ คือ ธาตุว่างเปล่า 6. วิญญาณธาตุ คือ ธาตุรับรู้อารมณ์ต่าง ๆ มี 6 
อย่าง คือ 1. จักขุวิญญาณธาตุ 2. โสตวิญญาณธาตุ 3. ฆานวิญญาณธาตุ 4. ชิวหาวิญญาณ
ธาตุ 5. กายวิญญาณธาตุ 6. มโนวิญญาณธาตุ (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 14 ข้อ 100: 
118-119; เล่ม 35 ข้อ 172-178: 134-138) 

 เมื่อแสดงชีวิตตามแนวอภิธรรมสามารถแบ่งเป็นปรมัตถธรรม 3 อย่าง ได้แก่ รูป จิต และเจตสิก โดย
รูปจ าแนกเป็น 28 จิตจ าแนกเป็น 89 หรือ 121 และเจตสิกจ าแนกเป็น 52 (พระอนุรุทธเถระ และพระญาณธ
ชะ, 2552: 1) 

องค์ประกอบทางชีวธาตุเป็นองค์ประกอบของโมเลกุล  ซึ่งการขับเคลื่อนภายในที่มองผ่านทาง
วิทยาศาสตร์ เป็นองค์ประกอบการท างานของเส้นประสาทต่าง ๆ ภายใน โดยมีสมองเป็นตัวสั่งการ ส่วน
องค์ประกอบทางพระพุทธศาสนา คือ เบญจขันธ์หรือขันธ์ 5 ที่ประกอบไปด้วยรูป เวทนา สัญญา สังขาร 
วิญญาณ ท าหน้าที่ในการแสดงภาคพฤติกรรม ใช้ความรู้สึกเป็นการแสดงการบ่งบอกถึงสุข ทุกข์หรือเฉย ๆ ใช้
ความจ าได้หมายรู้เป็นตัวแสดงภาคจดจ าที่แสดงผลย้อนกลับ ใช้การคิดปรุงแต่ง ขยายเติมต่อเป็นเครื่องแสดง
ภาคการพัฒนาความคิด และใช้การรับรู้เป็นเครื่องแสดงความมีชีวิต เช่นเดียวกับการเปลี่ยนแปลงพฤติกรรม
ของมนุษย์ที่ยึดติดแต่กับความเจริญทางด้านวัตถุจึงท าให้เกิดความเปลี่ยนแปลงให้ระบบชีวิต  จึงเกิดความไม่
สมดุลและพัฒนาจนกลายเป็นทุกข์ที่ฝังลึกในใจ ดังนั้น ถ้ามนุษย์ต้องการมีความเป็นปกติสุขจะต้องปฏิบัติตน
อย่างถูกต้องตามหลักพุทธธรรม จะต้องมีโลกทัศน์และพฤติกรรมใหม่ให้สอดคล้องกับความเป็นจริงของ
ธรรมชาติ ไม่เห็นแก่ตัว และคิดแบบแยกส่วน โดยเสริมสร้างชีวิตด้วยหลักพุทธธรรมที่เชื่อมโยงสรรพสิ่งและ
ค านึงถึงต่อสรรพสิ่งทั้งหมด  

เมื่อน าองค์ประกอบของชีวิต ซึ่งเกิดขึ้นจากชีวธาตุและตามมุมมองทางพระพุทธศาสนามาศึกษา
วิเคราะห์แล้วพบว่า สิ่งที่มนุษย์สามารถน ามาแก้ไข ปรับปรุง พัฒนาชีวิตให้เกิดดุลยภาพได้ ก็คือ การใช้หลัก
พุทธธรรมที่เป็นองค์รวมในการด าเนินชีวิตมาประยุกต์ใช้ หลักพุทธธรรมดังกล่าว ได้แก่ โอวาทปาติโมกข์  

 การประยุกต์หลักธรรมโอวาทปาติโมกข์เพื่อเสริมสร้างดุลยภาพชีวิตตามหลักนิยาม 5   

 โอวาทปาติโมกข์เป็นหลักการทางพระพุทธศาสนาที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงในที่ประชุมสงฆ์ 1,250 รูป 
หลังจากที่ได้ตรัสรู้มาเป็นเวลา 9 เดือน ตรงกับวันขึ้น 15 ค่ าเดือน 3 ณ วัดเวฬุวัน (สวนไผ่) ซึ่งพระเจ้าพิม
พิสาร เจ้าเมืองมคธได้อุทิศถวายเป็นสังฆารามแห่งแรกในพระพุทธศาสนา เนื้อหาโอวาทปาติโมกข์เป็นภาษา
บาลีจ านวน 3 คาถากึ่ง ดังนี้ 
 



           วารสาร มจร กาญจนปรทิรรศน ์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – เมษายน 2565)  

 44 

 
 
 

ขนฺตี ปรมํ ตโป ตีติกขฺา นิพพฺานํ ปรมํ วทนฺติ พุทฺธา 

น หิ ปพฺพชิโต ปรูปฆาตี สมโณ โหติ ปรํ วิเหฐยนฺโต 

สพฺพปาปสฺส อกรณ ํ กุสลสฺสูปสมฺปทา 

สจิตฺตปริโยทปนํ  เอตํ พุทฺธานสาสนํ 

อนูปวาโท อนูปฆาโต ปาติโมกฺเข จ สํวโร 

มตฺตญฺญุตา จ ภตฺตสฺมึ ปนฺตญฺจ สยนาสนํ 

อธิจิตฺเต จ อาโยโค เอตํ พุทฺธานสาสนํฯ  

 (พระไตรปิฎกภาษาบาลี เล่ม 10 ข้อ 54: 57) 

 แปลโดยใจความว่า ความอดทน คือ ความอดกลั้นเป็นตบะเครื่องเผาบาปอย่างเยี่ยม ท่านผู้รู้ทั้งหลาย
กล่าวพระนิพพานว่า เป็นธรรมอันเยี่ยม ผู้ที่ท าร้ายคนอ่ืนหาชื่อว่า เป็นบรรพชิตไม่ ผู้ที่เบียดเบียนผู้อ่ืนอยู่ไม่ชื่อ
ว่า เป็นสมณะ การไม่ท าบาปทั้งปวง การยังกุศลให้ถึงพร้อม การท าจิตให้ผ่องแผ้ว นี้ เป็นค าสอนของ
พระพุทธเจ้าทั้งหลาย การไม่เข้าไปกล่าวร้าย การไม่เข้าไปท าร้าย การสังวรระวังในพระปาติโมกข์ ความเป็นผู้รู้
จักประมาณในภัตตาหาร ที่นอนที่นั่งอันเงียบสงัด ประกอบความเพียรในอธิจิต นี้เป็นค าสอนของพระพุทธเจ้า
ทั้งหลาย (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 10 ข้อ 90: 50-51)  
 หลักโอวาทปาติโมกข์ดังกล่าวสามารถสร้างดุลยภาพชีวิตได้ หมายถึง การสร้างชีวิตให้เกิดความสมดุล 
เป็นการดูแลสุขภาพกายและจิตใจให้สมบูรณ์แข็งแรง ชีวิตได้พักผ่อนให้พร้อมส าหรับการท างานในแต่ละวัน 
นอกจากนี้ ยังเป็นการสร้างสิ่งแวดล้อมรอบตัวให้น่าอยู่ ดูแลคนรัก เพ่ือนแท้และครอบครัวด้วยจิตใจที่ผ่องใส 
ใช้ชีวิตอย่างพอเพียง ท าแต่ความดี ไม่ท าความชั่ว อุทิศตนเพ่ือสังคม ตั้งใจดูแลตนเองด้วยการพัฒนาร่างกาย 
จิตใจและสร้างปัญญา เมื่อพิจารณาอย่างละเอียด จะเห็นว่า การน าหลักธรรมโอวาทปาติโมกข์มาเสริมสร้าง
ดุลยภาพชีวิตเป็นการปฏิบัติตามหลักนิยาม 5 โดยเฉพาะในด้านร่างกายมนุษย์ที่ต้องสัมพันธ์กับกฎของ
ธรรมชาติ เช่น กรณีการทานอาหารที่ไม่รู้จักประมาณ คือ ทานมากเกินไป ก็จะท าให้ร่างกายไม่แข็งแรง เกิด
โรคภัยไข้เจ็บได้ การพักผ่อนไม่เพียงพอ อาจเป็นเพราะนอนหลับไม่สนิทอันเนื่องมาจากเสียงอึกทึกหรืออยู่ใน
สถานที่ที่ก าลังจัดกิจกรรม จึงท าให้ร่างกายพักผ่อนไม่เพียงพอและเป็นที่มาของโรคภัย ความสัมพันธ์ระหว่าง
กฎธรรมชาติเหล่านี้ท าให้เกิดทั้งความชอบและไม่ชอบ ดังนั้น มนุษย์จึงต้องเข้าใจความสัมพันธ์กันของสิ่งมีชีวิต
ต่าง ๆ ด้วยการมีขันติ คือ ความอดทนต่อสภาพที่ก าลังประสบ หมั่นรับรู้กระบวนการของจิตใจที่ถูกกระทบ
จากสภาพปัญหาต่าง ๆ รักษาดุลยภาพของจิตใจให้ผ่องแผ้วตลอดเวลา และต้องมีความเพียรฝึกฝนจิตให้เกิด
ปัญญา เข้าใจกฎของกรรม คือ การท าดีได้ดี ท าชั่วได้ชั่ว ไม่ท าร้าย ไม่กล่าวร้าย ไม่เบียดเบียนผู้อ่ืนเพ่ือสร้าง
อกุศลกรรม มีความส ารวมในปาติโมกข์หรือการมีศีลนั่นเอง เมื่อสร้างสมดุลของชีวิตจนถึงจุดนี้แล้ว สิ่งที่ต้อง
เข้าใจให้ลึกซึ้งในขั้นสูงสุด คือ การเข้าใจในหลักอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา อนิจจัง คือ ความไม่เที่ยง หมายถึง สิ่ง
ซึ่งเคยม ีถึงจุดหนึ่งแล้วไม่มี ทุกขัง คือ ทุกข์ หมายถึง สิ่งที่ก าลังมี ก าลังถูกบีบคั้นให้ไม่มี ให้หมดสิ้นไป อนัตตา 
คือ การไม่ใช่ตัวตน หมายถึง ของจะมีหรือของจะไม่มี ก็สั่งการไม่ได้ เป็นไปตามเหตุของมัน  
 ดังนั้น มนุษย์จึงสามารถน าหลักค าสอนในโอวาทปาติโมกข์มาสร้างสมดุลยภาพแก่ชีวิตได้ โดยการ
จัดรูปแบบการเสริมสร้างดุลยภาพตามหลักนิยาม 5 (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2546: 166) 



 Journal of MCU Kanchana Review Vol. 2 No. 1 (January - April 2022) 

 45 

หมายถึง การก าหนดอันแน่นอน ความเป็นไปอันมีระเบียบแน่นอนของธรรมชาติ กฎธรรมชาติ  อันครอบคลุม
ปรากฏการณ์ทุกอย่างในโลกและจักรวาล ซึ่งเป็นแนวคิดพ้ืนฐานเกี่ยวกับกระบวนการของโลกและ
ปรากฏการณ์ที่ว่า สิ่งทั้งปวงย่อมเป็นไปตามธรรมดาแห่งเหตุปัจจัย กฎธรรมชาตินี้เป็นธาตุ  คือ ภาวะที่ทรงตัว
อยู่โดยธรรมดา เป็นธรรมฐิติ คือ ภาวะที่ด ารงอยู่แน่นอนโดยธรรมดา เป็นธรรมนิยาม คือ กฎธรรมชาติหรือ
ก าหนดแน่นอนแห่งธรรมดา สามารถสร้างหรือบันดาลให้ชีวิตเกิดดุลยภาพ โดยปกติแล้ว ระบบดุลยภาพชีวิต
จะกล่าวถึงระบบของสิ่งมีชีวิตกับสิ่งมีชีวิต และสิ่งมีชีวิตกับสิ่งไม่มีชีวิตที่อยู่ในสภาพแวดล้อมเดียวกัน มีการ
ถ่ายทอดความสมดุลของพลังงาน และมีการหมุนเวียนแร่ธาตุ แลกเปลี่ยนผัสสะโดยมีความเปลี่ยนแปลงอยู่ใน
สภาพแวดล้อมนั้น ๆ รวมทั้งมีความสัมพันธ์กันทั้งในลักษณะเกื้อกูลและท าลาย อย่างไรก็ตาม กฎทุกข้อในหลัก
นิยาม 5 สามารถน ามาสร้างดุลยภาพในชีวิตให้เห็นความเชื่อมโยงหรือความสัมพันธ์ของค าสอนใน
โอวาทปาติโมกข์ อันเป็นการปรับใช้ให้เกิดความสมดุลทีเ่ป็นปัจจัยสัมพันธ์ โดยสามารถวิเคราะห์ได้ดังต่อไปนี้ 

 1. อุตุนิยาม (Physical Laws) คือ กฎธรรมชาติเกี่ยวกับปรากฏการณ์ฝ่ายวัตถุและสภาพแวดล้อม
ต่าง ๆ เมื่อมนุษย์อยู่ในสภาพแวดล้อมที่ดี เหมาะสม ย่อมสร้างดุลยภาพให้ชีวิต ในโอวาทปาติโมกข์กล่าวถึง
การเป็นผู้รู้จักประมาณในภัตตาหาร การใช้ชีวิตด้วยการใช้ที่นอนที่นั่งอันเงียบสงัด กฎนี้แสดงความเป็นไปของ
ปรากฏการณ์ กายภาพและสภาพแวดล้อมต่าง ๆ ความผันแปรของสิ่งที่เนื่องด้วยสภาพแวดล้อมความสมดุลใน
ร่างกาย 

2. พีชนิยาม (Biological Laws) คือ กฎธรรมชาติที่เกี่ยวกับสิ่งมีชีวิตบนโลกนี้ที่ต้องประสบ มนุษย์
ต้องเข้าใจลักษณะว่า สิ่งมีชีวิตต้องปรับตัวเพ่ือให้เข้าสู่ความสัมพันธ์ในรูปแบบและลักษณะต่าง ๆ จะต้องมี
ความเข้าใจและมีจิตใจที่อดทน จึงจะใช้ชีวิตอย่างมีความสมดุลในโลกนี้ ในโอวาทปาติโมกข์กล่าวถึงการอดทน
ด้วยขันติ เป็นธรรมอันเยี่ยมเพ่ือปรับสมดุลในการประสาน การเผชิญกับกฎเกณฑ์สภาวะของธรรมชาติที่ท าให้
เกิดผัสสะ การตกกระทบทั้งเบาและรุนแรง การสร้างความสมดุลด้วยหลักของขันติจะท าให้ผ่านปัญหา
อุปสรรคต่าง ๆ ที่เป็นกฎของธรรมชาติไปได้ 

3. จิตนิยาม (Psychic Law) คือ กฎธรรมชาติเกี่ยวกับการท างานของจิตใจหรือกระบวนการรับรู้ เช่น 
การรับรู้ของจิตผ่านกระบวนของประสาทสัมผัส การท างานของจิตในการเสวยอารมณ์ต่าง ๆ การเข้าใจในการ
วางจิตตามหลักโอวาทปาติโมกข์ ด้วยการท าจิตใจให้ผ่องแผ้ว ช าระขัดเกลากิเลสในใจให้เบาบางลง จนหมด
ความเศร้าหมองและจางหายในที่สุด 

4. กรรมนิยาม (Karmic Laws) คือ กฎการให้ผลของกรรม กรรม คือ การกระท าที่ประกอบด้วยความ
จงใจ การกระท าทุกอย่างเป็นกรรม มีทั้งกรรมดีและกรรมชั่วที่สร้างให้ผลของกรรมกระทบต่อชีวิตมนุษย์อย่าง
ไม่สามารถหลีกเลี่ยงได้ ในโอวาทปาติโมกข์กล่าวถึงการปรับสมดุลด้วยการไม่สร้างกรรม ไม่ท าร้ายผู้อ่ืน ไม่
เบียดเบียนผู้อ่ืน ไม่ท าบาปทั้งปวง ท ากุศลให้ถึงพร้อม ไม่กล่าวร้ายผู้อ่ืน ไม่เข้าไปท าร้ายผู้อ่ืน เมื่อไม่สร้างกรรม
ชั่ว ท าแต่กรรมดี ชีวิตย่อมมีความสุขความสมดุล 

5. ธรรมนิยาม (General Laws) เนื้อหาว่าด้วยสรรพสิ่งล้วนอิงอาศัยกันในฐานะที่สิ่งหนึ่งเป็นสาเหตุ
และอีกสิ่งหนึ่งเป็นผล เกิดขึ้นตั้งอยู่ดับไปตามกฎไตรลักษณ์ คือ อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา ในโอวาทปาติโมกข์ 
กล่าวถึงการปรับสมดุล คือ พระนิพพานเป็นบรมธรรมที่จะบรรลุได้ด้วยความเพียรในอธิจิต มีการสังวรระวังใน
ปาติโมกข ์

องค์ความรู้ใหม่  

 จากแนวคิดการน าหลักธรรมโอวาทปาติโมกข์มาเสริมสร้างดุลยภาพชีวิตตามหลักนิยาม 5 สามารถ
สรุปเป็นองค์ความรู้ตามตาราง ดังนี้  



           วารสาร มจร กาญจนปรทิรรศน ์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – เมษายน 2565)  

 46 

 
นิยาม 5 โอวาทปาติโมกข์ การสร้างดุลยภาพชีวิต 

1. อุตุนิยาม การรู้จักประมาณในอาหาร การรับรู้เข้าใจกฎของธรรมชาติ 

 การใช้ที่นอนที่นั่งอันเงียบสงัด  

2. พีชนิยาม การมขีันต ิ การรับรู้เข้าใจความสัมพันธ์กับสิ่งมีชีวิต 

3. จิตนิยาม ความเพียรในอธิจิต การรับรู้เข้าใจกระบวนการของจิต 

 การท าจิตใจให้ผ่องแผ้ว  

4. กรรมนิยาม การท าความด ี การรับรู้เข้าใจผลของกรรมดีและกรรมชั่ว 

 การละเว้นความชั่ว  

 การไม่ท าร้ายผู้อ่ืน  

 การไม่เบียดเบียนผู้อ่ืน  

 การไมเ่ข้าไปกล่าวร้ายผู้อ่ืน  

 การไม่เข้าไปท าร้ายผู้อ่ืน  

 การส ารวมระวังในพระปาติโมกข์  

5. ธรรมนิยาม การท านิพพานให้แจ้ง การรับรู้เข้าใจหลักอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา 

ตารางที่ 1 การเสริมสร้างดลุยภาพชีวิตตามหลักนยิาม 5 

 จากตารางนี้ จะเห็นว่า หลักนิยาม 5 ข้อที่ 1 ด้านอุตุนิยาม ตรงกับวิธีการของพระพุทธศาสนาในเรื่อง
การรู้จักประมาณในภัตตาหารและการใช้ที่นอนที่นั่งอันเงียบสงัด ซึ่งเป็นการสร้างดุลยภาพในการรับรู้
กฎเกณฑ์ของธรรมชาติ ข้อที่ 2 ด้านพีชนิยาม ตรงกับอุดมการณ์ในเรื่องขันติ เป็นการสร้างดุลยภาพในการรับรู้
ความสัมพันธ์กับสิ่งมีชีวิต ข้อที่ 3 ด้านจิตนิยาม ตรงกับวิธีการเรื่องความเพียงในอธิจิต และหลักการในเรื่อง
การท าจิตให้ผ่องแผ้ว เป็นการสร้างดุลยภาพในการรับรู้เข้าใจกระบวนการของจิต ข้อที่ 4 ด้านกรรมนิยาม ตรง
กับหลักการเรื่องการท าความดี การละเว้นความชั่ว อุดมการณ์เรื่องการไม่ท าร้าย การไม่เบียดเบียน และ
วิธีการเรื่องการไม่เข้าไปกล่าวร้าย การไม่เข้าไปท าร้าย การส ารวมระวังในพระปาติโมกข์ เป็นการสร้างดุลย
ภาพในการรับรู้เข้าใจผลของกรรมดีและกรรมชั่ว และข้อที่ 5 ด้านธรรมนิยาม ตรงกับอุดมการณ์เรื่องพระ
นิพพาน เป็นการสร้างดุลยภาพในการรับรู้เข้าใจหลักอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา 

บทสรุป 

มนุษย์เป็นปัจจัยส าคัญอย่างยิ่งต่อการพัฒนาสิ่งต่าง ๆ การสร้างความเจริญ ความสมดุลและการ
ก าหนดชีวิตที่ถูกต้องจ าเป็นต้องจัดโครงข่ายความสมดุลชีวิตให้มีความสามารถในการใช้ปัญญามาจัดการชีวิต
ของตน ด้วยการปรับตัวให้เข้ากับสภาพแวดล้อม สถานการณ์ องค์ประกอบและบริบทต่าง ๆ เพ่ือให้ประสบ
ความส าเร็จในการด าเนินชีวิต สามารถด ารงอยู่ได้อย่างมีดุลยภาพและความสุข ซึ่งสิ่งที่สามารถน ามาพัฒนา
เพ่ือสร้างเสริมให้เกิดดุลยภาพชีวิตดังกล่าวได ้ก็คือ การใช้หลักโอวาทปาติโมกข์ที่เป็นองค์รวมในทุกมิติของการ
ด าเนินชีวิต หลักการส าคัญในพระโอวาทปาติโมกข์ประกอบด้วยคาถาอันเป็นอุดมการณ์ 4 หลักการ 3 วิธีการ 6 
หลักโอวาทปาติโมกข์ท่ีจัดเป็นอุดมการณ์ 4 ได้แก่ 1. ความอดทนอดกลั้น 2. การมุ่งให้ถึงพระนิพพาน 3. การไม่ท า



 Journal of MCU Kanchana Review Vol. 2 No. 1 (January - April 2022) 

 47 

ร้าย 4. การไมเ่บียดเบียน ส่วนหลักการ 3 ประกอบด้วย 1. การไม่ท าบาปทั้งปวง 2. การท ากุศลให้ถึงพร้อม 3. 
การท าจิตใจให้บริสุทธิ์ และวิธีการ 6 คือ 1. การไม่เข้าไปกล่าวร้าย 2. การไม่เข้าไปท าร้าย 3. ความส ารวมใน
พระปาฏิโมกข์ 4. การประมาณในการบริโภค 5. การนั่งนอนในที่อันสงัด 6. ความเพียรในอธิจิต โดยแยกให้เห็น
ชัดเจนด้วยองค์ความรู้ตามหลักนิยาม 5 ซึ่งเป็นกฎแน่นอนตายตัวของธรรมชาติอันประกอบด้วย 1. อุตุนิยาม 
2. พีชนิยาม 3. จิตนิยาม 4. กรรมนิยาม 5. ธรรมนิยาม เมื่อน าองค์ความรู้ทั้งสองพุทธธรรมนี้มาอธิบายและ
ประยุกตใ์ช้จะท าให้มนุษย์เกิดความเข้าใจและสามารถสร้างชีวิตให้เกิดดุลยภาพไดอ้ย่างแท้จริง  

เอกสารอ้างอิง  

เฉก ธนะสิริ. (2544). ปรัชญาแห่งชีวิต การกําเนิดของชีวิต. กรุงเทพมหานคร: ฟ้าอภัย.  
ชาลส์ ดาร์วิน. (2557). วิวัฒนาการแห่งชีวิต. นันทวิทย์ พรพิบูลย์. (ผู้แปล). กรุงเทพมหานคร: ซีเอ็ดบุ๊คเซ็น

เตอร์. 
ประเวศ วะสี. (2553). ธรรมชาติของสรรพสิ่ง. กรุงเทพมหานคร: เอ.พี กราฟิคดีไซน์และการพิมพ์.  
พระพุทธโฆสเถระ. (2554). คัมภีร์วิสุทธิมรรค, พิมพ์ครั้งที่ 6. สมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถร). (ผู้

แปล). กรุงเทพมหานคร: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
พระอนุรุทธเถระ และพระญาณธชะ. (2552). อภิธรรมมัตถสังคหะและปรมัตถทีปนี. พระคันธสาราภิวงศ์. (ผู้

แปล). ล าปาง: วัดท่ามะโอ.  
ฟริตจอฟ คาปร้า. (2556). ข่ายใยแห่งชีวิต: ความเข้าใจใหม่ทางวิทยาศาสตร์ ว่าด้วยระบบที่มีชีวิต. สว่าง 

พงศ์ศิริพัฒน์. (ผู้แปล). กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิโกมลคีมทอง.  
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เล่ม 10, 14, 

17, 35. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2538). พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับสยามรัฐ เล่ม 10. นครปฐม: โรงพิมพ์มหามกุฏ

ราชวิทยาลัย. 
วิทย์ เที่ยงบูรณธรรม. (2544). พจนานุกรม อังกฤษ-ไทย ฉบับทันสมัย Se-Ed’s Modern. กรุงเทพมหานคร: 

เอ็ม เอ เอช พริ้นติ้ง.  
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2546). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม, พิมพ์ครั้งที่ 

12. กรุงเทพมหานคร: สหธรรมมิก. 
______. (2562). พุทธธรรม (ฉบับเดิม), พิมพ์ครั้งที่ 38. กรุงเทพมหานคร: อมรินทร์พริ้นติ้ง.  
สุวิญ รักสัตย์. (2561). นวัตกรรมเชิงพุทธิปัญญา: การปรับสมดุลชีวธาตุเพ่ือความอยู่รอดในโลกเสมือนจริง .

นครปฐม: บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย.  
เสริมสุข วิจารณ์สถิต. (2561). พัฒนาการของกําเนิดมนุษย์ในครรภ์เชิงเปรียบเทียบทรรศนะทางพุทธศาสนา

และสูติศาสตร์. ดุษฎีนิพนธ์ปริญญาพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. 

ส านักงานราชบัณฑิตยสภา. (2554). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2554. กรุงเทพมหานคร: ราช
บัณฑิตยสภา.  


