
การแสวงบุญ ณ สังเวชนียสถาน 
กับการพัฒนาศรัทธาตามหลักพระพุทธศาสนา 

Buddhist pilgrimage the Main Buddhist Pilgrimage Places  
Faith development process Buddhism 

 
พระสุภกิจ สุปญฺโญ1 และ พระเมธีปริยัติวิบูลย์2 

Phra Supakit Supanyo1 and Phra Methipariyattiwibun 2 
วิทยาลัยสงฆ์กาญจนบุรี ศรีไพบูลย์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Kanchanaburi Sripaiboon PriestColleges,Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 
Corresponding Author, E-mail: 1vi10.aquare333@gmail.com; 2Siripum1977@gmail.com 

 
Retrieved: November 14, 2023; Revised: December 12, 2023; Accepted: December 13, 2023 

 
บทคัดย่อ 

บทความนี้ ต้องการนำเสนอให้เห็นว่า “ศรัทธา” เป็นหลักคำสอนท่ีมีความสำคัญของพระพุทธศาสนาเป็น
หลักความจริงที่พระพุทธองค์ทรงสอนไว้ให้คู่กับปัญญา ซึ่งเรียกว่า ศรัทธาเพื่อปัญญา แม้ว่าพระพุทธเจ้าจะทรง
สอนให้คนมีศรัทธา แต่ศรัทธาของพระองค์นั ้นต้องผ่านการพิจารณาไตร่ตรองด้วยปัญญาให้รอบคอบเสียก่อน  
สังเวชนียสถาน คือ สถานที่ที่ซึ่งมาแล้วทำให้เกิดการการกระตุ้นเตือนใจสำหรับคนที่มีศรัทธาจะทำให้เกิดการ
กระตุ้นเตือนจิตใจของตนเอง ทำให้ตื่นมามองดูสิ่งที่ไม่เคยมอง ทำให้นึกได้ถึงสิ่งที่ไม่ได้นึก เพราะผู้ที่มีศรัทธาใน
ปัญญาตรัสรู้ของ พระพุทธเจ้าท่ีเราเรียกว่าเป็นชาวพุทธนั้น บางครั้งหรือหลายครั้งก็ประมาทไปพระองค์ ทรงแสดง
ธรรมะ กระตุ้นเตือนจิตใจให้มานึกถึงธรรมะ ให้มานึกถึงความจริง หรือแม้เห็นเหล่าพระอรหันต์ที่ท่านเดินทาง
จาริก ท่านเหล่านั้นเป็นผู้หมดจดจากกิเลสแล้ว ได้ทำประโยชน์ตนอย่างสูงสุด คุ้มค่ากับการเกิดมาเป็นมนุษย์พบ
พระพุทธศาสนาแล้ว ก็กระตุ้นเตือนตัวเองว่าควรพัฒนาศรัทธาเพื่อปัญญาให้ดีท่ีสุด 

 
คำสำคัญ: สังเวชนียสถาน; การพัฒนาศรัทธา; พุทธศาสนา  
 
Abstract 

This article wants to suggest that "faith" is an important doctrine of Buddhism. It is the 
principle that the Buddha teaches with wisdom. It is called “faith for wisdom." Although the 
Buddha taught the faith to be faithful, his faith must be carefully considered. The main Buddhist 
pilgrimage places then provide a wake-up call for those who believe in them to trigger their own 
urges. We wake up and look at things that we haven't thought of, because those who have faith 
in the wisdom of the Buddha are called Buddhists. Sometimes, or many times, when you're a 
little bit dismissive, he starts to remind me of Dharma, which is to think of truth or even see the 
heroes you travel from. Has benefited one's most desperately. It is worth the birth of a human 
being, meeting Buddhism, and encouraging yourself to make the best of faith in wisdom. 
 
Keywords: The Main Buddhist Pilgrimage Places; Faith Development Process; Buddhism 

mailto:1vi10.aquare333@gmail.com


   160 |   วารสาร มจร กาญจนปริทรรศน์  ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 3 กันยายน - ธันวาคม 2566 

บทนำ 
ประเทศไทยเป็นดินแดนแห่งพระพุทธศาสนาเป็นประเทศเดียวในโลกท่ีมีชาวพุทธนับถือพระพุทธศาสนา

แบบดั้งเดิม ที่ยังพร้อมด้วยหลักธรรม หลักวินัย หลักปฏิบัติ ยังธำรงคงไว้ซึ่งแก่นแท้ของความเป็นพุทธตั้งแต่สมัย
พุทธกาลมาจนถึงปัจจุบัน มีจำนวนประชากรท่ีนับถือพระพุทธศาสนาเป็นจำนวนมากท่ีสุดของประเทศ และยังเป็น
ศูนย์กลางพระพุทธศาสนาของโลกในปัจจุบัน มีแนวทางและหลักธรรมคำสอนของพระพุทธศาสนาอย่างครบถ้วน
ชัดเจนและพุทธบริษัทยังได้มีโอกาสปฏิบัติศาสนกิจอย่างสมบูรณ์ ท้ังมีการให้ทาน รักษาศีลและฟังธรรมอีกท้ังยังมี
การสาธยายพระสูตรในโอกาสสำคัญๆ การบรรยายเรื่องพระพุทธศาสนาหรือเรื่องพระพุทธประวัติ ส่ิงเหล่านี้ล้วน
แล้วแต่เป็นเรื่องเกี่ยวกับดินแดนพุทธภูมิแทบทั้งสิ้น (จันทรัตน์ มั่นวิเชียร, 2560) เพื่อปลูกฝัง และยังศรัทธาปสา
ทะของพุทธบริษัทให้มั่นคง  

พระพุทธศาสนาเห็นว่าศรัทธาเป็นองค์ธรรมท่ีมีความสำคัญเป็นอันดับแรกและแนวคิดเกี่ยวกับเรื่องศรัทธา
ในพระพุทธศาสนามีความเป็นเอกลักษณ์เฉพาะที่โดดเด่น และเพื่อให้เกิดความเข้าใจที่ชัดเจนในเรื่องศรัทธาใน
พระพุทธศาสนา จึงควรศึกษาศรัทธาในด้านต่าง ๆ ให้ครบถ้วน โดยเริ่มต้นจากประเภทของศรัทธา บ่อเกิดศรัทธา 
หน้าที่และความสำคัญของศรัทธาอันเป็นบริบทที่จะช่วยให้ทราบความหมายศรัทธาในพระพุทธศาสนาได้ชัดเจน
ขึ้นตามลำดับ แต่เนื่องจากพุทธศาสนิกชนชาวไทยยังไม่มีโอกาสได้สัมผัสแดนดินถิ่นกำเนิดแห่งพระพุทธศาสนากัน
ทุกคน จึงอาจเกิดความไม่เข้าใจอย่างถ่องแท้ในเรื่องราวและสถานที่ตามที่ปรากฏในพุทธประวัติ พุทธศาสนิกชน
ชาวไทยจึงทำได้เพียงการสร้างมโนภาพและจินตนาการไปตามคัมภีร์และตำราท่ีเรียนรู้มา 

อินเดียเป็นดินแดนต้นกำเนิดของพระพุทธศาสนา หากเปรียบเทียบการบำรุงต้นไม้นั้นต้องรดน้ำพรวนดิน 
ใส่ปุ๋ย ต้นไม้จึงจะเจริญงอกงาม การไปจาริกแสวงบุญ ก็เช่นเดียวกัน ถ้าต้องการปลูกฝังและเพิ่มศรัทธาได้อย่าง
เต็มที่ ก็ต้องไปยังแผ่นดินพุทธภูมิ แดนชมพูทวีป อันเป็นดินแดนต้นกำเนิดแห่งพระพุทธศาสนา พระพุทธเจ้าทุก
พระองค์ ในอดีตระหว่างบำเพ็ญบารมีเป็นพระโพธิสัตว์ก็ได้อาศัยการบำเพ็ญบารมีในแผ่นดินชมพูทวีปแห่งนี้  
การเดินทางไปจาริกบุญจึงเท่ากับว่าเป็นการได้เดินตามรอยพระพุทธองค์และพระอริยเจ้าท้ังหลาย เป็นการมาถึงท่ี 
คือได้เห็นกับตาตนเอง ว่านี่เป็นพุทธสถานที่จริง ๆ เช่นต้นพระศรีมหาโพธิ์ เป็นต้นไม้ที่พระพุทธองค์ทรงตรัสรู้  
พระแท่นวัชรอาสน์ คือท่ีพระพุทธองค์ทรงประทับนั่งบำเพ็ญธรรม จนได้บรรลุอนุตตรสัมมาสัมโพธิญาณ เป็นการ
ได้ยินกับหู คือได้ฟังเรื่องราวต่าง ๆ  ที่เกิดขึ้นจริงในอดีต ณ สถานที่นั้น  ๆ  ดุจได้ย้อนเวลากลับไปในห้วงเวลาแห่ง
พุทธกาลอีกครั้ง ทบทวนความรู้ จากท่ีได้เคยได้ยินได้สดับตรับฟังมา ณ สถานท่ีจริง เหมือนราวกับว่าได้ย้อนกลับ
เข้าไปอยู่ในเหตุการณ์จริง เป็นการมาเห็นกับตา สัมผัสเห็นด้วยตนเอง ซึ่งเหมือนกับดูจากภาพ ผ่านสื่ออื่น  ๆ 
ซึ ่งสามารถสัมผัส เข้าถึง มองเห็นรายละเอียดเก ี ่ยวกับสถานที ่ต่าง  ๆ ด้วยความลึกซ ึ ้ง มาสัมผัสก ับใจ 
ได้สัมผัสความรู้สึกท่ีเกิดจากภายในจิตของตนเอง ความรู้สึกภายในท่ีมิอาจอธิบายออกมาเป็นคำพูด ด้วยประโยค
ใด ๆ ได้ บางท่านเกิดความเอิบอิ่มใจเกิดปีติน้ำตาไหลโดยไม่ทราบสาเหตุ ความรู้สึกเหล่านี้เป็นความรู้สึกอันเกิด
จากภายใน ซึ่งความรู้สึกเช่นนี้จะเกิดได้ก็ต่อเมื่อได้มาสัมผัสด้วยใจตนเอง ณ สถานท่ีจริง ๆ เช่นนี้ เท่านั้น ท่ีสำคัญ
ที่สุดนั้น ให้พิจารณาในเนื้อหาสาระในมหาปรินิพพานสูตร อันเป็นพระสูตรที่กล่าวถึงเหตุการณ์ก่อนเสด็จดับ  
ขันธปรินิพพาน พระพุทธองค์ได้ตรัสกับพระอานนท์ว่า “อานนท์ สังเวชนียสถาน 4 แห่งนี้เป็นสถานท่ีท่ีกุลบุตรผู้มี
ศรัทธาควรไปดู ภิกษุ ภิกษุณี อุบาสก อุบาสิกาผู้มีศรัทธาจะมาดู ด้วยระลึกว่า ตถาคตประสูติในท่ีนี้ว่า ตถาคตได้
ตรัสรู้อนุตตรสัมมาสัมโพธิญาณในที่นี้ ว่า ตถาคตประกาศธรรมจักรอันยอดเยี่ยมในที่นี้ ว่า ตถาคตได้เสด็จดับ  
ขันธปรินิพพาน ด้วยอนุปาทิเสสนิพพานธาตุในที่นี้” (ที.ม.(ไทย) 10/202/150-151) “อานนท์ ชนเหล่าใดเหล่า
หนึ่ง จาริกไปยังเจดีย์ 4 สถานเหล่านั้น แล้วมีจิตเลื่อมใสชนเหล่านั้นทั้งหมด เบื้องหน้าแต่ตายเพราะกายแตกจัก
เข้าถึงสุคติโลกสวรรค์” (ที.ม.ไทย 10/131/135) 



                                                                            | 161 
Journal of MCU Kanchana Review  Vol. 3 No. 3 September - December 2023 

เมื่อศรัทธามีความตั้งมั่น มั่นคงเป็นอย่างดีแล้ว จึงเป็นรากฐานที่สำคัญที่ก่อให้เกิดปัญญาตามรู้ตามเห็น
ตามความเป็นจริงในส่ิงท่ีพระพุทธองค์ทรงวางเป็นแนวทางให้ปฏิบัติได้อย่างถูกตรง เพื่อให้พุทธศาสนิกชนได้ปฏิบัติ
ธรรมสมควรแก่ธรรม เพื่อจุดหมายปลายทางแห่งความพ้นทุกข์ หลุดพ้นจากการเวียนว่ายตายเกิดในสังสารวฏันี้ 
หากแม้ว่ายังไม่สามารถถึงความพ้นทุกข์ได้ศรัทธาที่เป็นรากฐานของปัญญานั้นก็สามารถนำพาชีวิตให้มีความสุข
กายสบายใจท้ังยามสุขและยามทุกข์ ไม่หลงใหลมัวเมาไปกับกิเลสและกามคุณท้ังหลาย ประกอบชีวิตของตนเองได้
อย่างถูกตรงตามแนวพุทธธรรม 

แนวคิดเรื่องกระบวนการพัฒนาศรัทธาตามแนวพุทธศาสนาจากการจาริกแสวงบุญ ณ สังเวชนียสถาน 4 
พบว่า แนวคิดเรื่องจิตในทางพระพุทธศาสนา สามารถนำไปปรับใช้ให้เกิดประโยชน์กับชีวิตประจำวันได้หลาย
ประการ ท้ังในเรื่องการเรียนการสอน การพัฒนาตนเองและปัญหาเรื่องทุกข์ เป็นการเพิ่มแรงศรัทธาท่ีส่งผลต่อการ
พัฒนาปัญญาโดยตรง พระพุทธองค์ทรงตรัสว่า “มโนปุพฺพงฺคมา ธมฺมา มโนเสฏฐา มโนมยา” (ขุ.ธ. ไทย 25/1/15) 
ธรรมทั้งหลายมีใจเป็นหัวหน้ามีใจเป็นใหญ่ สำเร็จด้วยใจ ซึ่งสิ่งนี้เป็นภาวการณ์ที่พระพุทธองค์ทรงนำไปใช้ได้ผล
มาแล้ว 

 
กระบวนการพัฒนาศรัทธา 

การพัฒนาศรัทธาตามหลักพระพุทธศาสนามองว่าศรัทธาต้องมาพร้อมกับปัญญาเสมอกล่าวคือ ศรัทธา  
ในกระบวนการพัฒนาตามหลักพุทธศาสนานั้น หมายถึง ความเช่ือมั่น การซาบซึ้ง ความมั่นใจเหตุเท่าท่ีตนสามารถ
พิจารณาเห็นได้ คําสอนของพระพุทธองค์นั้นจึงมีทั ้งในขั้นของศรัทธาและปัญญา ด้วยศรัทธานั้นในแงหนึ่ง
พุทธศาสนิกชนก็อยากจะมาเฝ้านมัสการพระพุทธเจา ด้วยการไปดูไปรูไปเห็น ไปเยือนสถานท่ีสำคัญท่ีเกี่ยวกับ 
พระองค เราเรียกสถานท่ีท่ีพระพุทธเจาเคยเสด็จประทับวาเป็นเจดียชนิดหนึ่งเจดีย คือส่ิงท่ีเตือนใจใหเราระลึกถึง
พระพุทธเจา เมื่อนอมใจรําลึกถึงพระองค บรรดาพุทธบริษัทก็มีความรูสึกปลาบปลื้มใจ เป็นเครื่องเจริญศรัทธา 
และศรัทธานี้ก็จะนอมนําจิตใจของบุคคลนั้น ๆ ใหเจริญงอกงามในธรรม แต่ศรัทธาจะเกิดผลดังกล่าวได้จะตอง
สัมพันธ์กับปัญญา ศรัทธาในพระพุทธศาสนานั้นท่านใหเกื้อกูลและจะตองนําไปสู่ปัญญาเสมอ ศรัทธาของเรา
นําไปสู่ปัญญาเบื้องตน โดยเป็นเครื่องเตือนใจใหระลึกถึงคําสอนของพระองค เมื่อบรรดาพุทธบริษัทระลึกถงึพระ
พุทธเจาด้วยศรัทธา ใจก็จะน้อมไปถึงคําสอนของพระองคจะไม่ติดอยูแ่ค่เจดีย์ สถานท่ีหรือพระรูปกายของพระองค
เทานั้น ใจจะน้อมนึกไปถึงวา พระองคทรงสอนเราไวใหเราประพฤติปฏิบัติดีงามอย่างนี้ เมือ่เราระลึกถึงพระองคแล
ว ก็มาระลึกถึงคําสอนของพระองค ทำใหมีผลในทางปฏิบัติเป็นประโยชน์แกชีวิตของเรา ยิ่งกว่านั้นเมื่อเราปฏิบัติ
นอกจากมีผลต่อชีวิตของเราเองแล้ว ก็ยังมีผลตอสังคม ต่อเพื่อนมนุษย์ ต่อโลก เมื่อทุกคนประพฤติดีปฏิบัติชอบ
ตามคำส่ังสอนของพระองคก็จะทำใหโลกนี้มีสันติสุขสืบต่อไป (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2556)  

ศรัทธาที่ประกอบพร้อมด้วยปัญญา ย่อมส่งผลให้ความเชื่อมั่นมีกำลังเป็นสื่อนำไปสู่ปัญญา นั่นก็คือเมื่อ
เกิดความเช่ือเรื่องใดเรื่องหนึ่งก็เป็นส่ิงจูงใจให้เกิดความสนใจท่ีจะศึกษาค้นคว้าหาเหตุหาผล จึงเป็นกระบวนการใน
การพัฒนาปัญญา ดังนี้คือ (จักรแก้ว นามเมือง, 2566) 

1. ศรัทธาเป็นเพียงขั้นหนึ่งในกระบวนการพัฒนาปัญญา และกล่าวว่าเป็นขั้นต้นท่ีสุด 
2. ศรัทธาท่ีพึงประสงค์ คือต้องเป็นความเช่ือท่ีมีปัญญารองรับ เป็นความเช่ือท่ีมีเหตุผล 
3. ศรัทธาท่ีใช้อารมณ์ เป็นความเช่ือท่ีงมงาย เป็นส่ิงท่ีต้องกำจัดหรือแก้ไขให้ถูกต้อง 
4. ศรัทธาที่มุ่งหมายในกระบวนการพัฒนาปัญญานั้น เป็นศรัทธาที่กระตุ้นให้เกิดความอยากรู้อยากเห็น 

อยากพิสูจน์ความจริงจึงมุ่งมั่นท่ีจะค้นหาความรู้นั้น ๆ 



   162 |   วารสาร มจร กาญจนปริทรรศน์  ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 3 กันยายน - ธันวาคม 2566 

5. คุณประโยชน์ของศรัทธามี 2 ลักษณะคือ ศรัทธาเป็นปัจจัยให้เกิดปิติซึ่งทำให้เกิดความสงบเยือกเย็น
นำไปสู่สมาธิและปัญญาในท่ีสุด และศรัทธาทำให้เกิดความเพียรพยายามท่ีจะปฏิบัติ มุ่งมั่นค้นหาความรู้ท่ีเกิดจาก
ความเช่ือนั้น ๆ ให้รู้แจ้งเห็นจริง นำไปสู่ปัญญาในท่ีสุด 

6. ศรัทธาเป็นไปเพื่อปัญญา เมื่อเกิดศรัทธาต่อเรื่องใด ๆ ส่ิงใด ๆ ก็ตาม ก็คิดเห็นเหตุผล หรือค้นหาความ
จริงนั้น ๆ ดังนั้นศรัทธาจึงส่งเสริมค้นคิดหาเหตุผล ด้วยความพึงพอใจและเต็มใจ การขอร้องให้เช่ือก็ดี การบังคับ
ให้ยอมรับความจริงตามท่ีกำหนดก็ดี การขู่ให้เช่ือก็ดี เป็นวิธีการท่ีไม่ใช่ส่ิงท่ีก่อให้เกิดศรัทธา 

ศรัทธาท่ีถูกต้องเป็นส่ือนำไปสู่การพัฒนาปัญญา แบ่งออกเป็น 4 ประการ คือ 
1. กัมมสัทธา เช่ือกรรม เช่ือการกระทำ เช่ือกฎแห่งกรรม เช่ือว่ากรรมมีอยู่จริง คือ เช่ือว่าเมื่อทำอะไรโดย

มีเจตนา คือ จงใจทำท้ังรู้ ย่อมเป็นกรรม คือ เป็นความดีความช่ัวมีขึ้นในตนเป็นเหตุปัจจัยก่อให้เกิดผลดีผลร้ายสีบ
เนื่องต่อไป 

2. วิปากสัทธา เชื่อวิบาก เชื่อผลของกรรม เชื่อว่าผลของกรรมมีจริง คือ เชื่อว่ากรรมที่ทำแล้วต้องมีผล 
และผลต้องมีเหตุ ผลดีเกิดจากกรรมดี ผลช่ัวเกิดจากกรรมช่ัว  

3. กัมมัสสกตาสัทธา เชื่อความที่สัตว์มีกรรมเป็นของตน เชื่อว่าแต่ละคนเป็นเจ้าของ จะต้องรับผิดชอบ
เสวยวิบากเป็นไปตามกรรมของตน 

4. ตถาคตโพธิสัทธา เช่ือความตรัสรู้ของพระพุทธเจ้า มั่นใจในองค์พระตถาคต ว่าทรงเป็นสัมมาสัมพุทธะ 
ทรงพระคุณท้ัง 9 ประการ ตรัสธรรม บัญญัติวินัยไว้ด้วยดี ทรงเป็นผู้นำทางท่ีแสดงให้เห็นว่า มนุษย์คือเราทุกคนนี้ 
หากฝึกตนด้วยดี ก็เข้าถึงภูมิธรรมสูงสุดบริสุทธิ์หลุดพ้นได้ ดังท่ีพระองค์ได้ทรงบำเพ็ญไว้เป็นแบบอย่าง (พระพรหม
คุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2556) 

ดังนั้น กระบวนการพัฒนาศรัทธาในทางพระพุทธศาสนา ต้องนอมนําความรู้สึกเช่ือเข้าสู่ภายในของบุคคล
นั้น ๆ อย่างลึกซึ้ง ทำใหเจริญงอกงามในธรรมอย่างถึงที่สุด โดยอาศัยปัญญาพิจารณา วิเคราะห์ในสิ่งที่ควรเช่ือ
หรือไม่ควรเช่ือ เมื่อเช่ือแล้วก็ค้นหาข้อเท็จจริง ว่าส่ิงท่ีเช่ือนั้นสามารถนำพาให้ชีวิตพ้นทุกข์ได้จริงหรือไม่ จึงกล่าว
ได้ว่า ศรัทธาในพระพุทธศาสนานั้นท่านใหเกื้อกูลและจะตองนําไปสู่ปญัญาเสมอ 
  
เป้าหมายสูงสุดของศรัทธา  

พระพุทธศาสนาเถรวาท ถือว่าหลักความเชื่อหรือศรัทธาเป็นหนทางแห่งการเริ่มต้น สำหรับการดำเนิน
ไปสู่เป้าหมายสูงสุด ศรัทธาจึงไม่ใช่เป้าหมายในตัวมันเอง ศรัทธาต้องนำไปสูการลงมือปฏิบัติ และภาระที่สำคัญ 
คือ ศรัทธานำไปถึงขั้นทดลองปฏิบัติและคอยจรรโลงการปฏิบัติให้ดำเนินไปอย่างต่อเนื่อง เพื่อพิสูจน์ความจริง 
(พระพรหมคุณาภรณ์ (ปฺ.อ.ปยุตฺโต), 2557) เพื่อละอกุศลธรรม เพื่อยังกุศลธรรมให้ถึงพร้อม เมื่อบุคคลประกอบ
ความเพียรอย่างสม่ำเสมอ จนปัญญาหรือญาณทัสสนะ ทำให้มีความรู้ความเห็นส่ิงต่างๆ ตามความเป็นจริง ทำให้
ตัดกิเลสได้แล้ว ในขั้นสุดท้าย เป็นอิสระจากศรัทธาทั้งปวง ซึ่งเป็นสิ่งที่มีประโยชน ในระยะเริ่มต้นเท่านั้น เมื่อ 
โลกุตตรปัญญาเกิดขึ้นแลว ศรัทธาก็จะต้องจากไป ถาศรัทธายังอยู่ก็แสดงว่ายังไม่บรรลุเป้าหมาย เพราะตราบใดยัง
เชื่อต่อจุดหมายนั้นอยู่ ก็แสดงว่ายังไม่ได้เข้าถึงจุดหมายนั้น ต่อเมื่อได้ประจักษ์เห็นจริงถึงเหตุผล จึงพูด ได้วา
พระพุทธศาสนานั้นสามารถเข้าสู ่ศรัทธาแต่บรรลุได้โดยปัญญา ปัญญาจึงเป็นสิ่งที่ยิ่งใหญ่ที่สุดที่ทำให้หลุดพ้น 
เรียกว่า ปัญญาวิมุตติ 

ปัญญา หมายถึง ความรู้ความหยั่งรู้เหตุผล ปัญญาที่ถูกต้องในกระบวนการพัฒนา มีลักษณะ 3 ประการ 
คือ ปัญญาท่ีถูกต้องในกระบวนการพัฒนา มีลักษณะ 3 ประการ คือ 

1. ความฉลาดในความเจริญ รอบรู้ทางเจริญ และเหตุแห่งความเจริญและประโยชน์ของความเจริญ (อาย
โกศล) หมายถึง รู้ว่าอะไรคือความดี ความเจริญท่ีแท้ และก็รู้ด้วยว่าอะไรคือสาเหตุให้เกิดความดีความเจริญนั้น 



                                                                            | 163 
Journal of MCU Kanchana Review  Vol. 3 No. 3 September - December 2023 

2. ความฉลาดในความเสื่อม รอบรู้ความเสื่อม เหตุของความเสื่อมและโทษของความเสื่อม (อปายโกศล) 
หมายถึง รู้ว่าอะไรคือความเส่ือม และอะไรคือเหตุทำให้เกิดความเส่ือม 

3. ความฉลาดในอุบาย รอบรู้วิธีแก้ไขเหตุการณ์และวิธีที่จะทำให้สำเร็จ ความรู้จักวิธีการละเหตุความ
เสื่อมและวิธีการสร้างเหตุแห่งความเจริญ (อุปายโกศล) หมายถึง รู้ทั้งสองด้านคือรู้แบบครบวงจร  (พระพรหม 
คุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2556 

จากการที่พระพุทธศาสนาเน้นการพัฒนาศรัทธาที่ถูกต้องดังกล่าวข้างต้น ที่เปิดโอกาสให้ทุกคนให้ได้ใช้
สติปัญญาความคิดเห็นของตนพิจารณาอย่างเต็มท่ีก่อนแล้ว จึงค่อยเช่ือโดยนัยนี้ศรัทธาจึงตองนําไปสู่ปัญญา เรื่อง
นี้พระพุทธเจาก็ได้ตรัสเตือนอยู่เสมออย่างเช่นพระสาวกองค์หนึ่งในสมัยพุทธกาลคือ พระวักกลิ เมื่อบวชแล้วก็มี
ความหลงใหลในพระรูปกายของพระพุทธเจ้า คือติดใจในพระรูปโฉมของพระพุทธเจามาก วันหนึ่งพระพุทธเจ้าได้
ตรัสกับพระวักกลิว่า “ดูก่อนวักกลิ เธอจะตามดูไปทำไมกับร่างท่ีเป่ือยเน่าได้นี้ ผู้ใดเห็นธรรม ผู้นั้นเห็นเรา ผู้ใดเห็น
เรา ผู้นั้นเห็นธรรม” (สํ.ข.(ไทย) 17/216) อันนี้เป็นคำตรัสเตือนสติท่ีสำคัญมาก และเป็นการโยงศรัทธาไปสู่ปัญญา 
เป็นการใชศรัทธาใหเป็นประโยชน์ ศรัทธาที่เกิดจากการมีความเลื่อมใสในองคพระพุทธเจา อย่างท่ีโอกาสมา
นมัสการพระองค ณ สถานท่ีนี้จะเป็นเครื่องเตือนใจเราใหระลึกตอไปถึงคําสอนของพระพุทธเจา คือตัวธรรมะ และ
พยายามประพฤติปฏิบัติใหเกิดผลต่อชีวิตอย่างแท้จริง 
 
พระพุทธศาสนา 

ความหมายของพระพุทธศาสนา พระพุทธศาสนามาจาก 3 คำ คือคำว่า พระ มาจากคำว่า "วร" แปลว่า 
"ประเสริฐ" ถ้าหมายถึงบุคคลจะหมายถึง ผู้มีศีล มีธรรม ตั้งใจฝึกฝนอบรมตนเองเพื่อทำพระนิพพานให้แจ้ง ออก
บวช เพื่อเว้นจากความชั่วทั้งปวงตั้งใจทำดีทุกอย่าง และกลั่นใจให้บริสุทธิ์ พุทธ แปลว่า ผู้รู้ ผู้ตื่น ผู้เบิกบานแล้ว 
คือรู้แจ้ง เห็นจริง ในสรรพสัตว์ และสรรพส่ิงท้ังปวง ด้วยญาณทัศนะ อันบริสุทธิ์ ท่ีหมดกิเลสแล้ว ศาสนา มาจาก
คำว่า "สาสน" แปลว่า คำสอน พระพุทธศาสนา จึงแปลว่า คำส่ังสอนของผู้รู้แจ้ง เห็นจริง ในสรรพสัตว์ และสรรพ
สิ่งทั้งปวง หรือแปลว่า ศาสนาของพระพุทธเจ้า หรือ แปลว่าคำสั่งสอนของพระพุทธเจ้า คือการศึกษาหลักธรรม
นำมาสู่การปฏิบัติธรรมเพื่อการดำรงชีวิตที่เป็นสุขและสงบเย็น เพื่อฝึกพัฒนาตนเองตามแนวพุทธธรรม เน้นการ
เรียนรู้ปริยัติและปฏิบัติควบคู่กัน เพื่อให้บรรลุผลแห่งการปฏิบัติสู ่ปฏิเวธ  (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2556) 

พระพุทธศาสนาให้ความสำคัญกับจิตมากกว่ากาย เพราะจิตเป็นต้นกำเนิดของการประพฤติดี–ช่ัวทางกาย 
วาจา ความเศร้าหมองหรือผ่องใสของจิตมีผลต่อสุขภาพกายและสุขภาพใจ จิตสามารถทำให้ไปเกิดในที่ดี  (สุคติ) 
หรือไม่ดี (ทุคติ) ได้อีกด้วย หลักธรรมของพระพุทธศาสนาจึงเป็นเรื่องราวของการปฏิบัติและการใช้ชีวิตอย่างถูก
ตรงแทบทั้งสิ้นเพราะพระพุทธองค์นั้นทรงสอนหลักธรรมเพื่อรักษาโรคจิตเพื่อให้เหล่าสาวกสามารถฝึกฝนจิตให้
บรรลุธรรมได้นั่นเอง ความท่ีพระพุทธศาสนาเน้นย้ำในเรื่องจิตนั้นก็มีปรากฏในพระพุทธพจน์ท่ีว่า“โลกถูกจิตนำไป 
ถูกจิตผลักไสไป จิตเป็นธรรมอย่างหนึ่งท่ีโลกท้ังหมดตกอยู่ในอำนาจ” (ส.ส. ไทย 15/62/73) “ธรรมท้ังหลาย มีใจ
เป็นหัวหน้า มีใจเป็นใหญ่ สำเร็จด้วยใจ ถ้าคนมีใจช่ัว ก็จะพูดช่ัวหรือทำช่ัวตามไปด้วย เหมือนล้อท่ีหมุนไปตามรอย
โคท่ีลากเกวียน” (ขุ.ธ. ไทย 25/1/23) 

พระพุทธเจ้าทรงเห็นความเป็นจริงว่าเราดำรงอยู่ได้อย่างไร ทรงเอาชนะความบกพร่องทั้งหมดของ
พระองค์ และทรงบรรลุถึงศักยภาพสูงสุดของพระองค์ ซึ่งในพระพุทธศาสนาเราเรียกว่า “การตรัสรู้” พระพุทธเจ้า
ไม่สามารถเพียงแค่โบกมือและทำให้ปัญหาท้ังหมดของเราหมดไป แต่พระองค์ทรงแสดงให้เราเห็นถึงเส้นทางท่ีเรา
สามารถเดินไปได้เพื่อปลดปล่อยตัวเองให้พ้นจากปัญหาชีวิตและพัฒนาคุณสมบัติที่ดีในจิตใจของเรา คือความ
ศรัทธาและปัญญา ตลอดจนถึงเรื่องอื่น ๆ อีกมากมาย 



   164 |   วารสาร มจร กาญจนปริทรรศน์  ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 3 กันยายน - ธันวาคม 2566 

พระพุทธศาสนามีเป้าหมายคือ เมื่อกล่าวถึงแนวคิดเรื่องการพัฒนานั้นเป็นเรื่องที่เกี่ยวข้องกับจิตใจและ
กระบวนการทำงานของจิตที่พระพุทธศาสนาถือว่าจิตนั้นมีพลังในการควบคุมกาย แต่ถึงอย่างนั้นจิตก็ไม่ได้เป็น
เอกเทศจากกายเพราะจิตกับกายจะต้องทำงานแบบอิงอาศัยซึ่งกันและกัน ในแง่อภิธรรมจิตมนุษย์หรือสัตว์มีความ
ละเอียดอ่อนสามารถจำแนกประเภทได้อย่างหลากหลาย เมื่อนำแนวคิดเรื ่องพุทธจิตวิทยามาวิเคราะห์เชิง
เปรียบเทียบกับแนวคิดเรื่องจิตวิทยาตะวันตกก็จะพบว่าจิตวิทยาตะวันตกศึกษาจิตและกระบวนการทำงานของจิต
ในแง่ของพฤติกรรมภายนอกด้วยการพิสูจน์ทดลองโดยหลักวิทยาศาสตร์ แต่พุทธจิตวิทยานั้นศึกษาจิตและ
กระบวนการทำงานของจิตในแง่ของการปฏิบัติเพื่อฝึกฝนจิตด้วยการปฏิบัติธรรมทั้งในด้านสมถะและวิปัสสนา
กรรมฐานโดยมุ่งทำให้จิตมีศักยภาพท่ีจะสามารถเอาชนะหรือควบคุมกิเลสได้ 

การท่ีพุทธศาสนิกชน มีศรัทธาในการดำเนินชีวิตที่ถูกตรงและสามารถเปลี่ยนพฤติกรรมไปในทางที ่ดี
หลังจากท่ีได้ไปจาริกแสวงบุญ เป็นด้วยกระบวนการกิจกรรมสภาพแวดล้อมต่างๆ ท่ีช่วยเสริมสร้างความศรัทธาต่อ
พระพุทธศาสนาให้มั่นคงหนักแน่นยิ่งขึ้น เมื่อศรัทธาเพิ่มขึ้นการปฏิบัติตนให้อยู่ในกรอบศีลธรรมอันดีงามจึงมีการ
พัฒนามากขึ้น เช่น การได้ไหว้พระสวดมนต์ เจริญสติภาวนา ปฏิบัติบูชาคุณพระรัตนตรัย ถือเป็นการประพฤติ
ปฏิบัติตามหลักไตรสิกขา หรือบุญกิริยาวัตถุคือ ทาน ศีล ภาวนา เป็นการพัฒนาตนเองตามแนวพุทธจิตวิทยาท่ี
ครบองค์รวม การให้ทาน ตามหลักพุทธจิตวิทยานั้น ได้แก่ การให้รอยยิ้ม การสร้างเสียงหัวเราะ ในส่วนของการให้
รอยยิ้มนั้นเป็นการสื่อถึง การให้ของขวัญแม้เพียงชิ้นเล็ก ๆ ก็ทำให้เกิดรอยยิ้มที่เปี่ยมสุขได้ อย่างไรก็ตาม การให้
นั้น ไม่จำเป็นต้องเป็นสิ่งของ อาจเป็นการให้กำลังใจ ให้ความอบอุ่น ให้ความรู้ คำแนะนำ และหากเราอยู่ใน
สถานการณ์ความทุกข์ใจ ขอเพียงให้อภัยและอโหสิกรรมต่อกัน ถือเป็นการให้ที่มีคุณค่าทางจิตใจและยิ่งใหญ่ใน
ฐานะมนุษย์ คือ การตอบแทนคุณบิดามารดาและผู้มีอุปการะคุณ การที่บุคคลมีความกตัญญูกตเวที ซึ ่งเป็น
เครื่องหมายของคนดี การรักษาศีล ตามหลักพุทธจิตวิทยานั้น ได้แก่ ทัศนคติ ความศรัทธา ความมั่นใจ และการใช้
จิตใต้สำนึก เริ่มจากการมีศรัทธาจึงนำพาไปสู่ทัศนะคติท่ีถูกต้องในหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา เช่น ความเช่ือใน
เรื่องกฎแห่งกรรม ทางสายกลาง (มัชฌิมาปฏิปทา) การไม่ทำความชั่วทั้งปวง การทำความดีให้ถึงพร้อม และการ
ทำจิตใจให้บริสุทธิ์ผ่องใส ความเชื่อและการปฏิบัติตามหลักธรรมเหล่านี้ จะทำให้เราใช้ชีวิตได้อย่างสุขใจ  การใช้
หลักพุทธจิตวิทยา เรื่อง จิตใต้สำนึกในการสร้างมโนภาพ และมีความเช่ือมั่นในการทำความดี เราย่อมใช้ชีวิตในทุก
ขณะได้อย่างสุขสบายใจ เป็นการฝึกสติท่ีดีอย่างหนึ่ง และสามารถทำได้ทันที ทุกท่ี ทุกเวลา พยายามฝึกตนให้เป็น 
ผู้เฝ้ามอง ท้ังอารมณ์และพฤติกรรมการแสดงออก จะคอยกำกับให้เราอยู่ในศีลธรรมอันดีงามเป็นการเจริญภาวนา 
ให้เกิดความสงบในจิตใจเป็นสมาธิในชีวิตประจำวัน (อินทิรานี ขันทอง, 2566) เป็นการปฏิบัติอย่างครบองค์รวม
จากพื้นฐานของศรัทธาที่นำไปสู่ปัญญาในการปฏิบัติ ทั้งทางด้านร่างกาย สังคม จิตใจและปัญญา ดังที่พระพรหม
คุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตโต) ได้กล่าวไว้ว่า ชีวิตที่เป็นอยู่ดี ด้วยมีการศึกษาทั้ง  3 คือ ศีล สมาธิ ปัญญา ที่ทำให้พฒันา
ครบ 4 คือ กายภาวนา ศีลภาวนา จิตภาวนา และปัญญาภาวนา (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตโต), 2553)และ
นิยมใช้หลักภาวนา 4 เพื ่อวัดหรือแสดงผลของกระบวนการฝึกศึกษาตามหลักไตรสิกขา (พระธรรมปิฎก 
(ป.อ.ปยุตโต), 2557) ซึ่งสอดคล้องกับการส่งเสริมชีวิตความเป็นอยู่ที่ดีจึงสะท้อนถึงการพัฒนาชีวิตตามหลกัพุทธ
จิตวิทยาอย่างเกื้อหนุนเช่ือมโยงกัน 

 
การจาริกแสวงบุญ ณ สังเวชนียสถาน 4 

สังเวชนียสถาน แปลว่า สถานที่อันเป็นที่ตั ้งแห่งความสังเวช ที่ที่ให้เกิดความสังเวช เป็นคำที่ใช้เรียก
สถานท่ีเกี่ยวเนื่องกับพระพุทธเจ้าโดยเฉพาะ 

สังเวชนียสถาน หมายถึง สถานที่ที่ทำให้เกิดความรู้สึกระลึกถึงพระพุทธเจ้า เกิดความแช่มชื่น เบิกบาน 
เกิดแรงบันดาลใจท่ีจะทำความดี เมื่อได้ไปพบเห็น สังเวชนียสถาน มี 4 แห่ง คือ 



                                                                            | 165 
Journal of MCU Kanchana Review  Vol. 3 No. 3 September - December 2023 

1. สถานท่ีประสูติ ปัจจุบันเรียกว่า ลุมพินีหรือรุมมินเด 
2. สถานท่ีตรัสรู้ คือ ควงโพธิ์ ท่ีตำบล พุทธคยา 
3. สถานท่ีแสดงปฐมเทศนา คือ ป่าอิสิปตนมฤคทายวัน แขวงเมืองพาราณสี ปัจจุบันเรียก สารนาถ 
4 . สถานที ่ปร ิน ิพพาน  คือ ที ่สาลวโนทยาน เม ืองกุส ินาราหร ือก ุส ินคร  (พระพรหมคุณาภรณ์  

(ป.อ. ปยุตฺโต), 2556) 
การแสวงบุญหรือการจาริกไปเพื่อทำการบูชาสังเวชนียสถาน เกิดขึ้นมาต้ังแต่สมัยพุทธกาล เกิดจากความ

ศรัทธาที่ตั้งมั่นไม่สั่นคลอน โดยในสมัยนั้นชาวพุทธจะจาริกแสวงบุญโดยเดินทางมาเข้าเฝ้าพระสัมมาสัมพุทธเจ้า 
แต่ในภายหลังมีผู ้ทูลถามพระพุทธเจ้าว่า เมื ่อพระองค์เสด็จดับขันธปรินิพพานไปแล้ว ผู ้มีศรัทธาควรไปยัง  
ณ สถานที่ใด เพื่อยังให้เกิดความเจริญใจ (ด้วยศรัทธา เสมือนเข้าเฝ้าพระพุทธองค์) พระพุทธองค์ได้ตรัสตอบว่า 
สถานที่ควรไปเพื่อยังให้เกิดความแช่มชื่น เบิกบานใจ เจริญใจ และสังเวชใจเมื่อได้ไป คือ สังเวชนียสถานทั้ง 4 
ตำบล (องฺ.จตุกฺก. ไทย 21/118/180) 

การเดินทางจาริกแสวงบุญของชาวพุทธไทยในดินแดนพุทธภูมิ เป็นการเดินทางของพุทธศาสนิกชนผู้มี
ศรัทธาเพื่อไปสักการะสถานที่สำคัญในพระพุทธประวัติ หรือสถูปเจดีย์ที่มีความสำคัญเกี่ยวข้องกับพระพุทธเจ้า  
ผู้เป็นพระบรมศาสดาแห่งพระพุทธศาสนา ในดินแดนท่ีเรียกว่าชมพูทวีปในสมัยพุทธกาล ผู้ท่ีคิดว่าจะเดินทางจาริก
แสวงบุญให้ครบพุทธสถาน 4 แห่ง ตามต้ังใจได้นั้น จะต้องปลูกฝ่ังคุณธรรมของผู้เดินทางจาริกแสวงบุญดังนี้ 

1. สัทธิโก มีความศรัทธา เช่ือมั่น 
2. ปหูตธโน มีทรัพย์ภายนอก ภายใน เหมาะแก่การใช้สอย 
3. อโรโค โรคภัยไข้เจ็บไม่เบียดเบียน 
4. ปริวาโร มีบริวารสนับสนุน 
5. มัคคนายโก มีผู้นำพาท่ีเช่ือใจได้ 
6. มัคคุเทสโก มีผู้บรรยายท่ีชำนาญ ให้ความรู้ (พระราชรัตนรังษี (วีรยุทธ์ วีรยุทฺโธ), 2543) 
ผู้เดินทางมาจาริกแสวงบุญตามพุทธสถานในแดนพุทธภูมิ ล้วนมากันด้วยพลังศรัทธาอันเกิดจากพุทธ

วจนะที่ทรงชี้นำทาง เหมือนว่าเชื้อเชิญหรือกวักพระหัตถ์ให้โอกาสทองมาได้รับสิ่งที่ดี ๆ แก่ชีวิต โดยนำสังเวชนีย
สถาน 4 แห่ง มาสื่อการเข้าถึงพระรัตนตรัย ตามที่พระอานนท์ทูลถามพระพุทธองค์ก่อนเสด็จดับขันธปรินพิพาน 
ณ ที่สาลวโนทยาน ในกรุงกุสินาราว่า “เมื่อกาลก่อน พุทธบริษัทในทิศทั้งหลาย ต่างพากันมาเพื่อเฝ้าพระตถาคต
ย่อมได้เห็น ได้เข้าไปนั่งใกล้ภิกษุผู้ใหญ่เจริญใจเหล่านั้น ก็แต่ว่าเมื่อกาลล่วงไปแห่งพระผู้มีพระภาคเจ้า จักไม่ได้เห็น 
ไม่ได้เข้าไปนั่งใกล้ภิกษุผู้ใหญ่เจริญใจเหล่านั้นอีก” “ดูก่อนอานนท์  สังเวชนียสถาน 4 แห่งเหล่านี้ เป็นท่ีควรเห็น
ของ กุลบุตรผู้มีศรัทธาสังเวชนียสถาน 4 เป็นไฉน 

สังเวชนียสถานเป็นท่ีควรเห็นของกุลบุตรผู้มีศรัทธาด้วยระลึกว่า พระตถาคตประสูติในท่ีนี่ 1 
สังเวชนียสถานเป็นที่ควรเห็นของกุลบุตรผู้มีศรัทธาด้วยระลึกว่า พระตถาคตตรัสรู้อนุตตรสัมมาสัมโพธิ

ญาณในท่ีนี้ 1 
สังเวชนียสถานเป็นที่ควรเห็นของกุลบุตรผู้มีศรัทธาด้วยระลึกว่า พระตถาคตยังธรรมจักรอันยวดยิ่งให้

เป็นไปแล้วในท่ีนี้ 1 
สังเวชนียสถานเป็นที่ควรเห็นของกุลบุตรผู้มีศรัทธาด้วยระลึกว่า พระตถาคตเสด็จปรินิพพานด้วยอนปุา 

ทิเสสนิพพานธาตุในท่ีนี้ 1 
อานนท์ สังเวชนียสถาน 4 แห่งเหล่านั้นแล เป็นที่ควรเห็นของกุลบุตรผู้มีศรัทธา ภิกษุ ภิกษุณีอุบาสก 

อุบาสิกา ผู้มีศรัทธาจักมาด้วยระลึกถึงว่า พระตถาคตประสูติในท่ีนี้บ้าง พระตถาคตตรัสรู้อนุตตรสัมมาสัมโพธิญาณ
ในที่นี้บ้าง พระตถาคตยังธรรมจักรอันยวดยิ่งให้เป็นไปในที่นี ้บ้าง พระตถาคตเสร็จปรินิพพานแล้วด้วยอนุปา  



   166 |   วารสาร มจร กาญจนปริทรรศน์  ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 3 กันยายน - ธันวาคม 2566 

ทิเสสนิพพานธาตุในที่นี้บ้าง ดูก่อนอานนท์ ชนเหล่าใดเที่ยวจาริกไปยังเจดีย์มีจิตเลื ่อมใส จักกระทำกาละ ชน
เหล่านั้นทั้งหมดเบื้องหน้าแต่ตายเพราะกายแตก จักเข้าถึงสุคติโลกสวรรค์” (ที.ม. ไทย 10/131/133-135)                  
นี้เป็นคำท่ีพระพุทธองค์ ทรงสอนแก่เราได้เข้าใกล้พระองค์ ท้ังกายและใจ โดยอาศัยสังเวชนนียสถาน เป็นส่ือนำเข้า
ถึงสิ่งควรที่จะดู ควรจะเห็น ควรให้เกิดสังเวช แก่ผู้ศรัทธาทั้งหลาย และพึงสักการะด้วยความเคารพต่อที่ประสูติ 
ตรัสรู้ แสดงปฐมเทศนาและปรินิพพาน 

สังเวชนียสถาน 4 แห่งนั้น เราเห็นได้ชัดว่า แห่งแรก เป็นเรื่องเกี่ยวกับการประสูติ คือ การเกิด แล้วต่อไป 
แห่งสุดท้าย เกี่ยวกับการปรินิพพาน ก็คือ การตาย สองอย่างนี้ การเกิดกับการตาย เป็นของสามัญสำหรับทกุคน
ไม่ใช่เฉพาะพระพุทธเจ้า ใครก็ตามท่ีมีชีวิต ต้องเริ่มด้วยการเกิดแล้วต้องส้ินสุดด้วยการตาย แต่พระพพุทะเจ้าทรงมี
เพิ่มอีก 2 อย่าง คือระหว่างประสูติและปรินิพพาน มีตรัสรู้กับแสดงปฐมเทศนาก็อันเป็นส่วนพิเศษท่ีทำให้พระชนม์
ชีพ เป็นส่ิงท่ีประเสริฐแตกต่างจากคนท้ังหลาย การตรัสรู้นั้น ถ้ามองความหมาย ก็คือการท่ีพระพุทธเจ้าทรงบรรลุ
จุดหมายท่ีทรงประสงค์ เป็นความสำเร็จของพระองค์ ทำพระองค์เองให้สมบูรณ์ เรียกว่า เป็นการทำประโยชน์ของ
ตนเองให้เสร็จส้ิน ต่อมา การแสดงปฐมเทศนา คือการบำเพ็ญประโยชน์เพื่อผู้อื่น คือ การท่ีพระองค์มีอะไรมอบไว้
ให้แก่ชาวโลก ความดีงาม ความสามารถ ความมีสติปัญญา ที่เกิดจากการพัฒนาตนเองจากพื้นฐานของความ
ศรัทธานี้แหละ คือประโยชน์ตนที่แท้จริง ถ้าได้พัฒนาตนเอง ทำประโยชน์ตนให้เจริญงอกงาม โดยมีสติปัญญา
ความสามารถมากขึ้น ก็เท่ากับเป็นความดีงามความประเสริฐแห่งชีวิตของเราเอง พร้อมกันนั้น เราก็จะสามารถท่ี
จะบำเพ็ญประโยชน์เพื่อผู้อื่นได้ดีขึ้นด้วย (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2556) 
 
สรุป 

การจาริกแสวงบุญสังเวชนียสถาน 4 ตำบล เป็นสถานท่ีอันบุคคลผู้มีศรัทธาพึงไป สถานท่ีดังกล่าวนั้น คือ 
สถานที่พระโพธิสัตว์ประสูติ ซึ่งจะเป็นการเกิดครั้งสุดท้าย ไม่มีการเกิดในภพใหม่อีกต่อไป สถานที่พระสัมมา  
สัมพุทธเจ้าทรงตรัสรู้ สถานที่ทรงแสดงพระธรรมเทศนาเป็นครั้งแรก และสถานที่พระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงเสด็จ
ดับขันธปรินิพพาน นอกจากนั้นพุทธสถานอื่น ๆ ก็ควรได้ไปสักการะเช่นเดียวกัน ท้ังหมดนั้นเพื่อการเจริญขึ้นของ
กุศลธรรม น้อมบูชาจริง ๆ พร้อมด้วยการอบรมเจริญปัญญา  

การเดินทางไปประเทศอินเดีย เพื่อท่ีจะระลึกถึงพระคุณของพระรัตนตรัย ในสถานที่ที ่ควรจะได้เห็น 
อันจะเป็นปัจจัยให้เกิดกุศลจิต เกิดกระบวนการพัฒนาศรัทธา เกิดบุญ และเกิดปัญญาความเข้าใจมากขึ้นและเป็น
โอกาสของกุศลท่ีจะเจริญเพิ่มขึ้น บ่มเพาะหลักพุทธจิตให้เกิดมีขึ้นตามล ำดับจากการท่ีมีความเข้าใจถูกแล้วในพระ
ธรรม จึงเห็นค่าและควรในการพัฒนาสู่ปัญญาที่แท้จริง การไปสักการะในสถานที่ที่เคยเป็นสถานที่พระพุทธเจ้า
ทรงประสูติ ตรัสรู้ ปรินิพพาน แสดงพระธรรมครั้งแรก ย่อมจะเกิดกุศลสำหรับผู้ท่ีมีความเห็นถูก จึงไม่ใช่เรื่องของ
การแสวงบุญท่ีต้องการบุญ แต่ตอบแทนพระคุณ บูชาคุณด้วยการสนทนาธรรม ศึกษาพระธรรม ตามเหตุปัจจัยท่ี
ได้สะสมมา 
 
เอกสารอ้างอิง 
จักรแก้ว นามเมือง. (2566). พระพุทธศาสนาท่ีเน้นการพัฒนาศรัทธาและปัญญาท่ีถูกต้อง. สืบค้นเมื่อ 25 สิงหาคม 

2566, จาก https://www.gotoknow.org/posts/438399X 
จันทรัตน์ มั่นวิเชียร. (2560). กระบวนการพัฒนาปัญญาจากการจาริกแสวงบุญ ณ สังเวชนียสถาน 4. วารสารสันติ

ศึกษาปริทรรศน์ มจร, 5(2), 286-298. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2553). พุทธธรรม (ฉบับเดิม). พิมพ์ครั้งท่ี 25. นนทบุรี: เพิ่มทรัพย์.  

https://www.gotoknow.org/posts/438399X


                                                                            | 167 
Journal of MCU Kanchana Review  Vol. 3 No. 3 September - December 2023 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2556). จาริกบุญ จารึกธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 42. กรุงเทพฯ: อมรินทร์พริ้นทต้ิ์ง
แอนด์พับลิชช่ิง. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2556). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. พิมพ์ครั้งท่ี 21.กรุงเทพฯ: 
ผลิธัมม์. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2556). พุทธธรรม (ฉบับปรับปรุงและขยายความ). พิมพ์ครั้งท่ี 38. กรุงเทพฯ: 
ผลิธัมม์. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2557). พุทธธรรม (ฉบับปรับขยาย). พิมพ์ครั้งท่ี 15. กรุงเทพฯ: ผลิธัมม์. 
พระราชรัตนรังษี (วีรยุทธ์ วีรยุทฺโธ). (2543). หนังสือสู่แดนพุทธองค์. พิมพ์ครั้งท่ี 4. กรุงเทพฯ: ศิวพร . 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: มหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2556). หลักสูตรพุทธศาสตรบัณฑิต (พระพุทธศาสนา). กรุงเทพฯ: 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
อินทิรานี ขันทอง. (2566). การส่งเสริมงานพุทธ ในการประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวัน เพื่อประโยชน์สุขแก่เพื่อน

มนุษย์และสังคม. สืบค้นเมื ่อ 25 สิงหาคม 2566, จาก https://goodlifeupdate.com/healthy-
mind/109760.html 

 


