
                        วารสาร มจร เลย ปริทัศน์ journal of mcu loei review 
ปีที่ 2  ฉบับที ่1 เดือน มกราคม-เมษายน  2564 Vol. 2 NO. 1  January – April 2021   

 

87 

วิเคราะห์ทฤษฎีปรมาณูนิยมในทรรศนะของพุทธปรัชญา 
 

ฉลอง พันธุ์จันทร์ 
สมชาย หานนท์ 

พระทวีศักดิ์ ไทศรีโคตร 
มหาวิทยาลัยมหาสารคาม  

 

บทคัดย่อ 
  
 สสารเป็นบ่อเกิดของโลกจักรวาล มนุษย์ มีร่างกายที่ปรากฏอยู่ประกอบด้วยกลไกต่างๆ และ
ท างานได้ดุจเครื่องจักรกล ส่วนจิตนั้นเป็นสิ่งที่ไม่มีอยู่จริง ลักษณะต่างๆ ของจิต ไม่ว่าจะเป็นความรู้สึก 
นึกคิด ความเข้าใจ เป็นผลมาจากการรวมตัวของวัตถุหรือสสาร เมื่อพิจารณามนุษย์ในฐานะร่างกาย 
ย่อมต้องพิจารณาความเป็นจริงตามแนวคิดของกลุ่มสสารนิยม นั่นคือ ทุกสิ่งทุกอย่างเป็นสสารหรือวัตถุ 
สสารนิยมนี้เริ่มต้นตั้งแต่ปรัชญายุคแรกของกรีกที่พยายามค้นหาค าตอบของโลกและสรรพสิ่งที่ปรากฏ
อยู่ว่าเกิดมาจากปฐมธาตุ  วัตถุหรือสสารนั้นเกิดขึ้นจากการรวมตัวกันของธาตุที่เล็กที่สุดนั้น กระแส
สสารนิยมมี 2 สาย ได้แก่ ปรมาณูนิยม (atomism) ในยุคแรกเชื่อว่า สรรพสิ่งประกอบจากส่วนย่อย
ที่สุดที่ไม่สามารถจะแยกออกเป็นสิ่งอ่ืนที่ย่อยกว่านั้นได้อีกแล้ว เรียกว่า “อะตอม” ค าว่า อะตอมที่ใช้
ในทางปรัชญานี้หมายถึง อนุภาคที่เล็กที่สุด เป็นอนุภาคสุดท้ายที่แยกต่อไปอีกไม่ได้แล้ว อะตอมนี้เป็น
อนุภาคนิรันดร ไม่เกิด ไม่ตายมีมาเอง ไม่มีใครสร้าง และไม่มีใครท าลายได้ ฮอบส์  ได้เอาทฤษฎีปรมาณู
มาพัฒนาเพ่ืออธิบายว่าชีวิต คือ “เครื่องจักร” ความเป็นจริงมีแต่สสารซึ่งมีพลังประจ าตัว พลังนี้อาจ
ถ่ายทอดจากเทห์หนึ่งไปสู่เทห์อ่ืนได้ด้วยการประชิด ปรากฏการณ์ทั้งหลายในเอกภพเกิดจากการเปลี่ยน
ที่ของเทห์ด้วยอ านาจของพลังที่ถ่ายทอดกันระหว่างเทห์ โดยมีกฎแน่นอนตายตัวตามหลักกลศาสตร์ไม่
มีอะไรเกิดขึ้นโดยบังเอิญ มีผลก็ต้องมีสาเหตุ เช่น มีไอน้ าเกิดในอากาศเกินจุดอ่ิมตัวมากๆ ก็ต้องตกลง
มาเป็นฝน เป็นต้น ดังนั้น ชีวิต คือ เครื่องจักรกลซับซ้อน ดวงตาท างานเหมือนกล้องถ่ายรูป ปอด
เหมือนเครื่องปั้มลม ปากเหมือนโม่บด แขนเหมือนคานงัด หัวใจเหมือนสปริง เส้นประสาทเหมือนสปริง
จ านวนมาก กระดูกข้อต่อเหมือนวงจักร สิ่งเหล่านี้ท าให้ร่างกายมนุษย์เคลื่อนไหวอย่างเป็นระบบกลไก
ได้ 
 
ค าส าคัญ: ปรมาณูนิยม, ทรรศนะ, พุทธปรัชญา 
 
 
 
 
 
 
 
 

วารสาร มจร. เลย ปริทัศน์ journal of mcu. loei review
ปีที่ 2 ฉบับที่ 1 เดือน มกราคม - เมษายน 2564 Vol. 2 NO. 1 January – April 2021

87



                        วารสาร มจร เลย ปริทัศน์ journal of mcu loei review 
ปีที่ 2  ฉบับที ่1 เดือน มกราคม-เมษายน  2564 Vol. 2 NO. 1  January – April 2021   

 

88 

An Analytical study of Atomic Popularity in Buddhist Philosophy 
Chalong  Phanchantra 

Somchai Hanon 
 Prataweesak Taisrichot 

Mahasrakham University 
Email : chalong.p@msu.ac.t* 

 

Abstract 
 

            Matter is the source of the world, the human universe, whose body appears 
to be composed of various mechanisms. And works like a machine As for the mind, it 
does not exist. The various aspects of the mind, such as thoughts, perceptions, are the 
result of the union of objects or matter. When considering humans as a body 
Inevitably has to consider the reality of the concept of the Sanities’ group, that is, 
everything is matter or object. This theory began with the first Greek philosophies that 
sought to find the answer to the world and all things that appeared to be originated 
from the elements. The object or substance is formed by the combination of the 
smallest element. There are 2 lines obiism, namely atoms. At first, it was believed that 
Everything that is composed of the smallest part that can no longer be separated into 
anything else is called "atoms". The word atom used in this philosophy means 
Smallest particle Is the last particle that can no longer be further separated This atom 
is an eternal particle. Not born. Not dead. No one builds And no one can destroy it. 
Hobbs developed the theory of atoms to explain that life is a "machine". In reality, 
only matter has its own power. This power may be transmitted from one temple to 
another by close contact. All the phenomena in the universe are caused by the 
change of the gods with the power of the power that is transmitted between them. 
With fixed rules in accordance with mechanics, nothing happens by chance There 
must be a cause such as steam in the air beyond the saturation point. Must fall as rain, 
for example. Therefore, life is a complicated machine. Eyes work like a camera. Lungs 
are like air compressors. Mouth like a grinding mill Arms like a lever Heart like spring 
Nerves like many springs Bone joints like a cycle. These things allow the human body 
to move mechanically. 

 

Keywords:  Atomic, Popularity, Buddhist Philosophy 
 
 

                        วารสาร มจร เลย ปริทัศน์ journal of mcu loei review 
ปีที่ 2  ฉบับที ่1 เดือน มกราคม-เมษายน  2564 Vol. 2 NO. 1  January – April 2021   

 

89 

บทน า 
  
 กลุ่มปฏิฐานนิยมใหม่ (neo-positivism) ได้ใช้ฟิสิกส์ในการค้นหาค าตอบเรื่องสสารไว้ได้
ละเอียดที่สุดด้วยฟิสิกส์ควอนตัม (quantum physics) นั่นคือ ควาร์ก (quark) ถือว่าเป็นหน่วยย่อย
ที่สุดในระดับอนุภาค (particle) ในปัจจุบัน พลังงานนิยม (Energetism) พลังค์ (Max Planck, 1858-
1947) นักวิทยาศาสตร์นิวเคลียร์ เชื่อว่าสรรพสิ่งล้วนหากแยกย่อยก็จะพบว่าเป็นเพียงประจุไฟฟ้า 
แม้แต่มนุษย์เราก็สามารถแยกปรมาณูออกได้เป็นประจุไฟฟ้าซึ่งเป็นพลังงาน สสารทั้งหลายประกอบ
จากพลังงานทั้งสิ้น พลังงานเหล่านี้มิได้รวมเป็นเนื้อเดียวแต่เป็นกลุ่มของอนุพลังงานซึ่งแต่ละอนุภาคจะ
แบ่งออกต่อไปอีกไม่ได้ เรียกว่า ควันตัม (Quantum)  ซึ่งเมื่อรวมตัวกันในลักษณะต่างๆ แล้วท าให้เกิด
สิ่งทั้งหลายและเหตุการณ์ต่างๆ ในเอกภพ พลังงานในเอกภพมีพลังมากมายเหลือเกินจนไม่มีใคร
ก าหนดได้ แต่ที่น่าสังเกตก็คือ พลังงานมิใช่คงตัวอยู่อย่างเดิมแต่จะเปลี่ยนแปลงคุณภาพอยู่เสมออาจจะ
ดีหรือเลวลงก็ได้ นอกจากนั้นแล้ว เบื้องหลังปรากฏการณ์หรือในสภาวะความเป็นจริงนั้นมีเจตจ านง
เพียงหนึ่งเดียว เรียกว่า เจตจ านงสากล (universal will) ส่วนโลกเป็นมโนคติของฉันเอง (the world 
is my idea) เนื่องจากร่างกายของเราเป็นการกลายเป็นวัตถุวิสัย (becoming objectified) ของ
เจตจ านงเฉพาะตัว (individual will) สสารทั้งหมดในโลกนี้ก็เป็นการกลายเป็นวัตถุวิสัยของเจตจ านง
สากลด้วย หากแต่เจตจ านงสากลนี้เป็นพลังตาบอด ความเป็นจริงจึงเป็นพลังตาบอดที่ดิ้นรนไปตาม
ธรรมชาติของพลังและแสดงออกมาเป็นพลังต่างๆ ในธรรมชาติ เช่น พลังแม่เหล็ก พลังไฟฟ้า พลังน้ าตก 
พลังดึงดูด และสูงขึ้นมาเป็นพลังในพืช พลังสัญชาตญาณและพลังกิเลสในมนุษย์ มนุษย์เราจึงดิ้นรนที่จะ
เอาชนะอยู่ตลอดเวลา พลังในธรรมชาติทุกอย่างเป็นพลังดิ้นรนหรือเจตจ านงที่จะมีชีวิต ( the will-to-
live) เพราะการดิ้นรนนี้ไม่มีแผน ผลจึงอาจะเป็นการก้าวหน้าหรือถอยหลังก็ได้ (Phraratwaramuni 
Prayoon Dhammachitto : 2001: 94) สเพนเซอร์ (Herbert Spencer, 1820-1903) น าเอาทฤษฎี
วิวัฒนาการของชาล์ส ดาร์วิน มาชี้ให้เห็นว่ามีความสัมพันธ์ระหว่างสสารกับพลังงานท าให้เ กิด
พฤติกรรมวิวัฒนาการและสลายตัว (evolution and dissolution) ซึ่งเกิดขึ้นสลับกันตลอด ชีวิตจึง
วิวัฒนาการ และมนุษย์มาจากสัตว์พวกลิง กลุ่มสสารนิยมเชื่อว่า สสารที่มีโครงสร้างซับซ้อนสามารถ
ท างานได้มากกว่าสสารที่มีโครงสร้างง่ายๆ โดยเฉพาะร่างกายมนุษย์มีระบบประสาทซึ่ งเป็นสสาร
เชื่อมโยงกับสมอง ซึ่งก็เป็นสสารเช่นกัน  ระบบประสาทและสมองท างานร่วมกันจนสามารถคิดหรือมี
ปฏิกิริยาโต้ตอบต่อสิ่งเร้าได้ เรียกว่า “จิต” เหตุการณ์ทางจิตและเหตุการณ์ทางกายมีลักษณะอย่าง
เดียวกัน คือ เกิดจากประสานสัมพันธ์ของมวลสารที่เคลื่อนไหว การเคลื่อนไหวทางกายภาพที่เกิดขึ้นใน
สมองเรียกว่า การคิด และเป็นผลของเหตุการณ์อ่ืนในโลกของสสารไม่ว่าในร่างกายเราหรือนอกร่างกาย
เรา สิ่งและเหตุการณ์ทั้งมวล รวมทั้งชีวิต วิชาน (consciousness) และจิต (Mind) เป็นผลระดับต่างๆ 
ของภาวะเชิงซ้อน และพฤติกรรมของสสารในเชิงพลังงานเท่านั้น ผู้วิจัย จึงสนใจที่จะศึกษาถึงปรมาณู
นิยมในเชิงพุทธปรัชญา ทั้ งในแง่ของวิทยาศาสตร์สมัยใหม่และแนวคิดทางพุทธปรัชญาว่ามี
ความสัมพันธ์กันอย่างไรบ้าง เพ่ือให้เกิดประโยชน์ในการศึกษาเชิงวิชาการต่อไป 
 
 
 
 

วารสาร มจร. เลย ปริทัศน์ journal of mcu. loei review
ปีที่ 2 ฉบับที่ 1 เดือน มกราคม - เมษายน 2564 Vol. 2 NO. 1 January – April 2021

88



                        วารสาร มจร เลย ปริทัศน์ journal of mcu loei review 
ปีที่ 2  ฉบับที ่1 เดือน มกราคม-เมษายน  2564 Vol. 2 NO. 1  January – April 2021   

 

89 

บทน า 
  
 กลุ่มปฏิฐานนิยมใหม่ (neo-positivism) ได้ใช้ฟิสิกส์ในการค้นหาค าตอบเรื่องสสารไว้ได้
ละเอียดที่สุดด้วยฟิสิกส์ควอนตัม (quantum physics) นั่นคือ ควาร์ก (quark) ถือว่าเป็นหน่วยย่อย
ที่สุดในระดับอนุภาค (particle) ในปัจจุบัน พลังงานนิยม (Energetism) พลังค์ (Max Planck, 1858-
1947) นักวิทยาศาสตร์นิวเคลียร์ เชื่อว่าสรรพสิ่งล้วนหากแยกย่อยก็จะพบว่าเป็นเพียงประจุไฟฟ้า 
แม้แต่มนุษย์เราก็สามารถแยกปรมาณูออกได้เป็นประจุไฟฟ้าซึ่งเป็นพลังงาน สสารทั้งหลายประกอบ
จากพลังงานทั้งสิ้น พลังงานเหล่านี้มิได้รวมเป็นเนื้อเดียวแต่เป็นกลุ่มของอนุพลังงานซึ่งแต่ละอนุภาคจะ
แบ่งออกต่อไปอีกไม่ได้ เรียกว่า ควันตัม (Quantum)  ซึ่งเมื่อรวมตัวกันในลักษณะต่างๆ แล้วท าให้เกิด
สิ่งทั้งหลายและเหตุการณ์ต่างๆ ในเอกภพ พลังงานในเอกภพมีพลังมากมายเหลือเกินจนไม่มีใคร
ก าหนดได้ แต่ที่น่าสังเกตก็คือ พลังงานมิใช่คงตัวอยู่อย่างเดิมแต่จะเปลี่ยนแปลงคุณภาพอยู่เสมออาจจะ
ดีหรือเลวลงก็ได้ นอกจากนั้นแล้ว เบื้องหลังปรากฏการณ์หรือในสภาวะความเป็นจริงนั้นมีเจตจ านง
เพียงหนึ่งเดียว เรียกว่า เจตจ านงสากล (universal will) ส่วนโลกเป็นมโนคติของฉันเอง (the world 
is my idea) เนื่องจากร่างกายของเราเป็นการกลายเป็นวัตถุวิสัย (becoming objectified) ของ
เจตจ านงเฉพาะตัว (individual will) สสารทั้งหมดในโลกนี้ก็เป็นการกลายเป็นวัตถุวิสัยของเจตจ านง
สากลด้วย หากแต่เจตจ านงสากลนี้เป็นพลังตาบอด ความเป็นจริงจึงเป็นพลังตาบอดที่ดิ้นรนไปตาม
ธรรมชาติของพลังและแสดงออกมาเป็นพลังต่างๆ ในธรรมชาติ เช่น พลังแม่เหล็ก พลังไฟฟ้า พลังน้ าตก 
พลังดึงดูด และสูงขึ้นมาเป็นพลังในพืช พลังสัญชาตญาณและพลังกิเลสในมนุษย์ มนุษย์เราจึงดิ้นรนที่จะ
เอาชนะอยู่ตลอดเวลา พลังในธรรมชาติทุกอย่างเป็นพลังดิ้นรนหรือเจตจ านงที่จะมีชีวิต ( the will-to-
live) เพราะการดิ้นรนนี้ไม่มีแผน ผลจึงอาจะเป็นการก้าวหน้าหรือถอยหลังก็ได้ (Phraratwaramuni 
Prayoon Dhammachitto : 2001: 94) สเพนเซอร์ (Herbert Spencer, 1820-1903) น าเอาทฤษฎี
วิวัฒนาการของชาล์ส ดาร์วิน มาชี้ให้เห็นว่ามีความสัมพันธ์ระหว่างสสารกับพลังงานท าให้เ กิด
พฤติกรรมวิวัฒนาการและสลายตัว (evolution and dissolution) ซึ่งเกิดขึ้นสลับกันตลอด ชีวิตจึง
วิวัฒนาการ และมนุษย์มาจากสัตว์พวกลิง กลุ่มสสารนิยมเชื่อว่า สสารที่มีโครงสร้างซับซ้อนสามารถ
ท างานได้มากกว่าสสารที่มีโครงสร้างง่ายๆ โดยเฉพาะร่างกายมนุษย์มีระบบประสาทซึ่ งเป็นสสาร
เชื่อมโยงกับสมอง ซึ่งก็เป็นสสารเช่นกัน  ระบบประสาทและสมองท างานร่วมกันจนสามารถคิดหรือมี
ปฏิกิริยาโต้ตอบต่อสิ่งเร้าได้ เรียกว่า “จิต” เหตุการณ์ทางจิตและเหตุการณ์ทางกายมีลักษณะอย่าง
เดียวกัน คือ เกิดจากประสานสัมพันธ์ของมวลสารที่เคลื่อนไหว การเคลื่อนไหวทางกายภาพที่เกิดขึ้นใน
สมองเรียกว่า การคิด และเป็นผลของเหตุการณ์อ่ืนในโลกของสสารไม่ว่าในร่างกายเราหรือนอกร่างกาย
เรา สิ่งและเหตุการณ์ทั้งมวล รวมทั้งชีวิต วิชาน (consciousness) และจิต (Mind) เป็นผลระดับต่างๆ 
ของภาวะเชิงซ้อน และพฤติกรรมของสสารในเชิงพลังงานเท่านั้น ผู้วิจัย จึงสนใจที่จะศึกษาถึงปรมาณู
นิยมในเชิงพุทธปรัชญา ทั้ งในแง่ของวิทยาศาสตร์สมัยใหม่และแนวคิดทางพุทธปรัชญาว่ามี
ความสัมพันธ์กันอย่างไรบ้าง เพ่ือให้เกิดประโยชน์ในการศึกษาเชิงวิชาการต่อไป 
 
 
 
 

วารสาร มจร. เลย ปริทัศน์ journal of mcu. loei review
ปีที่ 2 ฉบับที่ 1 เดือน มกราคม - เมษายน 2564 Vol. 2 NO. 1 January – April 2021

89



                        วารสาร มจร เลย ปริทัศน์ journal of mcu loei review 
ปีที่ 2  ฉบับที ่1 เดือน มกราคม-เมษายน  2564 Vol. 2 NO. 1  January – April 2021   

 

90 

แนวคิดปรมาณูนิยม 
 1. ความหมาย ทฤษฎีปรมาณูนิยม (Atomism) ค าว่า ปรมาณู มาจากค าภาษาสันสกฤต
ว่า ปรมาณุ (อ่านว่า ปะ –ระ -มา-นุ) ซึ่งมาจากค า 2 ค า คือ ปรม (อ่านว่า ปะ –ระ -มะ) แปลว่า อย่าง
ยิ่ง ยิ่งยวด. กับ อณุ (อ่านว่า อะ -นุ) แปลว่า สิ่งที่เล็กมาก ดังนั้น ปรมาณุ จึงแปลว่า สิ่งที่เล็กมากอย่าง
ยิ่ง “ปรมาณู” เป็นค าที่มาจากปรัชญาอินเดียโบราณ ส านักไวเศษิกะ หมายถึง สิ่งที่เล็กที่สุด คือสิ่งที่
แบ่งไม่ได้ เป็นต้นก าเนิดของสิ่งทั้งหลาย ทุกสิ่งไม่ว่าเป็นสิ่งมีชีวิตหรือสิ่งไม่มีชีวิตประกอบด้วยปรมาณู 
ตรงกับค าว่า atom (อะตอม) เรียกสิ่งที่เล็กสุดซึ่งไม่สามารถแยกออกไปได้อีก ค าว่า อะตอม นั้ นก็
แปลว่า แยกไม่ได้ เช่นเดียวกัน  ต่อมาพบว่า แม้สิ่งที่เรียกว่า ปรมาณู หรือ อะตอม ก็ยังสามารถแยกได้
อีก จึงเลือกใช้ค าทับศัพท์ว่า อะตอม แทน โดยไม่ค านึงถึงความหมายว่าแยกได้หรือแยกไม่ได้ ทฤษฎี
ปรมาณูนิยม หมายถึง ทฤษฎีที่กล่าวถึงส่วนประกอบมูลฐานของจักรวาล คือ ปรมาณู (Atom) และ
เทศะ (Space) ที่ว่างเปล่า ปรมาณูเหล่านี้มีจ านวนมากหาประมาณมิได้และมีอยู่ตลอดไป ต่อมา ฮอบส์ 
(Hobbes) ได้อธิบายขยายเพิ่มเติมว่า กระบวนทุกอย่างในโลก คือ สสารที่อยู่ในภาวะเคลื่อนไหวนั้นเอง 
(ชัยวัฒน์ อัตพัฒน์ฅ, 2001 : 24) 
 2. ประเภทของปรัชญา ปรัชญามี 2 ลักษณะ ได้แก่ 1) ปรัชญาที่ไม่เป็นระบบ ได้แก่ 
ความคิดของนักคิดคนใดคนหนึ่งเก่ียวกับปรัชญาสาขาใดสาขาหนึ่ง เกิดขึ้นมาพร้อมกับมนุษย์เริ่มมีความ
สงสัยในสิ่งแวดล้อม หรือในธรรมชาติ 2) ปรัชญาที่เป็นระบบ ได้แก่ แนวความคิดที่จะต้องประกอบด้วย
พ้ืนฐานปรัชญา และตัวปรัชญา คือจะต้องประกอบด้วยญาณวิทยาและอภิปรัชญาเป็นอย่างน้อย 
อาจจะมีความคิดเกี่ยวกับ จริยศาสตร์ สุนทรียศาสตร์ด้วยก็ได้ ปรัชญาที่เป็นระบบนี้ ทางตะวันตก 
เริ่มต้นตั้งแต่สมัยของธาเลส เป็นต้นมา เพราะถือว่าในระยะนั้นได้มีการก่อตั้งส านักต่างๆ ขึ้นสั่งสอน
ปรัชญา โดยแบ่งเป็นแนวคิดทางอภิปรัชญาและญาณวิทยาอย่างเด่นชัด ทางตะวันออก เริ่มต้นตั้งแต่
สมัยพระเวทของอินเดียโบราณ เป็นต้นมา   
 นอกจากนี้แล้ว ปรัชญาที่เป็นระบบ ยังแบ่งออกเป็น 2 แบบ ได้แก่ 
 (1) ปรัชญาบริสุทธิ์ ได้แก่ปรัชญาที่ว่าด้วยทฤษฎีหรือแนวความคิดล้วนๆ ไม่เกี่ยวกับการ
น าไปประยุกต์ใช้ หรือการน าไปปฏิบัติ มี 2 สาขา คือ อภิปรัชญาและญาณวิทยา 
 (2) ปรัชญาประยุกต์ ได้แก่ปรัชญาที่สามารถน าไปปฏิบัติได้ในชีวิตประจ าวัน เช่น จริย
ศาสตร์ สุนทรียศาสตร์ ปรัชญาสังคม ปรัชญาประยุกต์ ปรัชญาการเมือง ปรัชญาการศึกษา เป็นต้น แต่
การน าปรัชญาไปประยุกต์ใช้นั้นจะต้องประกอบด้วยอภิปรัชญา เพราะอภิปรัชญาเป็นหลักใหญ่ของ
ระบบปรัชญา เนื่องจากอภิปรัชญาเป็นหลักใหญ่ของระบบปรัชญา ส่วนมากจึงได้ยึดเอาอภิปรัชญาเป็น
แม่แบบ ระบบปรัชญาถ้ายึดถือตามความแท้จริงทางอภิปรัชญาเป็นหลักแล้ว แบ่งออกเป็น 2 ระบบ คือ 
 ก. จิตนิยม (Idealism) ได้แก่พวกท่ีถือว่า จิตเท่านั้นเป็นความแท้จริง 
 ข. สสารนิยมหรือวัตถุนิยม (Materialism) ได้แก่พวกที่ถือว่า สสารหรือวัตถุเท่านั้นเป็น
ความแท้จริง ถ้ายึดเอาจ านวนปฐมธาตุทางอภิปรัชญาเป็นหลักแล้ว ปรัชญาแบ่งออกเป็น 3 ระบบ 
ได้แก่ 
 (1) เอกนิยม (Monism) ได้แก่พวกที่ถือว่า ความแท้จริงของสรรพสิ่งมีเพียงสิ่งเดียว จะ
เป็นรูปธรรม (สสาร) หรือนามธรรม (จิต) ก็ได้ เอกนิยม ถือว่า สสารและปรากฏการณ์ของสสารเท่านั้น
ที่เป็นจริงสสารคือความจริง ซึ่งมีลักษณะดังนี้ (1) สสารเป็นสิ่งที่ครองที่หรือกินที่ คือ แผ่ตัวไปในที่ว่าง
เป็นสิ่งที่มีอยู่และเกิดขึ้นในที่ว่าง อาจก าหนดได้ว่า มันเกิดขึ้นและมีอยู่ ณ ที่ใดที่หนึ่ง แม้บางที่ในการ

                        วารสาร มจร เลย ปริทัศน์ journal of mcu loei review 
ปีที่ 2  ฉบับที ่1 เดือน มกราคม-เมษายน  2564 Vol. 2 NO. 1  January – April 2021   

 

91 

ปฏิบัติไม่อาจก าหนดได้แต่ความเป็นจริงแล้ว มันต้องมีอยู่ ณ ที่ใดที่หนึ่ง ต าแหน่งใด ต าแหน่งหนึ่งเสมอ 
(2) สสารเป็นสิ่งที่ครองเวลา คือ ต้องมีอยู่ ณ เวลาใดเวลาหนึ่ ง จะมีอยู่ตลอดเวลาหาได้ไม่ นี้ก็เท่ากับ
บอกว่า สสาร เป็นสิ่งที่เปลี่ยนแปลงอยู่เสมอ (3) สสารเป็นสิ่งที่รู้ได้ด้วยประสาทสัมผัสทั้ง 5 คือ ตา หู 
จมูก ลิ้น และกาย แม้ในบางกรณีที่จะรู้ได้นั้น ต้องอาศัยเครื่องมือเช่น กล้องจุลทรรศน์หรืออุปกรณ์ทาง
โสต แต่ตัวจะรู้ก็ยังเป็นประสาทสัมผัสอยู่เหมือนเดิมส่วนปรากฏการณ์ของสสาร ก็คือการเปลี่ยนแปลง
ของสสารนั้นเองซึ่งรวมเอาการเคลื่อนไหว คุณสมบัติของสสารด้วย 
 (2) ทวินิยม (Dualism) ได้แก่พวกที่ถือว่า ความแท้จริงของสรรพสิ่งมี 2 อย่างเป็นของคู่
กัน คือเป็นทั้งรูปธรรม (สสาร) และนามธรรม (จิต) 
 (3) พหุนิยม (Pluralism) ได้แก่พวกที่ถือว่า ความแท้จริงของปฐมธาตุมีจ านวนมากมาย 
อาจจะเป็นรูปธรรม (สสาร) หรือนามธรรม (จิต) ก็ได้ 
 ดังนั้น อาจสรุประบบปรัชญาในปัจจุบันได้เป็น 5 ระบบ ได้แก่ 
 1. เอกนิยมฝ่ายจิต (Idealistic Monism) ได้แก่พวกที่ถือว่า ความแท้จริงของปฐมธาตุมี
เพียงสิ่งเดียว มีลักษณะเป็นนามธรรม นั่นคือ “จิต” เช่น ปรัชญาเอกนิยมของสปิโนซ่า (Spinoza) 
 2. เอกนิยมฝ่ายสสาร (Materialistic Monism) ได้แก่พวกที่ถือว่า ความแท้จริงของปฐม
ธาตุมีเพียงสิ่งเดียว มีลักษณะเป็นรูปธรรม นั่นคือ “สสาร” เช่น ปรัชญาสสารนิยมของธาเลส (Thales)  
 3. ทวินิยม (Dualism) ได้แก่พวกที่ถือว่า ความแท้จริงของปฐมธาตุ มี 2 อย่าง คือ มีทั้ง
นามธรรมและรูปธรรม เช่น ปรัชญาทวินิยม (Dualism) ของเดส์การ์ตส์ (Descartes)  
 4. พหุนิยมฝ่ายจิต (Idealistic Pluralism) ได้แก่พวกท่ีถือว่า ความแท้จริงของปฐมธาตุมี
มากมาย แต่มีลักษณะเป็นนามธรรม (จิต) เช่น ปรัชญาเกี่ยวกับโมนาด (Monad) ของไลบ์นิซ (Leibniz)  
 5. พหุนิยมฝ่ายสสาร (Materialistic Pluralism) ได้แก่พวกที่ถือว่า ความแท้จริงของ
ปฐมธาตุมีมากมาย แต่มีลักษณะเป็นรูปธรรม (สสาร) เช่น ปรัชญาเกี่ยวกับปรมาณูนิ ยม (Atomism) 
ของเดโมคริตุส (Democritus) (อดิศักดิ์ ทองบุญ, 2546 : 46)  
 ทฤษฎีปรมาณูนิยมในทรรศนะนักปรัชญาตะวันตก  
 Thomas Hobbes  นักปรัชญาชาวอังกฤษ ซึ่งเป็นนักสสารนิยมและถือว่าเป็นบิดาแห่ง
ลัทธิจักรกลนิยม ก็ได้อธิบายกระบวนชีวิตไว้เพ่ิมเติม โดยที่เขาได้น าทฤษฎีปรมาณู (Atom) ของ เดโมค
ริตุส (Democritus) มาพัฒนาจนสามารถอธิบายโลกและชีวิตเป็นเพียงกระบวนการเคลื่อนไหวอย่างมี
กลไก จักรวาลเป็นกระบวนการทางฟิสิคส์ที่เคลื่อนไหวไปตามกลไกเป็นเครื่องจักรที่ไม่มีชีวิตจิตใจ ซึ่ง
ประกอบด้วยสสารและพลังงาน ไม่มีวัตถุประสงค์และไม่มีจุดจบ ไม่มีเหตุขั้นต้น และเหตุสุดท้าย ทั้งไม่
มีพลังชีวิต พลังจิตและไม่มีเจตจ านงเสรี เพราะชีวิตและสิ่งที่เรียกว่าจิตนั้น เป็นเพียงผลจากพลัง
ธรรมชาติที่เป็นสสารทั้งนั้น  (ฟ้ืน ดอกบัว, 2535 : 30) 
 พัฒนาการทฤษฎีปรมาณูนิยมฝ่ายตะวันตกพัฒนาการทฤษฎีปรมาณูนิยม 
 1. ธาเลส Thales (624 - 548 ก่อน ค.ศ.) ธาเลส (Thales) เชื่อว่าโลกนี้มีเหตุท าให้เกิด
และท่านเชื่อว่าเหตุหรือปฐมธาตุคือ “น้ า Water” โลกเกิดจากการรวมตัวของสสารดั้งเดิม (Prime 
matter) สสารนั้นเป็นตัววัตถุดิบที่ก่อให้เกิดโลก มีอยู่ก่อนสิ่งอ่ืนทั้งหมดจึงเป็นธาตุดั้งเดิมหรือปฐมธาตุ 
(First Element) โลกหรือสรรพสิ่งเกิดจากการรวมตัวของน้ าและจะกลับไปสู่น้ าอย่างเดิมอีก น้ าของ 
ธาเลส (Thales) เป็นสิ่งที่มีอนุภาคเล็กที่สุดจุดแบ่งย่อยออกไปอีกไม่ได้ น้ าเป็นที่มาของสิ่งทั้งปวง (ฟ้ืน 
ดอกบัว, 2535: 34) 

วารสาร มจร. เลย ปริทัศน์ journal of mcu. loei review
ปีที่ 2 ฉบับที่ 1 เดือน มกราคม - เมษายน 2564 Vol. 2 NO. 1 January – April 2021

90



                        วารสาร มจร เลย ปริทัศน์ journal of mcu loei review 
ปีที่ 2  ฉบับที ่1 เดือน มกราคม-เมษายน  2564 Vol. 2 NO. 1  January – April 2021   

 

91 

ปฏิบัติไม่อาจก าหนดได้แต่ความเป็นจริงแล้ว มันต้องมีอยู่ ณ ที่ใดที่หนึ่ง ต าแหน่งใด ต าแหน่งหนึ่งเสมอ 
(2) สสารเป็นสิ่งที่ครองเวลา คือ ต้องมีอยู่ ณ เวลาใดเวลาหนึ่ ง จะมีอยู่ตลอดเวลาหาได้ไม่ นี้ก็เท่ากับ
บอกว่า สสาร เป็นสิ่งที่เปลี่ยนแปลงอยู่เสมอ (3) สสารเป็นสิ่งที่รู้ได้ด้วยประสาทสัมผัสทั้ง 5 คือ ตา หู 
จมูก ลิ้น และกาย แม้ในบางกรณีที่จะรู้ได้นั้น ต้องอาศัยเครื่องมือเช่น กล้องจุลทรรศน์หรืออุปกรณ์ทาง
โสต แต่ตัวจะรู้ก็ยังเป็นประสาทสัมผัสอยู่เหมือนเดิมส่วนปรากฏการณ์ของสสาร ก็คือการเปลี่ยนแปลง
ของสสารนั้นเองซึ่งรวมเอาการเคลื่อนไหว คุณสมบัติของสสารด้วย 
 (2) ทวินิยม (Dualism) ได้แก่พวกที่ถือว่า ความแท้จริงของสรรพสิ่งมี 2 อย่างเป็นของคู่
กัน คือเป็นทั้งรูปธรรม (สสาร) และนามธรรม (จิต) 
 (3) พหุนิยม (Pluralism) ได้แก่พวกที่ถือว่า ความแท้จริงของปฐมธาตุมีจ านวนมากมาย 
อาจจะเป็นรูปธรรม (สสาร) หรือนามธรรม (จิต) ก็ได้ 
 ดังนั้น อาจสรุประบบปรัชญาในปัจจุบันได้เป็น 5 ระบบ ได้แก่ 
 1. เอกนิยมฝ่ายจิต (Idealistic Monism) ได้แก่พวกที่ถือว่า ความแท้จริงของปฐมธาตุมี
เพียงสิ่งเดียว มีลักษณะเป็นนามธรรม นั่นคือ “จิต” เช่น ปรัชญาเอกนิยมของสปิโนซ่า (Spinoza) 
 2. เอกนิยมฝ่ายสสาร (Materialistic Monism) ได้แก่พวกที่ถือว่า ความแท้จริงของปฐม
ธาตุมีเพียงสิ่งเดียว มีลักษณะเป็นรูปธรรม นั่นคือ “สสาร” เช่น ปรัชญาสสารนิยมของธาเลส (Thales)  
 3. ทวินิยม (Dualism) ได้แก่พวกที่ถือว่า ความแท้จริงของปฐมธาตุ มี 2 อย่าง คือ มีทั้ง
นามธรรมและรูปธรรม เช่น ปรัชญาทวินิยม (Dualism) ของเดส์การ์ตส์ (Descartes)  
 4. พหุนิยมฝ่ายจิต (Idealistic Pluralism) ได้แก่พวกท่ีถือว่า ความแท้จริงของปฐมธาตุมี
มากมาย แต่มีลักษณะเป็นนามธรรม (จิต) เช่น ปรัชญาเกี่ยวกับโมนาด (Monad) ของไลบ์นิซ (Leibniz)  
 5. พหุนิยมฝ่ายสสาร (Materialistic Pluralism) ได้แก่พวกที่ถือว่า ความแท้จริงของ
ปฐมธาตุมีมากมาย แต่มีลักษณะเป็นรูปธรรม (สสาร) เช่น ปรัชญาเกี่ยวกับปรมาณูนิ ยม (Atomism) 
ของเดโมคริตุส (Democritus) (อดิศักดิ์ ทองบุญ, 2546 : 46)  
 ทฤษฎีปรมาณูนิยมในทรรศนะนักปรัชญาตะวันตก  
 Thomas Hobbes  นักปรัชญาชาวอังกฤษ ซึ่งเป็นนักสสารนิยมและถือว่าเป็นบิดาแห่ง
ลัทธิจักรกลนิยม ก็ได้อธิบายกระบวนชีวิตไว้เพ่ิมเติม โดยที่เขาได้น าทฤษฎีปรมาณู (Atom) ของ เดโมค
ริตุส (Democritus) มาพัฒนาจนสามารถอธิบายโลกและชีวิตเป็นเพียงกระบวนการเคลื่อนไหวอย่างมี
กลไก จักรวาลเป็นกระบวนการทางฟิสิคส์ที่เคลื่อนไหวไปตามกลไกเป็นเครื่องจักรที่ไม่มีชีวิตจิตใจ ซึ่ง
ประกอบด้วยสสารและพลังงาน ไม่มีวัตถุประสงค์และไม่มีจุดจบ ไม่มีเหตุขั้นต้น และเหตุสุดท้าย ทั้งไม่
มีพลังชีวิต พลังจิตและไม่มีเจตจ านงเสรี เพราะชีวิตและสิ่งที่เรียกว่าจิตนั้น เป็นเพียงผลจากพลัง
ธรรมชาติที่เป็นสสารทั้งนั้น  (ฟ้ืน ดอกบัว, 2535 : 30) 
 พัฒนาการทฤษฎีปรมาณูนิยมฝ่ายตะวันตกพัฒนาการทฤษฎีปรมาณูนิยม 
 1. ธาเลส Thales (624 - 548 ก่อน ค.ศ.) ธาเลส (Thales) เชื่อว่าโลกนี้มีเหตุท าให้เกิด
และท่านเชื่อว่าเหตุหรือปฐมธาตุคือ “น้ า Water” โลกเกิดจากการรวมตัวของสสารดั้งเดิม (Prime 
matter) สสารนั้นเป็นตัววัตถุดิบที่ก่อให้เกิดโลก มีอยู่ก่อนสิ่งอ่ืนทั้งหมดจึงเป็นธาตุดั้งเดิมหรือปฐมธาตุ 
(First Element) โลกหรือสรรพสิ่งเกิดจากการรวมตัวของน้ าและจะกลับไปสู่น้ าอย่างเดิมอีก น้ าของ 
ธาเลส (Thales) เป็นสิ่งที่มีอนุภาคเล็กที่สุดจุดแบ่งย่อยออกไปอีกไม่ได้ น้ าเป็นที่มาของสิ่งทั้งปวง (ฟ้ืน 
ดอกบัว, 2535: 34) 

วารสาร มจร. เลย ปริทัศน์ journal of mcu. loei review
ปีที่ 2 ฉบับที่ 1 เดือน มกราคม - เมษายน 2564 Vol. 2 NO. 1 January – April 2021

91



                        วารสาร มจร เลย ปริทัศน์ journal of mcu loei review 
ปีที่ 2  ฉบับที ่1 เดือน มกราคม-เมษายน  2564 Vol. 2 NO. 1  January – April 2021   

 

92 

 2. อานักซิมานเดอร์ (Anaximander (610 - 546 ก่อน ค.ศ.) อานักซิมานเดอร์
(Anaximander) เป็นศิษย์ของ ธาเลส (Thales) และแสวงหาความจริงในประเด็นเดียวกันคือ ปัญหา
ที่ว่า “อะไรเป็นปฐมเหตุของโลกและสรรพสิ่ง” แต่แนวความคิดทั้ง 2 ท่านนี้ไม่เหมือนกัน ธาเลส
(Thales) เชื่อว่า “น้ า เป็นปฐมเหตุของสรรพโลกและสรรพสิ่ง” แต่อานักซิมานเดอร์ (Anaximander) 
เชื่อว่า สิ่งที่จะเป็นปฐมเหตุของสรรพสิ่งนั้นควรจะมีความเป็นกลาง ยังไม่เป็นอะไร อย่างเช่น ยังไม่เป็น
น้ า ยังไม่เป็นดิน ยังไม่เป็นไฟ …เป็นต้น ปฐมธาตุจะต้องยังไม่สังกัดอยู่ในกลุ่มใดกลุ่มหนึ่งด้วยเหตุนี้ปฐม
เหตุหรือปฐมธาตุจึงควรเป็นสารที่ไร้รูป (Formless Material) ที่ไม่มีรูปลักษณะเหมือนสิ่งใดๆ ที่คนเรา
รู้จักมันเป็นสิ่งที่มองไม่เห็นด้วยตาเปล่าแต่เป็นนิรันดรและแผ่ซ่านไม่มีที่สิ้นสุด สารไร้รูปนี้ อานักซิมาน
เดอร์ (Anaximander) ตั้งชื่อเรียกว่า “อนันต์ Infinite”  อนันต์นี้เองเป็นปฐมเหตุหรือปฐมธาตุของ
สรรพสิ่งสรรพสิ่งในโลกหรือจักรวาลล้วนมีแหล่งก าเนิดมาจากอนันต์ทั้งสิ้น (สุนทร ณ รังสี, 2545 : 24-
26) 
 3. อานักซิเมเนส (Anaximenes 595 - 528 ก่อน ค.ศ.) อานักซิเมเนส (Anaximenes) 
เป็นศิษย์ธาเลส (Thales) เหมือนกันและแสวงหาความจริงในประเด็นเดียวกัน แต่อานักซิเมเนส
(Anaximenes)ไม่เห็นด้วนกับ ธาเลส (Thales) และ อานักชิมานเดอร์ (Anaximander) อานักซิเมเนส 
(Anaximenes) ไม่เห็นด้วยว่า “น้ า หรือ อนันต์” จะเป็นปฐมเหตุหรือบ่อเกิดของสรรพสิ่งไปได้อากาศ
ต่างหากที่เป็นปฐมเหตุของโลกและสรรพสิ่ง อานักซิ เมเนส (Anaximenes) ให้เหตุผลว่า อากาศแผ่
ขยายออกไปไม่มีที่สิ้นสุดและมีพลังขับเคลื่อนในตัวเอง อากาศจึงเคลื่อนไหวตลอดเวลาและด้วย
อานุภาพการเคลื่อนไหวของอากาศนี้ สรรพสิ่งจึงเกิดขึ้นได้  ในเวลาที่อากาศเคลื่อนตัวออกห่างกันและ
กัน อากาศจะเกิดการขยายตัว (Rarefaction) ปริมาณของอากาศจะเจือจางหากเจือจางถึงที่สุดอากาศ
จะกลายเป็นไฟลอยอยู่บนท้องฟ้าและกลายเป็นดวงดาว ในท านองกับกัน ถ้าอากาศรวมตัวเข้ากันหรือมี
การอัดตัวกัน (Condensation) ความเข้มข้นของอากาศมีมาก อุณหภูมิในอากาศจะลดลงอากาศจะมี
ความเย็นมากข้ึน อากาศก็จะกลายเป็นน้ า เป็นดิน เป็นหิน ได้ ด้วยเหตุนี้ทุกสิ่งทุกอย่าง จึงมีต้นเหตุจาก
อากาศทั้งสิ้น อากาศคือ ปฐมธาตุของโลก (กีรติ บุญเจือ. : 2522: 53-54) 
 4. เฮราคลีตุส (Heraclitus) กล่าวไว้ว่า ไฟ (Fire) คือ ปฐมธาตุของสรรพสิ่ง (Heraclitus 
believed fire to be the primordial element, Out of which everything else had arisen) 
เนื่องจาก ไฟ เป็นทั้งพลังและมีการเปลี่ยนแปลงเสมอ มีสภาพไม่คงตัวแปรปรวนอยู่ตลอดเวลา จึง
เหมาะสมที่จะเป็นปฐมธาตุได้ ด้วยเหตุนี้จึงถือได้ว่า ทุกสิ่งมาจากไฟทุกสิ่งคือไฟ และไฟคือทุกสิ่ง บางสิ่ง
เป็นไฟที่ลุกไหม้เร็วเช่น เปลวไฟ แต่บางสิ่งเป็นไฟลุกไหม้ช้า เช่น ไม้ หิน ดิน ทราย (กีรติ บุญเจือ, 222 : 
103) 
 5. นักปรัชญาเอเลีย นักปรัชญาเอเลียหลายท่าน เช่น  เซโนฟาเนส (Zenophanes) ปาร์
เมนิเดส (Parmenides) เซโนแห่งเอเลีย (Zeno of Elea 490 – 430 ก่อน ค.ศ.) มีแนวคิดคล้ายๆกัน
และยังสนับสนุนกัน โดยคิดว่าปฐมธาตุนั้นควรจะเป็นดินที่ไม่รู้จักเปลี่ยนแปลง ส านักเอเลียส่วนมากถือ
ว่า โลกหรือสรรพสิ่งในจักรวาลที่ปรากฏให้เราเห็นนั้นจริงๆ ไม่ได้เปลี่ยนแปลงเลย สิ่งที่เราเห็น 
อย่างเช่น ภูเขา ต้นไม้ มนุษย์ ที่เกิดขึ้น สลายไปเป็นเพียงภาพลวงตาหรือมายาเท่านั้น โดยเฉพาะ เซ
โนฟาเนส (Zenophanes) ท่านคิดว่าปฐมธาตุน่าจะเป็นดิน โลกนี้เกิดดับมาแล้วตั้งหลายครั้งหลายหน 
แต่ที่มันเกิดดับเกิดดับนั้นเป็นเพียงมายาภาพเท่านั้น แต่ความจริงแล้วมันมิได้เปลี่ยนแปลง มันเกิดจาก
ดินแล้วก็กับคืนสู่ดินเท่านั้นเอง  

                        วารสาร มจร เลย ปริทัศน์ journal of mcu loei review 
ปีที่ 2  ฉบับที ่1 เดือน มกราคม-เมษายน  2564 Vol. 2 NO. 1  January – April 2021   

 

93 

 6. เอมเปโดเคลส (Empedocles 492 – 430 ก่อน ค.ศ.) เอมเปโดเคลส (Empedocles) 
เป็นชาวกรีกในมหาอาณานิคมกรีกเป็นชาวเมืองอะกรีเจนตุม ซึ่งตั้งอยู่ทางภาคใต้ของเกาะซิซิลี 
พยายามประนีประนอมหลักปรัชญาที่แตกต่างกันในสมัยนั้น เพราะในสมัยนั้น มีแนวความคิด 2 ขั้ว
ใหญ่ๆ นั้นคือ ความจริงที่เกี่ยวกับสาระของโลก ซึ่งทัศนะหนึ่งบอกว่าโลกหรือสรรพสิ่งนั้นจริงๆแล้ว
เปลี่ยนแปลงอยู่ตลอดเวลาแต่อีกทัศนะหนึ่งไม่เห็นด้วย เพราะเชื่อว่าความจริงแล้ว โลกหรือจักรวาลนั้น
ไม่ได้เปลี่ยนแปลงอะไรเลย แต่ส าหรับเอมเปโดเคลส (Empedocles) นั้นท่านเห็นว่า สาระที่แท้จริงของ
โลกมีทั้งเปลี่ยนแปลงและไม่เปลี่ยนแปลงในเวลาเดียวกัน ท่านให้เหตุผลว่า โดยเนื้อแท้นั้นโลกนี้ไม่
เปลี่ยนแปลง ทั้งนี้ก็เพราะปฐมธาตุของโลกเป็นสิ่งคงท่ี ถาวร ไม่มีเกิด ไม่มีดับ โลกเกิดจากการประกอบ
กันหรือผสมกันของปฐมธาตุเหล่านั้น ปฐมธาตุที่ว่านั้นในทัศนะของเอมเปโดเคลส (Empedocles) ท่าน
เห็นว่ามี 4 อย่าง คือ ดิน น้ า ลม ไฟ เมือปฐมธาตุเหล่านั้นรวมตัวกันหรือแยกตัวกัน เราก็จะเห็นว่า
สรรพสิ่งก าลังเปลี่ยนแปลง นี้เป็นการเปลี่ยนแปลงบนพ้ืนผิว การเปลี่ ยนแปลงเกิดจากการที่ปฐมธาตุ
โยกย้ายต าแหน่ง แต่ปฐมธาตุเองนั้นไม่ได้เปลี่ยนแปลงอะไรอย่างที่เห็น คุณสมบัติที่เคยเป็นอย่างใดก็
เป็นอยู่อย่างนั้น มันเคยเป็นอย่างไรก็เป็นอยู่อย่างนั้น สรุปว่า สรรพสิ่งเกิดจากปฐมธาตุและกลับคืนสู่
ปฐมธาตุที่เป็นดิน น้ า ลมไฟ (ชัยวัฒน์ อัตพัฒน์, 2547: 20-25) 
 7. ส านักปรมาณูนิยม (The School of Atomists) ผู้ก่อตั้งส านักปรัชญาปรมาณูนิยม คือ 
ลิวซิปปุส (Leucippus) ผู้มีชีวิตร่วมสมัยเดียวกันกับ เอมเปโดเคลส (Empedocles) ท่านเป็นชาวไมเล
ตุส (Miletus) แต่ถึงแม้ว่า ลิวซิปปุส (Leucippus) จะเป็นผู้ก่อตั้งส านักก็ตามแต่งานเขียนของท่านก็
หายไปหมด จึงสามารถศึกษาแนวความคิดโดยตรงของท่านไม่ได้ แต่ท่านยังมีศิษย์ที่มีชื่อเสียงมากคน
หนึ่งคือ เดมอคริตุส (Democritus) ซึ่งได้เผยแพร่ปรัชญาส านักปรมาณูให้เป็นที่รู้จักกันอย่างกว้างขวาง  
เดมอคริตุส (Democritus 460 – 370 ก่อนค.ศ. ) เดมอคริตุส (Democritus)  เห็นว่า เอกภพ
ประกอบด้วยอะตอม (Atom) นับจ านวนไม่ถ้วน อะตอม (Atom) เหล่านั้นมีขนาด รูปร่าง และการ
เคลื่อนที่ ที่แตกต่างกันวิ่งกระทบกันจากทิศทางต่างๆ ซึ่งในการเคลื่อนที่นี้ อะตอม (Atom) ได้เคลื่อนที่
ไปในที่ว่าง (space) อาศัยการเคลื่อนที่กระทบซึ่งกันและกันนี้เอง สิ่งทั้งหลายและปรากฏการณ์
ทั้งหลายจึงเกิดขึ้น  การเคลื่อนที่ของกลุ่ม อะตอม (Atom) เหล่านี้ ท าให้อะตอม (Atom) ที่มีขนาดและ
รูปร่างที่เข้ากันได้มารวมตัวกัน ด้วยเหตุนี้สรรพสิ่งจึงเกิดขึ้น แรกเริ่มที่เดียวนั้นการรวมตัวกันของ
อะตอม (Atom) เกิดเป็น ดิน น้ า ลม ไฟจากนั้นสรรพสิ่งก็ค่อยๆ เกิดตามมาอีกอะตอม (Atom) ใน
ทรรศนะของเดมอคริตุส (Democritus) เป็นสสารที่มีขนาดเล็กมากมองด้วยตาเปล่าไม่เห็น ไม่สามารถ
ตัดหรือแบ่งแยกได้ อะตอม (Atom) เหล่านี้เคลื่อนที่ไปตามที่ว่าง สรรพสิ่ง จึงเกิดขึ้นได้ แม้แต่วิญญาณ
ของมนุษย์ก็ยังเกิดจากอะตอม (Atom) (สนั่น ไชยานุกุล., 2519 : 40-41) 
 
 ทฤษฎีปรมาณูนิยมในทรรศนะนักปรัชญาอินเดีย   
 กลุ่มอาสติกะ เป็นกลุ่มที่มีความเชื่อว่าพระเวทมีความศักดิ์สิทธิ์ และถูกต้องโดยไม่ต้อง
พิสูจน์ เชื่อในความมีอยู่มีพระผู้เป็นเจ้า กลุ่มอาสติกะมีส านักปรัชญามากมายนั่นคือปรัชญาพระเวท 
อุปนิษัท ภควัทคีตา นยายะ ไวเศษิกะ สางขยะ โยคะ มีมางสา เวทานตะ ในทัศนะเกี่ยวกับสสารนิยมนี้ 
ที่เห็นเด่นชัดที่สุดเห็นจะเป็น ปรัชญาไวเศษิกะและปรัชญานยายะ ได้แก่ 
  1. ปรัชญาไวเศษิกะ ปรัชญาไวเศษิกะ มีความเชื่อว่า สิ่งต่างๆ ในเอกภพเกิดมาจากการ
รวมตัวกันของปรมาณู และปรมาณูนั้นเป็นอนาทิ แม้พระเจ้าก็ทรงสร้างโลกจากปรมาณูเหล่านี้ แต่

วารสาร มจร. เลย ปริทัศน์ journal of mcu. loei review
ปีที่ 2 ฉบับที่ 1 เดือน มกราคม - เมษายน 2564 Vol. 2 NO. 1 January – April 2021

92



                        วารสาร มจร เลย ปริทัศน์ journal of mcu loei review 
ปีที่ 2  ฉบับที ่1 เดือน มกราคม-เมษายน  2564 Vol. 2 NO. 1  January – April 2021   

 

93 

 6. เอมเปโดเคลส (Empedocles 492 – 430 ก่อน ค.ศ.) เอมเปโดเคลส (Empedocles) 
เป็นชาวกรีกในมหาอาณานิคมกรีกเป็นชาวเมืองอะกรีเจนตุม ซึ่งตั้งอยู่ทางภาคใต้ของเกาะซิซิลี 
พยายามประนีประนอมหลักปรัชญาที่แตกต่างกันในสมัยนั้น เพราะในสมัยนั้น มีแนวความคิด 2 ขั้ว
ใหญ่ๆ นั้นคือ ความจริงที่เกี่ยวกับสาระของโลก ซึ่งทัศนะหนึ่งบอกว่าโลกหรือสรรพสิ่งนั้นจริงๆแล้ว
เปลี่ยนแปลงอยู่ตลอดเวลาแต่อีกทัศนะหนึ่งไม่เห็นด้วย เพราะเชื่อว่าความจริงแล้ว โลกหรือจักรวาลนั้น
ไม่ได้เปลี่ยนแปลงอะไรเลย แต่ส าหรับเอมเปโดเคลส (Empedocles) นั้นท่านเห็นว่า สาระที่แท้จริงของ
โลกมีทั้งเปลี่ยนแปลงและไม่เปลี่ยนแปลงในเวลาเดียวกัน ท่านให้เหตุผลว่า โดยเนื้อแท้นั้นโลกนี้ไม่
เปลี่ยนแปลง ทั้งนี้ก็เพราะปฐมธาตุของโลกเป็นสิ่งคงท่ี ถาวร ไม่มีเกิด ไม่มีดับ โลกเกิดจากการประกอบ
กันหรือผสมกันของปฐมธาตุเหล่านั้น ปฐมธาตุที่ว่านั้นในทัศนะของเอมเปโดเคลส (Empedocles) ท่าน
เห็นว่ามี 4 อย่าง คือ ดิน น้ า ลม ไฟ เมือปฐมธาตุเหล่านั้นรวมตัวกันหรือแยกตัวกัน เราก็จะเห็นว่า
สรรพสิ่งก าลังเปลี่ยนแปลง นี้เป็นการเปลี่ยนแปลงบนพ้ืนผิว การเปลี่ ยนแปลงเกิดจากการที่ปฐมธาตุ
โยกย้ายต าแหน่ง แต่ปฐมธาตุเองนั้นไม่ได้เปลี่ยนแปลงอะไรอย่างที่เห็น คุณสมบัติที่เคยเป็นอย่างใดก็
เป็นอยู่อย่างนั้น มันเคยเป็นอย่างไรก็เป็นอยู่อย่างนั้น สรุปว่า สรรพสิ่งเกิดจากปฐมธาตุและกลับคืนสู่
ปฐมธาตุที่เป็นดิน น้ า ลมไฟ (ชัยวัฒน์ อัตพัฒน์, 2547: 20-25) 
 7. ส านักปรมาณูนิยม (The School of Atomists) ผู้ก่อตั้งส านักปรัชญาปรมาณูนิยม คือ 
ลิวซิปปุส (Leucippus) ผู้มีชีวิตร่วมสมัยเดียวกันกับ เอมเปโดเคลส (Empedocles) ท่านเป็นชาวไมเล
ตุส (Miletus) แต่ถึงแม้ว่า ลิวซิปปุส (Leucippus) จะเป็นผู้ก่อตั้งส านักก็ตามแต่งานเขียนของท่านก็
หายไปหมด จึงสามารถศึกษาแนวความคิดโดยตรงของท่านไม่ได้ แต่ท่านยังมีศิษย์ที่มีชื่อเสียงมากคน
หนึ่งคือ เดมอคริตุส (Democritus) ซึ่งได้เผยแพร่ปรัชญาส านักปรมาณูให้เป็นที่รู้จักกันอย่างกว้างขวาง  
เดมอคริตุส (Democritus 460 – 370 ก่อนค.ศ. ) เดมอคริตุส (Democritus)  เห็นว่า เอกภพ
ประกอบด้วยอะตอม (Atom) นับจ านวนไม่ถ้วน อะตอม (Atom) เหล่านั้นมีขนาด รูปร่าง และการ
เคลื่อนที่ ที่แตกต่างกันวิ่งกระทบกันจากทิศทางต่างๆ ซึ่งในการเคลื่อนที่นี้ อะตอม (Atom) ได้เคลื่อนที่
ไปในที่ว่าง (space) อาศัยการเคลื่อนที่กระทบซึ่งกันและกันนี้เอง สิ่งทั้งหลายและปรากฏการณ์
ทั้งหลายจึงเกิดขึ้น  การเคลื่อนที่ของกลุ่ม อะตอม (Atom) เหล่านี้ ท าให้อะตอม (Atom) ที่มีขนาดและ
รูปร่างที่เข้ากันได้มารวมตัวกัน ด้วยเหตุนี้สรรพสิ่งจึงเกิดขึ้น แรกเริ่มที่เดียวนั้นการรวมตัวกันของ
อะตอม (Atom) เกิดเป็น ดิน น้ า ลม ไฟจากนั้นสรรพสิ่งก็ค่อยๆ เกิดตามมาอีกอะตอม (Atom) ใน
ทรรศนะของเดมอคริตุส (Democritus) เป็นสสารที่มีขนาดเล็กมากมองด้วยตาเปล่าไม่เห็น ไม่สามารถ
ตัดหรือแบ่งแยกได้ อะตอม (Atom) เหล่านี้เคลื่อนที่ไปตามที่ว่าง สรรพสิ่ง จึงเกิดขึ้นได้ แม้แต่วิญญาณ
ของมนุษย์ก็ยังเกิดจากอะตอม (Atom) (สนั่น ไชยานุกุล., 2519 : 40-41) 
 
 ทฤษฎีปรมาณูนิยมในทรรศนะนักปรัชญาอินเดีย   
 กลุ่มอาสติกะ เป็นกลุ่มที่มีความเชื่อว่าพระเวทมีความศักดิ์สิทธิ์ และถูกต้องโดยไม่ต้อง
พิสูจน์ เชื่อในความมีอยู่มีพระผู้เป็นเจ้า กลุ่มอาสติกะมีส านักปรัชญามากมายนั่นคือปรัชญาพระเวท 
อุปนิษัท ภควัทคีตา นยายะ ไวเศษิกะ สางขยะ โยคะ มีมางสา เวทานตะ ในทัศนะเกี่ยวกับสสารนิยมนี้ 
ที่เห็นเด่นชัดที่สุดเห็นจะเป็น ปรัชญาไวเศษิกะและปรัชญานยายะ ได้แก่ 
  1. ปรัชญาไวเศษิกะ ปรัชญาไวเศษิกะ มีความเชื่อว่า สิ่งต่างๆ ในเอกภพเกิดมาจากการ
รวมตัวกันของปรมาณู และปรมาณูนั้นเป็นอนาทิ แม้พระเจ้าก็ทรงสร้างโลกจากปรมาณูเหล่านี้ แต่

วารสาร มจร. เลย ปริทัศน์ journal of mcu. loei review
ปีที่ 2 ฉบับที่ 1 เดือน มกราคม - เมษายน 2564 Vol. 2 NO. 1 January – April 2021

93



                        วารสาร มจร เลย ปริทัศน์ journal of mcu loei review 
ปีที่ 2  ฉบับที ่1 เดือน มกราคม-เมษายน  2564 Vol. 2 NO. 1  January – April 2021   

 

94 

ปรมาณูเป็นสิ่งที่มีอยู่ก่อนแล้ว และปรมาณูเป็นสิ่งเที่ยงแท้ไม่มีการสูญสลาย ถือว่าคุณสมบัติของ
ปรมาณูแต่ละชนิดก็เป็นสิ่งที่เที่ยงแท้เช่นกัน ในทรรศนะของปรัชญาไวเศษิกะ มีความเชื่อในทฤษฎี
ปัจจัยการ ที่เรียกว่า อารัมภวาท มีหลักว่า ปรมาณูเป็นปฐม เหตุของสรรพสิ่ง เชื่อว่าสากลจักรวาล 
ประกอบด้วยสิ่งที่มีชีวิตและสิ่งที่ ไม่มีชีวิต สิ่งที่มีชีวิต มีชีวาตมันเป็นศูนย์กลาง ท่องเที่ยว เสวยสุข และ
ทุกข์ ไปตามอ านาจของ กรรมดีกรรมชั่ว ชีวาตมัน จึงถูกควบคุม โดยกฎทางศีลธรรม คือ กฎแห่งกรรม 
การสร้างหรือสลายโลก ขึ้นอยู่กับเจตจ านงของพระมเหศวรผู้เป็นเจ้า การสร้างโลกใหม่ก็คือ การที่พระผู้
เป็นเจ้าทรง ท าลายโลกเก่าก่อน แล้วสร้างสิ่งใหม่ๆ เกิดขึ้นแทนที่ เจตจ านงของพระผู้เป็นเจ้า จะส่งแรง
กระตุ้นไปสู่ผลรวมแห่งบุญ และบาป ด้วยอ านาจที่มองไม่เห็น ของพระเจ้าที่เรียกว่า “อทฤษฎะ” ที่
ชีวาตมัน ได้สั่งสมไว้ในสมัยที่ด ารงชีพอยู่ในโลกอ่ืน เรื่องการสร้างและการท าลายโลก ที่เริ่มจากวาระ
แรก ด้วยอ านาจของพระผู้เป็นเจ้า ที่สัมผัสกับมวลวิญญาณ หรือชีวาตมัน ท าให้เกิดมีพลัง สร้างสรรค์ 
เริ่มเคลื่อนปรมาณูต่างๆ ธาตุลม น้ า ดิน ไฟ ด้วยพลังเจตจ านงของ พระมเหศวร ผู้เป็นเจ้า ให้ “ไข่โลก-
พรหมาณฑะ” โลกอุบัติเป็นแสงเรืองรองสว่างอยู่ในสายน้ า ภายในไข่โลก พระเจ้าทรงบันดาล ให้พระ
พรหมอุบัติขึ้น เป็นวิญญาณโลก ทรงประทาน ปรีชญาณความไม่ติด ข้องความเป็นใหญ่ ให้เป็น
คุณสมบัติของ พระพรหม วัฏจักรของโลก จึงเป็นกระบวนการสร้างสลับกับการท าลายอยู่เรื่อยๆ 
ไป การสร้างโลกใหม่เรียกว่า อันตรกัปป์ ส่วนในแนวคิด เรื่องความหลุดพ้นของชีวาตมัน เหมือนลัทธิ
ปรัชญาอินเดียอื่น ที่เชื่อเรื่องพระผู้เป็นเจ้า และคัมภีร์ พระเวท (อดิศักดิ์ ทองบุญ, 2546 : 35 ) 
 ปรัชญาในปรัชญาไวเศษิกะ ดังนี้ 
 (1) ทรัพยะ  หรือ เนื้อสาร (Subtance) เป็นรากฐานของ ปทารถะ อ่ืนๆ เช่น คุณะ กรรม  
เพราะคุณสมบัติและอากัปกิริยาจ าเป็นต้องเกิดขึ้นโดยอาศัยในสสาร ในขณะเดียวกันสสารก็ต้องอาศัยป
ทารถะอ่ืนๆ ด้วย เพราะหากไม่มีคุณสมบัติและอากัปกิริยาเสียแล้ว ก็ไม่สามารถรู้จักสสารได้เลย ทรัพย์ 
(สสารอันติมะ) ประกอบไปด้วย ดิน น้ า ลม ไฟ อากาศ กาละ อวกาศ อาตมัน มนัส โดยมีดินและไฟ 
เป็นสสารผสมไม่เที่ยงแท้   ดิน น้ า ลม ไฟ จัดเป็นปรมาณู อาตมัน แบ่งเป็น 2 คือ ชีวิ ตมัน และ
ปรมาตมัน ดิน น้ า ลม ไฟ และ อากาศ  เป็นธาตุกายภาพ  คือ มีคุณสมบัติเฉพาะตัวที่สามารถรู้ได้ด้วย
ประสาทสัมผัสทั้ง 5 ได้แก่ (1) อากาศ เป็นสสารชนิดที่ห้าซึ่งเป็นพ้ืนฐานให้เกิดคุณสมบัติคือเสียง    
เสียงเป็นสิ่งที่เรารับรู้ได้ด้วยประสาทสัมผัส แต่อากาศเรารับรู้มันเช่นนั้นไม่ได้  สิ่งที่เรารับรู้ได้จะต้องมี
ลักษณะเป็น 2 ประการ คือ มีรูปร่างและสี  แต่อากาศนั้นไม่มีรูปร่างอย่างวัตถุทั่วไปและไม่มีสี ประสาท
สัมผัสของเราจึงรับรู้การมีอยู่ของมันไม่ได้  ไวเศษิกะกล่าวว่า  อากาศเป็นสิ่งที่แผ่ซ่านแทรกซึมอยู่ในทุก
หนทุกแห่ง โดยมีคุณสมบัติคือเป็นตัวกลางที่ท าให้เสียงเกิดขึ้น เสียงเป็นคุณสมบัติที่เกิดขึ้นมาจาก
อากาศ  ส าหรับเสียงนั้น   เมื่อมันเป็นคุณสมบัติมันก็ต้องมีสสารเป็นที่อาศัย และที่อาศัยของเสียงก็คือ 
อากาศ ไวเศษิกะกล่าวว่า แม้ว่าเราจะรับรู้อากาศไม่ได้ด้วยประสาทสัมผัส แต่เ ราก็ทราบได้ว่ามันมีอยู่
โดยอาศัยการอนุมาน นั่นก็คือ อนุมานเอาจากการมีอยู่ของเสียง (2) อวกาศ (Space) เป็น สสารที่มี
สภาพเป็นหนึ่ง  นิรันดร  และมีอยู่ทั่วไป  เป็นพ้ืนฐานให้เรารับรู้เกี่ยวกับ สถานที่  เช่น ที่นี่ ที่นั่น ใกล้  
ไกล  (3) กาละ (Time)  มีสภาพเป็นหนึ่งนิรันดร  เป็นพ้ืนฐานให้รู้ถึงความเป็นว่า เป็นอดีต ปัจจุบัน 
อนาคต  เก่า  ใหม่ (4) อาตมัน (Spirit) เป็นสิ่งอมตะ มีอยู่ทั่วไป เป็นพ้ืนฐานของสติสัมปชัญญะหรือ
ความรู้สึกตัว  แบ่งเป็น  ชีวาตมัน (ปัจเจกบุคคล)  และ ปรมาตมัน (สากล)  อธิบายได้ว่า ชีวาตมัน 
จัดเป็นสิ่งนิรันดรและมีอยู่ทั่วไป โดยก่อนที่จะเป็นชีวาตมันนั้น  มันมีสภาพเป็นอาตมัน คือวิญญาณเดิม  
ซึ่งแยกออกเป็น 2ประการคือ ปรมาตมัน หรืออาตมันสากลที่เรียกว่า พระเจ้า ชีวาตมัน หรือ อาตมัน

                        วารสาร มจร เลย ปริทัศน์ journal of mcu loei review 
ปีที่ 2  ฉบับที ่1 เดือน มกราคม-เมษายน  2564 Vol. 2 NO. 1  January – April 2021   

 

95 

ของปัจเจกบุคคล (5) มนัส (The Internal Organ) เป็นสิ่งรับสัมผัสภายใน ได้แก่ ความรู้สึกต่างๆ 
สุข ทุกข์ รักฯลฯ เป็นเนื้อสารด ารงนิรันดร เล็กที่สุดเท่าปรมาณู แต่ไม่แทรกซึมอยู่ทั่วไปเรารู้ถึงการมีอยู่
ของมันได้ด้วยการอนุมานเท่านั้น  
 (2) คุณะ หรือ คุณภาพ (Quality) คุณะ หรือคุณกภาพ คือ สิ่งที่มีอยู่ในสสารโดยตัวเอง
ไม่มีคุณสมบัติใดๆ มันจะต้องเป็นคุณสมบัติของวัตถุสิ่งใดสิ่งหนึ่งเสมอ มี 24 ชนิด และในบรรดา
คุณสมบัติทั้งหมดนี้ คุณสมบัติบางอย่างก็สามารถแยกย่อยออกไปได้อีก เช่น สี ยังแบ่งย่อยออกเป็น  สี
แดง สีเหลือง สีเขียว ด้วยพ้ืนที่ เช่น ระยะทาง พุทธิ (ความรู้) เกิดจาก มนัส + อายตนะภายใน + 
อายตนะภายนอก = ความรู้สึกต่างๆ เช่น สุข ทุกข์ ความโน้มเอียง แบ่งย่อยเป็น 3 ชนิด คือ ความเร็ว 
(เวคะ) เป็นคุณสมบัติที่ท าให้สิ่งหนึ่งเคลื่อนไหวอยู่เสมอความประทับใจ (ภาวนา) เป็นคุณสมบัติที่ท าให้
เราจดจ าสิ่งที่เคยพบเห็นมาแล้ว และความยืดหยุ่น (สถิติสถาปกะ) เป็นคุณสมบัติที่ท าให้ สิ่งใดสิ่งหนึ่งที่
ถูกรบกวนให้เสียดุลยภาพไปกลับคืนสู่ความสมดุลตามเดิม ธรรม หรือความดี และ อธรรม หรือความชั่ว 
เป็นคุณสมบัติของอาตมัน ความดี เกิดขึ้นจากการกระท ากรรมดี ความชั่ว เกิดขึ้นจากการกระท ากรรม
ชั่ว กรรมดีเป็นสาเหตุให้อาตมันได้เสวยความสุข กรรมชั่วเป็นสาเหตุให้ได้เสวยความทุกข์ 
  (3) อากัปกิริยา หรือ กรรม (Action) คือ ความไม่หยุดนิ่งของสสาร ได้แก่ การเคลื่อนที่  
เคลื่อนไหว  ของสสารแบ่งเป็น 5 อย่าง ได้แก่ พุ่งขึ้นบนเช่น  โยนบอลขึ้นบน พุ่งลงล่าง เช่น ปล่อยบอล
ลงพื้น หดเข้า เช่น ก ามือ ขยายออก เช่น แบมือ การเคลื่อนไปในทิศทางต่างๆ เช่น เดินไปหน้า  ถอยไป
หลัง   
 (4) สามานยลักษณะ หรือ ลักษณะร่วม (Generality) คือ ลักษณะร่วมของสิ่งต่างๆ ที่อยู่
ในประเภทเดียวกัน  แบ่งเป็น สามานยลักษณะใหญ่  คือ ความเป็นสากลทั่วไปในสิ่งเฉพาะนั้น และสา
มานยลักษณะย่อย คือ ความเป็นสากลที่เฉพาะเจาะจงยิ่งข้ึน 
 (5) วิเศษลักษณะ หรือ ลักษณะเฉพาะ  ค าว่า วิเศษลักษณะนั้น ไวเศษิกะได้ให้ค าจ ากัด
ความว่า  คือลักษณะเฉพาะของสสารอันติมะ  อันเป็นพ้ืนฐานในการแสดงให้เห็นถึงความแตกต่าง
ระหว่างสสารอันติมะแต่ละหน่วย เนื้อสารดังกล่าวนี้คือ อากาศ เวลา อวกาศ มนัส อาตมัน และปรมาณู
ของธาตุ 4 คือ ดิน น้ า ลม ไฟ ซึ่งคือ ลักษณะเฉพาะของหน่วยที่เล็กที่สุดของสสาร และ จะจ าเป็นต้อง
กล่าวถึงวิเศษลักษณะนั้น ก็ต่อเมื่อกล่าวถึงความแตกต่างกัน ในระดับปรมาณูเท่านั้น ซึ่งเกินวิสัยที่จะใช้
ประสาทสัมผัส 
 (6) สมวายะ หรือ ความแนบเนื่อง คือ ความสัมพันธ์ที่แยกกันไม่ออกของสิ่งสองสิ่ง เช่น  สี
เขียวกับใบไม้ สีผิวกับผิว  ไม้ กับความแข็ง เป็นต้น โดยมีความสัมพันธ์ คือ สัมโยคะ เป็นความ สัมพันธ์
ที่อาจแยกหรือเปลี่ยนกันได้  และสมวายะ  เป็นความสัมพันธ์ที่ไม่อาจแยกกันได้เลย 
 (7) อภาวะ หรือ ความไม่มีอยู่ (Non - being) ความไม่มีอยู่ก่อน (สร้างขึ้นภายหลัง เช่น  
อาคาร  กระดาษ) ความไม่มีอยู่ภายหลัง  (มีอยู่และแตกท าลายไปภายหลัง เช่น แก้วแตก ผ้าขาด) 
ความไม่มีอยู่ในรูปของสิ่งอื่น  (เช่น  ไม่มีความเป็นนกในหมา ไม่มีลักษณะของสี่เหลี่ยมในวงกลม) ความ
ไม่มีอยู่โดยสิ้นเชิง (ไม่มีตั้งแต่แรกและไม่มีตลอดไป เช่น หนวดเต่า เขากระต่าย )  
 2. ปรัชญานยายะ ปรัชญานยายะ (Nyaya) ปรัชญาส านักนี้ที่จัดว่าเป็นสสารนิยม เพราะ
แนวความคิดที่ถือว่าอณูของดิน น้ า ไฟ ลม เป็นมูลก าเนิดของโลกและสรรพสิ่งในโลก รวมทั้งคนและ
สัตว์ จัดเป็นปรัชญาอณูพหุนิยม (Atomic Pluralism)  ส่วนในปรัชญากลุ่มนาสติกะ ได้แก่ กลุ่มที่ไม่เชื่อ
คัมภีร์พระเวท ไม่เชื่ออ านาจของพระผู้เป็นเจ้า ในส่วนของแนวความคิดที่เป็นสสารนิยมนั้น ที่เด่นชัด

วารสาร มจร. เลย ปริทัศน์ journal of mcu. loei review
ปีที่ 2 ฉบับที่ 1 เดือน มกราคม - เมษายน 2564 Vol. 2 NO. 1 January – April 2021

94



                        วารสาร มจร เลย ปริทัศน์ journal of mcu loei review 
ปีที่ 2  ฉบับที ่1 เดือน มกราคม-เมษายน  2564 Vol. 2 NO. 1  January – April 2021   

 

95 

ของปัจเจกบุคคล (5) มนัส (The Internal Organ) เป็นสิ่งรับสัมผัสภายใน ได้แก่ ความรู้สึกต่างๆ 
สุข ทุกข์ รักฯลฯ เป็นเนื้อสารด ารงนิรันดร เล็กที่สุดเท่าปรมาณู แต่ไม่แทรกซึมอยู่ทั่วไปเรารู้ถึงการมีอยู่
ของมันได้ด้วยการอนุมานเท่านั้น  
 (2) คุณะ หรือ คุณภาพ (Quality) คุณะ หรือคุณกภาพ คือ สิ่งที่มีอยู่ในสสารโดยตัวเอง
ไม่มีคุณสมบัติใดๆ มันจะต้องเป็นคุณสมบัติของวัตถุสิ่งใดสิ่งหนึ่งเสมอ มี 24 ชนิด และในบรรดา
คุณสมบัติทั้งหมดนี้ คุณสมบัติบางอย่างก็สามารถแยกย่อยออกไปได้อีก เช่น สี ยังแบ่งย่อยออกเป็น  สี
แดง สีเหลือง สีเขียว ด้วยพ้ืนที่ เช่น ระยะทาง พุทธิ (ความรู้) เกิดจาก มนัส + อายตนะภายใน + 
อายตนะภายนอก = ความรู้สึกต่างๆ เช่น สุข ทุกข์ ความโน้มเอียง แบ่งย่อยเป็น 3 ชนิด คือ ความเร็ว 
(เวคะ) เป็นคุณสมบัติที่ท าให้สิ่งหนึ่งเคลื่อนไหวอยู่เสมอความประทับใจ (ภาวนา) เป็นคุณสมบัติที่ท าให้
เราจดจ าสิ่งที่เคยพบเห็นมาแล้ว และความยืดหยุ่น (สถิติสถาปกะ) เป็นคุณสมบัติที่ท าให้ สิ่งใดสิ่งหนึ่งที่
ถูกรบกวนให้เสียดุลยภาพไปกลับคืนสู่ความสมดุลตามเดิม ธรรม หรือความดี และ อธรรม หรือความชั่ว 
เป็นคุณสมบัติของอาตมัน ความดี เกิดขึ้นจากการกระท ากรรมดี ความชั่ว เกิดขึ้นจากการกระท ากรรม
ชั่ว กรรมดีเป็นสาเหตุให้อาตมันได้เสวยความสุข กรรมชั่วเป็นสาเหตุให้ได้เสวยความทุกข์ 
  (3) อากัปกิริยา หรือ กรรม (Action) คือ ความไม่หยุดนิ่งของสสาร ได้แก่ การเคลื่อนที่  
เคลื่อนไหว  ของสสารแบ่งเป็น 5 อย่าง ได้แก่ พุ่งขึ้นบนเช่น  โยนบอลขึ้นบน พุ่งลงล่าง เช่น ปล่อยบอล
ลงพื้น หดเข้า เช่น ก ามือ ขยายออก เช่น แบมือ การเคลื่อนไปในทิศทางต่างๆ เช่น เดินไปหน้า  ถอยไป
หลัง   
 (4) สามานยลักษณะ หรือ ลักษณะร่วม (Generality) คือ ลักษณะร่วมของสิ่งต่างๆ ที่อยู่
ในประเภทเดียวกัน  แบ่งเป็น สามานยลักษณะใหญ่  คือ ความเป็นสากลทั่วไปในสิ่งเฉพาะนั้น และสา
มานยลักษณะย่อย คือ ความเป็นสากลที่เฉพาะเจาะจงยิ่งข้ึน 
 (5) วิเศษลักษณะ หรือ ลักษณะเฉพาะ  ค าว่า วิเศษลักษณะนั้น ไวเศษิกะได้ให้ค าจ ากัด
ความว่า  คือลักษณะเฉพาะของสสารอันติมะ  อันเป็นพ้ืนฐานในการแสดงให้เห็นถึงความแตกต่าง
ระหว่างสสารอันติมะแต่ละหน่วย เนื้อสารดังกล่าวนี้คือ อากาศ เวลา อวกาศ มนัส อาตมัน และปรมาณู
ของธาตุ 4 คือ ดิน น้ า ลม ไฟ ซึ่งคือ ลักษณะเฉพาะของหน่วยที่เล็กที่สุดของสสาร และ จะจ าเป็นต้อง
กล่าวถึงวิเศษลักษณะนั้น ก็ต่อเมื่อกล่าวถึงความแตกต่างกัน ในระดับปรมาณูเท่านั้น ซึ่งเกินวิสัยที่จะใช้
ประสาทสัมผัส 
 (6) สมวายะ หรือ ความแนบเนื่อง คือ ความสัมพันธ์ที่แยกกันไม่ออกของสิ่งสองสิ่ง เช่น  สี
เขียวกับใบไม้ สีผิวกับผิว  ไม้ กับความแข็ง เป็นต้น โดยมีความสัมพันธ์ คือ สัมโยคะ เป็นความ สัมพันธ์
ที่อาจแยกหรือเปลี่ยนกันได้  และสมวายะ  เป็นความสัมพันธ์ที่ไม่อาจแยกกันได้เลย 
 (7) อภาวะ หรือ ความไม่มีอยู่ (Non - being) ความไม่มีอยู่ก่อน (สร้างขึ้นภายหลัง เช่น  
อาคาร  กระดาษ) ความไม่มีอยู่ภายหลัง  (มีอยู่และแตกท าลายไปภายหลัง เช่น แก้วแตก ผ้าขาด) 
ความไม่มีอยู่ในรูปของสิ่งอื่น  (เช่น  ไม่มีความเป็นนกในหมา ไม่มีลักษณะของสี่เหลี่ยมในวงกลม) ความ
ไม่มีอยู่โดยสิ้นเชิง (ไม่มีตั้งแต่แรกและไม่มีตลอดไป เช่น หนวดเต่า เขากระต่าย )  
 2. ปรัชญานยายะ ปรัชญานยายะ (Nyaya) ปรัชญาส านักนี้ที่จัดว่าเป็นสสารนิยม เพราะ
แนวความคิดที่ถือว่าอณูของดิน น้ า ไฟ ลม เป็นมูลก าเนิดของโลกและสรรพสิ่งในโลก รวมทั้งคนและ
สัตว์ จัดเป็นปรัชญาอณูพหุนิยม (Atomic Pluralism)  ส่วนในปรัชญากลุ่มนาสติกะ ได้แก่ กลุ่มที่ไม่เชื่อ
คัมภีร์พระเวท ไม่เชื่ออ านาจของพระผู้เป็นเจ้า ในส่วนของแนวความคิดที่เป็นสสารนิยมนั้น ที่เด่นชัด

วารสาร มจร. เลย ปริทัศน์ journal of mcu. loei review
ปีที่ 2 ฉบับที่ 1 เดือน มกราคม - เมษายน 2564 Vol. 2 NO. 1 January – April 2021

95



                        วารสาร มจร เลย ปริทัศน์ journal of mcu loei review 
ปีที่ 2  ฉบับที ่1 เดือน มกราคม-เมษายน  2564 Vol. 2 NO. 1  January – April 2021   

 

96 

ที่สุด  ได้แก่ ปรัชญาจารวาก (Charavaka) ซึ่งเป็นส านักปรัชญาสสารนิยม หรือวัตถุนิยมโดยแท้ โดยถือ
ว่า วัตถุหรือสสารเท่านั้นที่มีอยู่จริง นอกจากนั้นเป็นสิ่งที่ไม่มี โลกประกอบด้วยวัตถุธาตุ 4 อย่างคือ ดิน 
น้ า ไฟ ลม (ปรัชญาอินเดียส านักอ่ืนๆ ส่วนมากจะบอกว่า โลกประกอบด้วยวัตถุธาตุ 5 คือ ดิน น้ า ไฟ 
ลม และอากาศธาตุ) เพราะวัตถุธาตุทั้ง 4 นี้เป็นสิ่งที่รับรู้ได้ด้วยประสาทสัมผัสทั้ง 5 คือ ตา หู จมูก ลิ้น 
กาย วัตถุธาตุทั้ง 2 ผสมหรือรวมกันเองโดยบังเอิญ ไม่มีใครสร้างหรือไม่มีอ านาจเหนือธรรมชาติมา
บังคับให้รวมตัวกัน การรวมตัวกันดังกล่าวนี้ ท าให้เกิดผลตามมา 2 อย่างคือ การรวมตัวท าให้เกิดสิ่งที่มี
ชีวิตขึ้นมา เช่น พืช ต้นไม้ คน สัตว์ เป็นต้นการรวมตัวท าให้เกิดสิ่งที่ไม่มีชีวิต เช่น แผ่นดิน ก้อนหิน  
 วิเคราะห์ทฤษฎีปรมาณูนิยมกับพุทธปรัชญาเถรวาท   
 การค้นพบทฤษฎีทางวิทยาศาสตร์สมัยใหม่ตั้งแต่คริสต์ศตวรรษที่ 17 เป็นต้นมามีส่วนช่วย
ให้เราเกิดความรู้ความเข้าใจในพระพุทธศาสนามากยิ่งขึ้น เพราะว่าหลักของพระพุทธศาสนานั้นถือว่า 
พระพุทธเจ้าเป็นผู้ค้นพบสัจธรรมซึ่งมีอยู่แล้ว พระพุทธเจ้าเพียงน าสัจธรรมนั้นมาประกาศแก่ชาวโลก 
ดังพุทธพจน์ที่ว่า “อุปฺปาทา วา ภิกฺขเว ตถาคตาน  อนุปฺปาทา วา” เป็นต้น แปลความว่า “ภิกษุ
ทั้งหลาย พระตถาคตเจ้าทั้งหลายจะอุบัติขึ้นหรือไม่ก็ตาม ธาตุนั้นคือ ธรรมฐิติ (ความด ารงอยู่ตาม
ธรรมชาติ) ธรรมนิยาม (กฎธรรมชาติ) อิทัปปัจจยตา (ภาวะที่สรรพสิ่งเกิดดับตามเหตุตามปัจจัย) ก็ยังมี
อยู่ พระตถาคตเจ้าย่อมตรัสรู้ทั่วถึงซึ่งธาตุอันนั้นแล้วบอก แสดง บัญญัติ แต่งตั้ง เปิดเผย จ าแนก ท าให้
เข้าใจง่าย” (พระธรรมโกศาจารย์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต), 2546 : 10-20) อะตอมแบ่งแยกไม่ได้ตามที่นัก
ปรัชญากรีกเชื่อกันมาเป็น พันๆ ปี แม้แต่ในอินเดีย ปรัชญาฮินดูส านักไวเศษิกะก็สอนว่ามีอะตอมหรือ
ปรมาณู ตรงกับที่เรียกว่า “อัตตา” หรือ “อาตมัน” นั่นคือ มีสิ่งที่แบ่งแยกย่อยต่อไปไม่ได้ เรียกว่า 
ปรมาณู อะตอม อัตตาหรืออาตมัน (อดิศักดิ์ ทองบุญ, 2546 : 63) 
 ในศาสนาส าคัญของโลกมีเพียงศาสนาเดียวเท่านั้นที่ปฏิเสธอะตอม ปฏิเสธอัตตาหรือ
อาตมัน นั่นก็คือ พระพุทธศาสนา และยืนยันว่าไม่มีแก่นสารทั้งในฝ่ายจิตและฝ่าย สสาร แก่นสารใน
ฝ่ายจิตเรียกว่าอาตมันหรือวิญญาณอมตะ (Immortal soul) ส่วนแก่นสารในฝ่ายสสารเรียกว่าอะตอม
หรือปรมาณู ศาสนาคริสต์ อิสลาม พราหมณ์-ฮินดูต่างสอนว่ามีอาตมันหรือวิญญาณอมตะในมนุษย์และ
มีอะตอมหรือ ปรมาณูในสสาร  พระพุทธเจ้าตรัสว่า “สัพเพ ธัมมา อนัตตา” แปลว่า “สิ่งทั้งหลายทั้ง
ปวงเป็นอนัตตา” หมายความว่า สรรพสิ่งทั้งที่เป็นจิตและสสารล้วนไม่มีแก่นแท้ถาวร คือเป็นอนัตตา 
เมื่อแปลค าว่าอนัตตาเป็นภาษาอังกฤษก็ต้องใช้ค า 2 ค า นั่นคือ ถ้าใช้ค าว่าอนัตตาให้หมายถึงว่าไม่มี
อาตมันหรือวิญญาณอมตะในมนุษย์ เราต้องแปลว่า Not-self หรือ Non-ego แต่ถ้าใช้อนัตตาให้
หมายถึงว่าไม่มีอะตอมหรือแก่นสารที่เที่ยงแท้ในสสาร Non-substantiality (ไม่มีแก่นแท้ถาวร)  และ
ถือว่าไม่มีอัตตาหรืออะตอมสสาร ทุกสิ่งทุกอย่างไม่มีแก่นแท้ถาวรที่ตั้งอยู่ได้ในตัวของมันเอง สรรพสิ่ง
อาศัยกันและกันเกิดข้ึนตลอดเวลาตามหลักปฏิจจสมุปบาท ดังที่ควอนตัมฟิสิกส์ระบุว่าไม่มีอะตอมที่อยู่
ได้ตามล าพังตัวเอง โครงสร้างอะตอมประกอบด้วยอีเล็คตรอน โปรตอนและนิวตรอน อนุภาคของ
อะตอมที่เป็นประจุไฟฟ้าบวก (โปรตอน) และประจุไฟฟ้าลบ (อีเล็คตรอน) ต่างมีปฏิสัมพันธ์ต่อกัน อี
เล็คตรอน วิ่งโคจรรอบนิวเคลียสด้วยความเร็วที่สูงมาก การเกาะกลุ่มของประจุไฟฟ้าเหล่านั้นกลายเป็น
อะตอม และประจุไฟฟ้าเหล่านั้นก็ไม่อาจอยู่ได้ตามล าพัง ทั้งหมดต่างอาศัยกันและกันเกิดขึ้นตาม
หลักปฏิจจสมุปบาท 
 
 

                        วารสาร มจร เลย ปริทัศน์ journal of mcu loei review 
ปีที่ 2  ฉบับที ่1 เดือน มกราคม-เมษายน  2564 Vol. 2 NO. 1  January – April 2021   

 

97 

ภาพประกอบ :  แสดงวงจรการท างานของอะตอม (อัตตา/ชีวาตมัน) 
 

   

 สรุป ภาพของจักรวาลในทฤษฎีควอนตัมต่างจากฟิสิกส์ดั้งเดิมของนิวตันก็คือ อะตอมถูก
แบ่งย่อยออกไปเป็นองค์ประกอบที่เล็กกว่าซึ่งเป็นประจุไฟฟ้าที่วิ่ง วนกันเองคืออีเล็คตรอน โปรตอน
และนิวตรอน อะตอมจึงเป็นสนามพลังงานขนาดจิ๋ว องค์ประกอบย่อยของอะตอมนั้นบางครั้งก็เป็น
อนุภาค(Particle) บางครั้งก็เป็นคลื่น (Wave) อีเล็คตรอนของอะตอมเคลื่อนที่รอบแกนกลางคือ
นิวเคลียสตลอดเวลา ขณะที่อีเล็คตรอนก าลังเคลื่อนที่ด้วยความเร็วสูง อีเล็คตรอนปรากฎเป็นคลื่น ด้วย
ความเร็วระดับนั้น เราจึงไม่อาจก าหนดต าแหน่งที่ตั้งของอีเล็คตรอนนั้นในขณะใดขณะหนึ่งได้ ถ้าเราจะ
พยายามหาต าแหน่งที่ตั้งของมันก็ต้องจับให้อีเล็คตรอนหยุดนิ่งอยู่ กับที่ซึ่งจะท าให้มันสูญเสียคุณสมบัติ
แห่งความเป็นคลื่น อีเล็คตรอนที่หยุดนิ่งจะกลายเป็นอนุภาคทันที ดังนั้น องค์ประกอบย่อยของอะตอม
บางครั้งจึงเป็นอนุภาคบางครั้งก็เป็นคลื่น 
 
สรุป   
 
 ทฤษฎีปรมาณูนิยม เป็นปรัชญาที่ว่าด้วยสสารนิยม เน้นวัตถุนิยม ที่สามารถสัมผัสได้ทาง
ประสาทสัมผัสทั้ง 5 เช่น ตาเห็นรูป ส่วนกลไกท างานของวงจร ทฤษฎีนี้ เชื่อว่า มีการท างานอย่าง
ต่อเนื่องกันไปไม่ขาดสาย ที่เรียกว่า “อะตอม” ตรงกับ ปรัชญาไวเศษิกะที่ใช้ค าว่า “อาตมัน” บ้าง “ชี
วาตมัน” บ้าง โดยการท างานของวงจร จะประกอบด้วยอณูที่เล็กที่สุดเรียก “ปรมาณู” หรือ “อะตอม” 
ไม่มีสัตว์ บุคคล เป็นเพียงแต่สิ่งที่ประกอบกันเข้ามา ฝ่ายปรัชญาตะวันตกเชื่อว่า ไม่น่าจะมีวิญญาณใน
อะตอมนี้ เป็นเพียงพลัง (Energy) ที่คอยรวมตัวกัน ผสมกัน จนเกิดสมดุล แล้วแปรสภาพ เป็น โปรตอน 
อิเล็กตรอน วิ่งรอบกันไปในวงจรนั้น พุทธปรัชญาเถรวาทเรียกว่า “จิต” คือ สภาพที่รู้และมีพลังงาน แต่
ฝ่ายปรัชญาไวเศษิกะเชื่อว่ามีวิญญาณหรือชีวะอยู่ในอะตอมนี้ และเกิดจากพระเจ้าสร้างไว้ ไม่ใช่เกิดเอง
เหมือนความเชื่อฝ่ายตะวันตกในทรรศนะของพุทธปรัชญาเถรวาท ยังน ามาเปรียบเทียบกับ
หลักปฏิจจสมุปบาท ว่ามีวงจรที่เป็นไปตามเหตุและปัจจัย ไม่มีสัตว์ บุคคล ตัวตนเราเขา จึงเรียกอย่าง
หนึ่งว่า “หลักไตรลักษณ์” คือ มีสภาพไม่เที่ยง แปรไปตามสภาพ และควบคุมไม่ได้โดยถาวร ถ้า
อยากจะหลุดพ้นไปจากวงจรนี้ จะต้องท าลายอวิชชาคือไม่รู้ให้หมดไปจากจิต หรือ มีอิสระจากวงจรของ
ปรมาณูที่เล็กที่สุดนี้ โดยการฝึกจิตเจริญวิปัสสนาให้มีสติและปัญญาเพ่ือให้จิตเข้าถึงหรือบรรลุโลกุตตร
ธรรมได้นั้นเอง 
 

วารสาร มจร. เลย ปริทัศน์ journal of mcu. loei review
ปีที่ 2 ฉบับที่ 1 เดือน มกราคม - เมษายน 2564 Vol. 2 NO. 1 January – April 2021

96



                        วารสาร มจร เลย ปริทัศน์ journal of mcu loei review 
ปีที่ 2  ฉบับที ่1 เดือน มกราคม-เมษายน  2564 Vol. 2 NO. 1  January – April 2021   

 

97 

ภาพประกอบ :  แสดงวงจรการท างานของอะตอม (อัตตา/ชีวาตมัน) 
 

   

 สรุป ภาพของจักรวาลในทฤษฎีควอนตัมต่างจากฟิสิกส์ดั้งเดิมของนิวตันก็คือ อะตอมถูก
แบ่งย่อยออกไปเป็นองค์ประกอบที่เล็กกว่าซึ่งเป็นประจุไฟฟ้าที่วิ่ง วนกันเองคืออีเล็คตรอน โปรตอน
และนิวตรอน อะตอมจึงเป็นสนามพลังงานขนาดจิ๋ว องค์ประกอบย่อยของอะตอมนั้นบางครั้งก็เป็น
อนุภาค(Particle) บางครั้งก็เป็นคลื่น (Wave) อีเล็คตรอนของอะตอมเคลื่อนที่รอบแกนกลางคือ
นิวเคลียสตลอดเวลา ขณะที่อีเล็คตรอนก าลังเคลื่อนที่ด้วยความเร็วสูง อีเล็คตรอนปรากฎเป็นคลื่น ด้วย
ความเร็วระดับนั้น เราจึงไม่อาจก าหนดต าแหน่งที่ตั้งของอีเล็คตรอนนั้นในขณะใดขณะหนึ่งได้ ถ้าเราจะ
พยายามหาต าแหน่งที่ตั้งของมันก็ต้องจับให้อีเล็คตรอนหยุดนิ่งอยู่ กับที่ซึ่งจะท าให้มันสูญเสียคุณสมบัติ
แห่งความเป็นคลื่น อีเล็คตรอนที่หยุดนิ่งจะกลายเป็นอนุภาคทันที ดังนั้น องค์ประกอบย่อยของอะตอม
บางครั้งจึงเป็นอนุภาคบางครั้งก็เป็นคลื่น 
 
สรุป   
 
 ทฤษฎีปรมาณูนิยม เป็นปรัชญาที่ว่าด้วยสสารนิยม เน้นวัตถุนิยม ที่สามารถสัมผัสได้ทาง
ประสาทสัมผัสทั้ง 5 เช่น ตาเห็นรูป ส่วนกลไกท างานของวงจร ทฤษฎีนี้ เชื่อว่า มีการท างานอย่าง
ต่อเนื่องกันไปไม่ขาดสาย ที่เรียกว่า “อะตอม” ตรงกับ ปรัชญาไวเศษิกะที่ใช้ค าว่า “อาตมัน” บ้าง “ชี
วาตมัน” บ้าง โดยการท างานของวงจร จะประกอบด้วยอณูที่เล็กที่สุดเรียก “ปรมาณู” หรือ “อะตอม” 
ไม่มีสัตว์ บุคคล เป็นเพียงแต่สิ่งที่ประกอบกันเข้ามา ฝ่ายปรัชญาตะวันตกเชื่อว่า ไม่น่าจะมีวิญญาณใน
อะตอมนี้ เป็นเพียงพลัง (Energy) ที่คอยรวมตัวกัน ผสมกัน จนเกิดสมดุล แล้วแปรสภาพ เป็น โปรตอน 
อิเล็กตรอน วิ่งรอบกันไปในวงจรนั้น พุทธปรัชญาเถรวาทเรียกว่า “จิต” คือ สภาพที่รู้และมีพลังงาน แต่
ฝ่ายปรัชญาไวเศษิกะเชื่อว่ามีวิญญาณหรือชีวะอยู่ในอะตอมนี้ และเกิดจากพระเจ้าสร้างไว้ ไม่ใช่เกิดเอง
เหมือนความเชื่อฝ่ายตะวันตกในทรรศนะของพุทธปรัชญาเถรวาท ยังน ามาเปรียบเทียบกับ
หลักปฏิจจสมุปบาท ว่ามีวงจรที่เป็นไปตามเหตุและปัจจัย ไม่มีสัตว์ บุคคล ตัวตนเราเขา จึงเรียกอย่าง
หนึ่งว่า “หลักไตรลักษณ์” คือ มีสภาพไม่เที่ยง แปรไปตามสภาพ และควบคุมไม่ได้โดยถาวร ถ้า
อยากจะหลุดพ้นไปจากวงจรนี้ จะต้องท าลายอวิชชาคือไม่รู้ให้หมดไปจากจิต หรือ มีอิสระจากวงจรของ
ปรมาณูที่เล็กที่สุดนี้ โดยการฝึกจิตเจริญวิปัสสนาให้มีสติและปัญญาเพ่ือให้จิตเข้าถึงหรือบรรลุโลกุตตร
ธรรมได้นั้นเอง 
 

วารสาร มจร. เลย ปริทัศน์ journal of mcu. loei review
ปีที่ 2 ฉบับที่ 1 เดือน มกราคม - เมษายน 2564 Vol. 2 NO. 1 January – April 2021

97



                        วารสาร มจร เลย ปริทัศน์ journal of mcu loei review 
ปีที่ 2  ฉบับที ่1 เดือน มกราคม-เมษายน  2564 Vol. 2 NO. 1  January – April 2021   

 

98 

เอกสารอ้างอิง 
 
กีรติ บุญเจือ. สารานุกรมปรัชญา. กรุงเทพมหานคร : ไทยวัฒนาพานิช, 2522. 
ชัยวัฒน์ อัตพัฒน์, ญาณวิทยา. กรุงเทพมหานคร : ส านักพิมพ์มหาวิทยาลัยรามค าแหง, 2547. 
บุญมี แท่นแก้ว. ปรัชญา. พิมพ์ครั้งที่ 3. กรุงเทพมหานคร : ส านักพิมพ์โอเดียนสโตร์, 2541. 
พระธรรมโกศาจารย์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต). “พระพุทธศาสนากับทฤษฎีควอนตัม : ความเหมือนที่
 แตกต่าง”. สารนิพนธ์. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2546.   
ฟ้ืน ดอกบัว. ปวงปรัชญาอินเดีย. กรุงเทพมหานคร: ส านักพิมพ์ศยาม, 2545.  
สุนทร ณ รังสี . ปรัชญาอินเดีย ประวัติและลัทธ  ิ. กรุงเทพมหานคร : ส านักพิมพจุฬาลงกรณ 
 มหาวิทยาลัย, 2545. 
อดิศักดิ์ ทองบุญ. ปรัชญาอินเดียร่วมสมัย. พิมพ์ครั้งที่ 3. กรุงเทพมหานคร : มหาจุฬาลงกรณราช
 วิทยาลัย, 2546. 
อดิศักดิ์ ทองบุญ. วิเคราะห์อภิปรัชญาในพระพุทธศาสนา. กรุงเทพมหานคร : ราชบัณฑิตยสถาน, 
 2540. 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                        วารสาร มจร เลย ปริทัศน์ journal of mcu loei review 
ปีที่ 2  ฉบับที ่1 เดือน มกราคม-เมษายน  2564 Vol. 2 NO. 1  January – April 2021   

 

99 

การท างานจิตอาสาตามหลักการในทางพระพทุธศาสนา 
 

พระครูสิทธิธรรมาภรณ์1 
 

 

บทคัดย่อ 
 
 ความหมายและแนวคิดของจิตอาสาในบริบทของสังคมปัจจุบัน นอกจากจะหมายถึงการ
ช่วยเหลือผู้อ่ืนและสังคมแล้วยังหมายรวมไปถึง “การเสียสละ” หรือ “การให้” กล่าวคือ “จิตอาสา” 
เป็นจิตที่พร้อมจะเสียสละเวลา ก าลังทางกาย จิตใจ ทรัพย์สิน หรือสติปัญญา เพ่ือก่อให้เกิดสิ่งที่ดีแก่
ผู้อื่นและเพ่ือสาธารณประโยชน์ รวมไปถึงการท าความดีเพ่ือสังคมและสิ่งแวดล้อม การท างานจิตอาสา
ตามความหมายในแนวพุทธ ยังสามารถน าไปสู่การบรรลุประโยชน์อย่างยิ่งหรือปรมัตถะ คือ การถึง
วิมุตติ หลุดพ้นหรือการสิ้นกิเลสได้ ดังตัวอย่างของการเจริญวิปัสสนาโดยมีเมตตาเป็นฐานที่ปรากฏใน
เมตตสูตร หรือการฝึกฝนขัดเกลาตนเอง ในการลดละอัตตาหรือตัวตนหรือสละความเห็นแก่ตัวหรือ
จาคะและการเสียสละ โดยการบ าเพ็ญประโยชน์เพ่ือผู้อ่ืนไปพร้อมกับการด าเนินตามอริยมรรคหรือ
ไตรสิกขา ซึ่งเป็นวิถีในการพัฒนาตนเองในพระพุทธศาสนา 
 
 
ค าส าคัญ : จิตอาสา,หลักการ,พระพุทธศาสนา 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                             

 
1
 อาจารย์ประจ าคณะพุทธศาสตร์  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  

วิทยาลัยสงฆ์เลย 

วารสาร มจร. เลย ปริทัศน์ journal of mcu. loei review
ปีที่ 2 ฉบับที่ 1 เดือน มกราคม - เมษายน 2564 Vol. 2 NO. 1 January – April 2021

98




