
                        วารสาร มจร เลย ปริทัศน์ journal of mcu loei review 
ปีที่ 2  ฉบับที ่1 เดือน มกราคม-เมษายน  2564 Vol. 2 NO. 1  January – April 2021   

 

99 

การท างานจิตอาสาตามหลักการในทางพระพทุธศาสนา 
 

พระครูสิทธิธรรมาภรณ์1 
 

 

บทคัดย่อ 
 
 ความหมายและแนวคิดของจิตอาสาในบริบทของสังคมปัจจุบัน นอกจากจะหมายถึงการ
ช่วยเหลือผู้อ่ืนและสังคมแล้วยังหมายรวมไปถึง “การเสียสละ” หรือ “การให้” กล่าวคือ “จิตอาสา” 
เป็นจิตที่พร้อมจะเสียสละเวลา ก าลังทางกาย จิตใจ ทรัพย์สิน หรือสติปัญญา เพ่ือก่อให้เกิดสิ่งที่ดีแก่
ผู้อื่นและเพ่ือสาธารณประโยชน์ รวมไปถึงการท าความดีเพ่ือสังคมและสิ่งแวดล้อม การท างานจิตอาสา
ตามความหมายในแนวพุทธ ยังสามารถน าไปสู่การบรรลุประโยชน์อย่างยิ่งหรือปรมัตถะ คือ การถึง
วิมุตติ หลุดพ้นหรือการสิ้นกิเลสได้ ดังตัวอย่างของการเจริญวิปัสสนาโดยมีเมตตาเป็นฐานที่ปรากฏใน
เมตตสูตร หรือการฝึกฝนขัดเกลาตนเอง ในการลดละอัตตาหรือตัวตนหรือสละความเห็นแก่ตัวหรือ
จาคะและการเสียสละ โดยการบ าเพ็ญประโยชน์เพ่ือผู้อ่ืนไปพร้อมกับการด าเนินตามอริยมรรคหรือ
ไตรสิกขา ซึ่งเป็นวิถีในการพัฒนาตนเองในพระพุทธศาสนา 
 
 
ค าส าคัญ : จิตอาสา,หลักการ,พระพุทธศาสนา 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                             

 
1
 อาจารย์ประจ าคณะพุทธศาสตร์  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  

วิทยาลัยสงฆ์เลย 

วารสาร มจร. เลย ปริทัศน์ journal of mcu. loei review
ปีที่ 2 ฉบับที่ 1 เดือน มกราคม - เมษายน 2564 Vol. 2 NO. 1 January – April 2021

99



                        วารสาร มจร เลย ปริทัศน์ journal of mcu loei review 
ปีที่ 2  ฉบับที ่1 เดือน มกราคม-เมษายน  2564 Vol. 2 NO. 1  January – April 2021   

 

100 

Volunteer work according to Buddhist principles 
 
 
 

Abstract 
 

 Meanings and concepts of volunteerism in the context of today's society. In 
addition to means helping others and society, it also includes "sacrifice" or "giving" with 
"volunteering" is a mind that ready to sacrifice time, physical, mental, property or 
intelligence. To bring about good for others and for the public benefit Including doing 
good deeds for society and the environment Volunteer work according to the Buddhist 
meaning. Can also lead to the realization of great benefits, or absolute truths, which is 
the liberation of fielder or the end of desires. Here is an example of benevolence with 
compassion as the foundation in metaphor, or self-refining practice. In sacrificing ego or 
identity, or sacrificing selfishness or abandon, and sacrificing by serving for others along 
with following the asceticism or the threefold path. Which is a way of self-
development in Buddhism. 
 
 
Keywords: Volunteer, Principle, Buddhism 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                        วารสาร มจร เลย ปริทัศน์ journal of mcu loei review 
ปีที่ 2  ฉบับที ่1 เดือน มกราคม-เมษายน  2564 Vol. 2 NO. 1  January – April 2021   

 

101 

บทน า 
 
 การสร้างแรงจูงใจนั้นเป็นสิ่งส าคัญที่จะท าให้เกิดการพัฒนาจิตอาสาขึ้นในตัวบุคคลได้ โดย
การพัฒนาแรงจูงใจที่เป็นฉันทะ รวมถึงแรงจูงใจที่ประกอบไปด้วยปัญญาและกรุณา เพ่ีอให้เกิดการ
พัฒนาจิตอาสาหรือการพัฒนาจิตใจให้เกิดความเสียสละ ไม่นิ่งดูดายต่อปัญหาและความทุกข์ของผู้อ่ืน 
เป็นผู้มีจิตใจที่เมตตาและกรุณา มีจิตสาธารณะและมีความต้องการที่จะการท าประโยชน์เพ่ีอช่วยเหลือ
ผู้อ่ืนและสังคม อย่างไรก็ตามการสร้างแรงจูงใจที่ประกอบไปด้วย "ปัญญาและกรุณา" หรือ การสร้าง
แรงจูงใจตามแนวพระพุทธศาสนาที่จะท าให้เกิดการพัฒนาจิตอาสาขึ้นนั้น สามารถน าแนวคิดในเรื่อง
แรงจูงใจจากการตั้งปณิธานของพระพุทธเจ้าเมื่อครั้งเป็นพระโพธิสัตว์มาประยุกต์ใช้ได้ กล่าวคือในการ
ตั้งจิตปณิธานของพระโพธิสัตว์ที่ปรารถนาที่จะตรัสรู้ธรรมเป็นพระพุทธเจ้าเพ่ีอที่จะได้ช่วยสรรพสัตว์ให้
หลุดพ้นจากความทุกข์และสังสารวัฏ จะพบว่าเกิดจากแรงจูงใจหนึ่งที่ส าคัญ คือ การมองเห็นหรือสัมผัส
กับความทุกข์ยากของสรรพสัตว์ที่ยังมีกิเลสและเวียนว่ายอยู่ในสังสารวัฏ 
 บทความนี้ เป็นการศึกษาจากเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้องกับจิตอาสา เสนอการศึกษา
เชิงวิเคราะห์ความหมายและแนวคิดจิตอาสาตามหลักการทางพระพุทธศาสนา แรงจูงใจในการท างาน
จิตอาสาตามหลักการทางพระพุทธศาสนา หลักการทางพระพุทธศาสนาในการท างานจิตอาสา 
ประโยชน์ที่ได้รับจากการท างานจิตอาสาตามหลักการทางพระพุทธศาสนา และการพัฒนาจิตอาสาตาม
หลักการของพระพุทธศาสนา เพ่ือฉายภาพให้เห็นถึงแรงจูงใจในการท างานจิตอาสาตามหลักการทาง
พระพุทธศาสนา ซึ่งมีรายละเอียดสรุปได้ดังต่อไปนี้ 
 
1. ความหมายและแนวคิดจิตอาสาตามหลักการทางพระพุทธศาสนา 
 
 ค าว่า “จิตอาสา” เป็นค าศัพท์ร่วมสมัยซ่ึงไม่ปรากฏในคัมภีร์พระไตรปิฎก แต่ในความหมาย
ของจิตอาสา เมื่อพิจารณาตามหลักการทางพระพุทธศาสนาแล้วมีความหมายใกล้เคียงกับค าว่า 
“เมตตา และกรุณา” ดังที่ พระไพศาล วิสาโล (พระไพศาล วิสาโล: 17) ได้ให้ทรรศนะเกี่ยวกับ
ความหมายของจิตอาสาในบริบททางธรรมว่า “จิตอาสา” ส่วนใหญ่ใช้ในความหมายในทางโลก คือ การ
เป็นอาสาสมัครเพ่ือช่วยเหลือส่วนรวมหรือผู้ทุกข์ แต่ค าว่า "จิตอาสา" ก็มีมิติในทางธรรมด้วยเพราะเกิด
จากความเมตตา กรุณา และการคิดถึงประโยชน์สุขของผู้อ่ืน รวมทั้งมีทัศนคติที่เห็นการเชื่อมโยง
ระหว่างตนเองกับสังคมและตนเองกับเพื่อนมนุษย์ คือมองเห็นว่าความสุขของตนเองนั้นต้องไม่แยกจาก
ความสุขของผู้อื่นด้วย ซึ่งเมื่อพิจารณาในแง่ของธรรมะก็เป็นการลดละอัตตา ตัวตน หรือเป็นการพัฒนา
จิตวิญญาณ ซึ่งถือได้ว่าลักษณะของจิตอาสาในแง่มุมดังกล่าวเป็นทั้งการปฏิบัติธรรมอย่างหนึ่งใน
พระพุทธศาสนา 
 นอกจากนี้พระไพศาล วิสาโล (พระไพศาล วิสาโล: 17) ยังได้อธิบายว่าหัวใจส าคัญของ “จิต
อาสา” คือ การมีจิตที่เต็มไปด้วยความเมตตา กรุณา ปรารถนาดีต่อผู้อ่ืน อยากให้เขาพ้นทุกข์โดยไม่ห่วง
ประโยชน์สุข หรือผลตอบแทนให้แก่ตนเอง เป็นจิตที่เปี่ยมด้วยความบริสุทธิ์ใจ โดยรางวัลของจิตอาสาที่
ได้รับก็คือ ความสุขและความภาคภูมิใจในตนเองเท่านั้น ดังนั้นความหมายของ “จิตอาสา” ถ้าพิจารณา
ตามหลักการทางพระพุทธศาสนาที่ให้ความส าคัญเรื่องของจิตใจว่าเป็นที่มาของการกระท าทั้งหลาย 
สามารถอธิบายได้ว่า “จิตอาสา” ในบริบทของพระพุทธศาสนาจะให้ความส าคัญกับ “จิตใจ” ที่มีความ

วารสาร มจร. เลย ปริทัศน์ journal of mcu. loei review
ปีที่ 2 ฉบับที่ 1 เดือน มกราคม - เมษายน 2564 Vol. 2 NO. 1 January – April 2021

100



                        วารสาร มจร เลย ปริทัศน์ journal of mcu loei review 
ปีที่ 2  ฉบับที ่1 เดือน มกราคม-เมษายน  2564 Vol. 2 NO. 1  January – April 2021   

 

101 

บทน า 
 
 การสร้างแรงจูงใจนั้นเป็นสิ่งส าคัญที่จะท าให้เกิดการพัฒนาจิตอาสาขึ้นในตัวบุคคลได้ โดย
การพัฒนาแรงจูงใจที่เป็นฉันทะ รวมถึงแรงจูงใจที่ประกอบไปด้วยปัญญาและกรุณา เพ่ีอให้เกิดการ
พัฒนาจิตอาสาหรือการพัฒนาจิตใจให้เกิดความเสียสละ ไม่นิ่งดูดายต่อปัญหาและความทุกข์ของผู้อ่ืน 
เป็นผู้มีจิตใจที่เมตตาและกรุณา มีจิตสาธารณะและมีความต้องการที่จะการท าประโยชน์เพ่ีอช่วยเหลือ
ผู้อ่ืนและสังคม อย่างไรก็ตามการสร้างแรงจูงใจที่ประกอบไปด้วย "ปัญญาและกรุณา" หรือ การสร้าง
แรงจูงใจตามแนวพระพุทธศาสนาที่จะท าให้เกิดการพัฒนาจิตอาสาขึ้นนั้น สามารถน าแนวคิดในเรื่อง
แรงจูงใจจากการตั้งปณิธานของพระพุทธเจ้าเมื่อครั้งเป็นพระโพธิสัตว์มาประยุกต์ใช้ได้ กล่าวคือในการ
ตั้งจิตปณิธานของพระโพธิสัตว์ที่ปรารถนาที่จะตรัสรู้ธรรมเป็นพระพุทธเจ้าเพ่ีอที่จะได้ช่วยสรรพสัตว์ให้
หลุดพ้นจากความทุกข์และสังสารวัฏ จะพบว่าเกิดจากแรงจูงใจหนึ่งที่ส าคัญ คือ การมองเห็นหรือสัมผัส
กับความทุกข์ยากของสรรพสัตว์ที่ยังมีกิเลสและเวียนว่ายอยู่ในสังสารวัฏ 
 บทความนี้ เป็นการศึกษาจากเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้องกับจิตอาสา เสนอการศึกษา
เชิงวิเคราะห์ความหมายและแนวคิดจิตอาสาตามหลักการทางพระพุทธศาสนา แรงจูงใจในการท างาน
จิตอาสาตามหลักการทางพระพุทธศาสนา หลักการทางพระพุทธศาสนาในการท างานจิตอาสา 
ประโยชน์ที่ได้รับจากการท างานจิตอาสาตามหลักการทางพระพุทธศาสนา และการพัฒนาจิตอาสาตาม
หลักการของพระพุทธศาสนา เพ่ือฉายภาพให้เห็นถึงแรงจูงใจในการท างานจิตอาสาตามหลักการทาง
พระพุทธศาสนา ซึ่งมีรายละเอียดสรุปได้ดังต่อไปนี้ 
 
1. ความหมายและแนวคิดจิตอาสาตามหลักการทางพระพุทธศาสนา 
 
 ค าว่า “จิตอาสา” เป็นค าศัพท์ร่วมสมัยซ่ึงไม่ปรากฏในคัมภีร์พระไตรปิฎก แต่ในความหมาย
ของจิตอาสา เมื่อพิจารณาตามหลักการทางพระพุทธศาสนาแล้วมีความหมายใกล้เคียงกับค าว่า 
“เมตตา และกรุณา” ดังที่ พระไพศาล วิสาโล (พระไพศาล วิสาโล: 17) ได้ให้ทรรศนะเกี่ยวกับ
ความหมายของจิตอาสาในบริบททางธรรมว่า “จิตอาสา” ส่วนใหญ่ใช้ในความหมายในทางโลก คือ การ
เป็นอาสาสมัครเพ่ือช่วยเหลือส่วนรวมหรือผู้ทุกข์ แต่ค าว่า "จิตอาสา" ก็มีมิติในทางธรรมด้วยเพราะเกิด
จากความเมตตา กรุณา และการคิดถึงประโยชน์สุขของผู้อ่ืน รวมทั้งมีทัศนคติที่เห็นการเชื่อมโยง
ระหว่างตนเองกับสังคมและตนเองกับเพื่อนมนุษย์ คือมองเห็นว่าความสุขของตนเองนั้นต้องไม่แยกจาก
ความสุขของผู้อื่นด้วย ซึ่งเมื่อพิจารณาในแง่ของธรรมะก็เป็นการลดละอัตตา ตัวตน หรือเป็นการพัฒนา
จิตวิญญาณ ซึ่งถือได้ว่าลักษณะของจิตอาสาในแง่มุมดังกล่าวเป็นทั้งการปฏิบัติธรรมอย่างหนึ่งใน
พระพุทธศาสนา 
 นอกจากนี้พระไพศาล วิสาโล (พระไพศาล วิสาโล: 17) ยังได้อธิบายว่าหัวใจส าคัญของ “จิต
อาสา” คือ การมีจิตที่เต็มไปด้วยความเมตตา กรุณา ปรารถนาดีต่อผู้อ่ืน อยากให้เขาพ้นทุกข์โดยไม่ห่วง
ประโยชน์สุข หรือผลตอบแทนให้แก่ตนเอง เป็นจิตที่เปี่ยมด้วยความบริสุทธิ์ใจ โดยรางวัลของจิตอาสาที่
ได้รับก็คือ ความสุขและความภาคภูมิใจในตนเองเท่านั้น ดังนั้นความหมายของ “จิตอาสา” ถ้าพิจารณา
ตามหลักการทางพระพุทธศาสนาที่ให้ความส าคัญเรื่องของจิตใจว่าเป็นที่มาของการกระท าทั้งหลาย 
สามารถอธิบายได้ว่า “จิตอาสา” ในบริบทของพระพุทธศาสนาจะให้ความส าคัญกับ “จิตใจ” ที่มีความ

วารสาร มจร. เลย ปริทัศน์ journal of mcu. loei review
ปีที่ 2 ฉบับที่ 1 เดือน มกราคม - เมษายน 2564 Vol. 2 NO. 1 January – April 2021

101



                        วารสาร มจร เลย ปริทัศน์ journal of mcu loei review 
ปีที่ 2  ฉบับที ่1 เดือน มกราคม-เมษายน  2564 Vol. 2 NO. 1  January – April 2021   

 

103 

พุทธศาสนามหายาน ส าหรับในทรรศนะของพระพุทธศาสนามหายาน จะสนับสนุนให้พุทธบริษัททุกคน
บ าเพ็ญตนเป็น “พระโพธิสัตว์” เพ่ือบรรลุถึงความเป็นพุทธะโดยสอนว่าคนทุกคนมีธาตุแห่งความเป็น
พุทธะหรือโพธิจิตอยู่ในตัว และการเป็นพระพุทธเจ้าจะสามารถช่วยเหลือสรรพสัตว์ได้มากที่ สุด ซึ่งถือ
เป็นอุดมคติสูงสุดของมหายาน หรือแม้แต่ในขณะเป็นโพธิสัตว์ก็ต้องมีปณิธานที่จะโปรดสัตว์ทั้งหลายให้
หมดให้พ้นทุกข์ควบคู่ไปกับการจะละกิเลสทั้ง หลายให้สิ้น (สุมาลี มหณรงค์ชัย, 2546: 2) ในทรรศนะ
ของพระพุทธศาสนาเถรวาทเมื่อพระพุทธองค์ทรงตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้าแล้ว พระพุทธองค์ได้ทรง
บ าเพ็ญพระพุทธกิจเพื่อช่วยเหลือสรรพสัตว์ เป็นการแสดงออกของจิตที่ประกอบไปด้วยพระกรุณาธิคุณ
ที่ปราศจากกิเลส ซึ่งเป็นคนละบริบทกับความหมายของจิตอาสาในยุคปัจจุบันที่ใช้กับบุคคลทั่วๆ ไป 
คุณธรรมและหลักการท างานเพ่ือช่วยเหลือสรรพสัตว์ของพระพุทธองค์สามารถน ามาเป็นแนวทางอันดี
งามเพ่ือน ามาประยุกต์กับการท างานจิตอาสาอย่างเหมาะสมในบริบทของสังคมปัจจุบันได้ 
 จากการศึกษาถึงความหมายของค าว่าจิตอาสาจากแนวคิดและหลักการในการท างานจิต
อาสาในบริบทของสังคมปัจจุบันนั้น สามารถสรุปได้ว่าจิตอาสา หมายถึง การมีจิตที่อาสาช่วยเหลือผู้อ่ืน
ให้พ้นจากความทุกข์ในรูปแบบต่างๆ หรือช่วยให้ผู้อ่ืนมีความสุขหรือมีชีวิตที่ดีขึ้นโดยที่ไม่หวังสิ่งใดตอบ
แทน เป็นจิตที่ไม่นิ่งเฉยเมื่อพบปัญหาและความทุกข์เกิดขึ้นกับผู้ อ่ืนและสังคม เป็นจิตที่พร้อมจะ
เสียสละเวลา ก าลังทางกาย จิตใจ ทรัพย์สินหรือสติปัญญา เพ่ือก่อให้เกิดสิ่งที่ดีแก่ผู้ อ่ืนและเพ่ือ
สาธารณประโยชน์ รวมไปถึงการท าความดีเพ่ือสังคมและสิ่งแวดล้อม 
 พระพุทธองค์ทรงให้ความส าคัญกับการสอนให้พระสาวกหรือพุทธบริษัทมีจิตที่ค านึงนึกถึง
ผู้อ่ืนและพึงเสียสละหรืออุทิศตนในการช่วยเหลือผู้อ่ืนหรือสรรพสัตว์ให้พ้นจากความทุกข์ ทรงตรัสแก่
พระอรหันตสาวก 60 รูป ได้แก่ พระปัญจวัคคีย์ พระยสะ และพระสหาย ณ ป่าอิสิปตนมฤคทายวัน 
เมืองพาราณสี พระพุทธพจน์ที่แสดงไว้มีใจความตอนหนึ่งว่า 
 “ภิกษุทั้งหลายเราพ้นแล้วจากบ่วงทั้งปวง ทั้งที่เป็นของทิพย์ทั้งที่เป็นของมนุษย์ แม้พวกเรา
ก็พ้นแล้วจากบ่วงทั้งปวงทั้งที่เป็นของทิพย์ทั้งที่เป็นของมนุษย์ ภิกษุทั้งหลายพวกเธอจงจาริกไปเพ่ือ
ประโยชน์สุขแก่ชนจ านวนมาก เพ่ืออนุเคราะห์ชาวโลก เพ่ือประโยชน์เกื้อกูลและความสุขแก่ทวยเทพ
และมนุษย์ อย่าไปโดยทางเดียวกันสองรูป จงแสดงธรรมมีความงามในเบื้องต้น มีความงามในท่ามกลาง 
และมีความงามในที่สุด จงประกาศพรหมจรรย์พร้อมทั้งอรรถและพยัญชนะบริสุทธิ์บริบูรณ์ครบถ้วน 
สัตว์ทั้งหลายที่มีธุลีในตาน้อยมีอยู่ ย่อมเสื่อม เพราะไม่ได้ฟังธรรม จักมีผู้รู้ธรรม ภิกษุทั้งหลายแม้เราก็
จักไปยังต าบลอุรุเวลาเสนานิคมเพ่ือแสดงธรรม” (วิ. ม. (ไทย) 4/32/40) 
 จากพระพุทธพจน์ที่พระพุทธองค์ตรัสไว้ข้างต้น กล่าวได้ว่าเป็นหลักการที่ใกล้เคียงกับ
แนวคิดเรื่องจิตอาสาเป็นอย่างยิ่ง ในแง่ของการมีจิตที่เสียสละและคิดช่วยเหลือผู้อ่ืน เนื่องจากพระพุทธ
พจน์ดังกล่าวเป็นเพ่ือให้พระอรหันตสาวกทั้ง 60 รูป ได้ตระหนักถึงหน้าที่ในการช่วยเหลือหรอ
อนุเคราะห์สรรพสัตว์อ่ืน (ท้ังมนุษย์และเทวดา) ที่ยังมีความทุกข์ให้ประสบความสุขหรือได้รับประโยชน์
จากการเข้าถึงพระธรรม ซึ่งจากพระพุทธพจน์นี้แสดงให้เห็นว่าพระอรหันตสาวกทั้ง 60 รูป ได้หลุดพ้น
แล้วจากความทุกข์ทั้งปวงและท าประโยชน์อันสูงสุดให้ตนเสร็จสิ้นแล้ว แต่ก็ไม่ควรนิ่งเฉยต่อความทุกข์
ของผู้อื่นที่ยังมีอยู่ควรมีความเสียสละ การจาริกไปเพื่อเผยแผ่พระธรรมอันเป็นการอนุเคราะห์ช่วยเหลือ
และเกื้อกูลสรรพสัตว์เหล่านั้นให้ได้รับประโยชน์สูงสุด รวมทัง้จากพระพุทธพจน์นี้ยังแสดงให้เห็นว่าพระ
พุทธองค์ทรงได้ตรัสเพ่ือให้พระอรหันตสาวกแสดงพระธรรมที่มีความงามทั้งในเบื้องต้น ในท่ามกลาง 
และในที่สุด รวมทั้งมีความสมบูรณ์พร้อมทั้งอรรถและพยัญชนะ ก็เพ่ือให้เกิดประโยชน์สูงสุดแก่ผู้ที่ได้ฟัง

                        วารสาร มจร เลย ปริทัศน์ journal of mcu loei review 
ปีที่ 2  ฉบับที ่1 เดือน มกราคม-เมษายน  2564 Vol. 2 NO. 1  January – April 2021   

 

102 

เมตตา กรุณาเป็นพ้ืนฐานและหวังดีต่อผู้ อ่ืนด้วยความบริสุทธิ์ ใจ เมื่อน ามา ประกอบเข้ากับค าว่า 
“อาสา” ที่หมายถึงการเสนอตัวอย่างสมัครใจหรือเต็มใจที่จะช่วยเหลือผู้อ่ืนและสังคมโดยไม่หวังสิ่งตอบ
แทน สามารถสรุปความหมายของ “จิตอาสา” ตามหลักการทางพระพุทธศาสนาได้ว่า หมายถึง การ
อาสาเข้าไปช่วยเหลือผู้อ่ืนด้วยจิตใจที่มีคุณธรรมคือ การมีจิตที่ประกอบไปด้วยความเมตตาและกรุณา 
และปรารถนาจะช่วยเหลือผู้อื่นด้วยความบริสุทธิ์ใจ และเสียสละโดยไม่หวังผลตอบแทน 
 ความหมายและแนวคิดของจิตอาสาในบริบทของสังคมปัจจุบัน นอกจากจะหมายถึงการ
ช่วยเหลือผู้อ่ืนและสังคมแล้วยังหมายรวมไปถึง “การเสียสละ” หรือ “การให้” กล่าวคือ “จิตอาสา” 
เป็นจิตที่พร้อมจะเสียสละเวลา ก าลังทางกาย จิตใจ ทรัพย์สิน หรือสติปัญญา เพ่ือก่อให้เกิดสิ่งที่ดีแก่
ผู้ อ่ืนและเพ่ือสาธารณประโยชน์ รวมไปถึงการท าความดีเพ่ือสังคมและสิ่งแวดล้อม การอธิบาย
ความหมายของจิตอาสาในประเด็นของ “การให้” นี้มีความสอดคล้องกับหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา
ในเรื่องของ “ทาน” ที่ปรากฏอยู่ในบุญกิริยาวัตถุ 10 ซ่ึงมีหลักธรรมอีกข้อหนึ่ง คือ “เวยยาวัจจมัย” 
หรือ การท าบุญด้วยการช่วยรับใช้หรือช่วยเหลือผู้อ่ืนในงานที่ชอบ (พระธรรมวิสุทธิกวี (พิจิตร ฐิตวณ
โณ): 26) หรือกล่าวอีกนัยหนึ่งเป็นการบ าเพ็ญประโยชน์เพื่อส่วนรวม ซึ่งจัดอยู่ในสีลมัย บุญกิริยาวัตถุ 3 
ซ่ึงหลักธรรมข้อนี้พระไพศาล วิสาโล ได้ให้ทรรศนะว่ามีความใกล้เคียงกับค าว่า "จิตอาสา" นั่นเอง ดังจะ
เห็นได้จากพระพุทธพจน์ที่แสดงให้เห็นถึงข้อธรรมเวยยาวัจจมัยที่ว่า “ชนเหล่าใดปลูกสวนอันน่ารื่นรมย์ 
ปลูกป่า สร้างสะพาน ขุดสระบ่อน้ า และให้ที่พักอาศัย บุญย่อมเจริญแก่ชนเหล่านั้นทั้งกลางวันและ
กลางคืนตลอดกาลทุกเมื่อ” (เพชรภี ปิ่นแก้ว :14) ซึ่งจากพระพุทธพจน์ข้อนี้แสดงให้เห็นถึงแนวคิดเรื่อง
จิตอาสาที่ปรากฏอยู่ในค าสอนของพระพุทธเจ้าที่มีความเกี่ยวข้องกับเรื่องของบุญด้วยนั่นเอง  แม้ว่าค า
ว่า “จิตอาสา” จะไม่มีค าที่บัญญัติไว้ในคัมภีร์พระไตรปิฎกโดยตรง แต่แนวคิดที่มีความใกล้เคียงกับจิต
อาสาในแง่ของความมีเมตตา กรุณา และการเสียสละเพ่ือผู้อื่น ก็ปรากฏอยู่ในค าสอนในพระพุทธศาสนา
รวมไปถึงพระพุทธพจน์ดังที่ได้กล่าวมาข้างต้น รวมถึงปรากฏผ่านจริยาของพระสาวกด้วย อย่างไรก็ตาม
ส าหรับพระพุทธจริยาของพระพุทธเจ้านั้น ได้แสดงให้เห็นถึงพระกรุณาธิคุณและความเสียสละของ
พระองค์ในการอุทิศชีวิตและความสุขสบายส่วนตนเพ่ือผู้อ่ืน โดยการเผยแผ่พระธรรมผ่านพุทธกิจ
ตลอดเวลา 45 พรรษาจวบจนวาระสุดท้ายของชีวิต เพ่ือช่วยให้สรรพสัตว์พ้นจากความทุกข์ถึงแม้มี
อุปสรรคแต่พระองค์ก็สามารถใช้สติปัญญาในการแก้ไขให้ผ่านพ้นไปได้ นอกจากนี้พระองค์ยังทรงเป็น
แบบอย่างและแรงบันดาลใจให้ผู้คนมากมายในการกระท าคุณงามความดีด้วยความเสียสละ สั่งสอนให้
พุทธบริษัทตระหนักถึงคุณค่าของการให้และช่วยเหลือผู้อ่ืน หรือแม้แต่ในกาลที่พระพุทธองค์ยังทรงเป็น
พระโพธิสัตว์อยู่ พระองค์ทรงสร้างคุณงามความดีในฐานะของพระโพธิสัตว์ ตั้งจิตปณิธานมุ่งตรงสู่การ
ตรัสรู้เพื่อเป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้า เพ่ือที่จะโปรดเวไนยสัตว์ทั้งหลายให้พ้นจากความทุกข์ในสังสารวัฏ 
โดยทรงบ าเพ็ญบารมีขัดเกลาตนเองไปพร้อมๆ กับการเสียสละตนเพ่ือช่วยเหลือสรรพสัตว์ด้วยจิตที่
เปี่ยมความเมตตาและกรุณา จะเห็นได้ว่าพระจริยาวัตรของพระพุทธองค์ในครั้งที่ทรงเป็นพระโพธิสัตว์
อยู่นั้นมีลักษณะที่ใกล้เคียงกับการมีจิตอาสาเป็นอย่างยิ่ง เพราะเป็นเรื่องราวที่พระโพธิสัตว์ซึ่งยังถือว่า
เป็นปุถุชนได้ทรงอุทิศตนในลักษณะต่างๆ ด้วยจิตที่ประกอบไปด้วยความเมตตาและกรุณา เพ่ือ
ช่วยเหลือสรรพสัตว์หรือที่สุดแล้วการบ าเพ็ญบารมีด้วยความยากล าบากของพระโพธิสัตว์ก็เพ่ือที่จักได้
ตรัสรู้เป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้าเพ่ือจะได้โปรดและช่วยเหลือสรรพสัตว์ให้พ้นจากความทุกข์นั่นเอง 
โพธิสัตว์ หมายถึง ผู้มุ่งม่ันเพือ่พระโพธิญาณ หรือผู้ปรารถนาความเป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้า หรือผู้ที่จะ
ตรัสรู้เป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้าในอนาคต ซึ่งมีความหมายสอดคล้องกันทั้งของพุทธศาสนาเถรวาทและ

วารสาร มจร. เลย ปริทัศน์ journal of mcu. loei review
ปีที่ 2 ฉบับที่ 1 เดือน มกราคม - เมษายน 2564 Vol. 2 NO. 1 January – April 2021

102



                        วารสาร มจร เลย ปริทัศน์ journal of mcu loei review 
ปีที่ 2  ฉบับที ่1 เดือน มกราคม-เมษายน  2564 Vol. 2 NO. 1  January – April 2021   

 

103 

พุทธศาสนามหายาน ส าหรับในทรรศนะของพระพุทธศาสนามหายาน จะสนับสนุนให้พุทธบริษัททุกคน
บ าเพ็ญตนเป็น “พระโพธิสัตว์” เพ่ือบรรลุถึงความเป็นพุทธะโดยสอนว่าคนทุกคนมีธาตุแห่งความเป็น
พุทธะหรือโพธิจิตอยู่ในตัว และการเป็นพระพุทธเจ้าจะสามารถช่วยเหลือสรรพสัตว์ได้มากที่ สุด ซึ่งถือ
เป็นอุดมคติสูงสุดของมหายาน หรือแม้แต่ในขณะเป็นโพธิสัตว์ก็ต้องมีปณิธานที่จะโปรดสัตว์ทั้งหลายให้
หมดให้พ้นทุกข์ควบคู่ไปกับการจะละกิเลสทั้ง หลายให้สิ้น (สุมาลี มหณรงค์ชัย, 2546: 2) ในทรรศนะ
ของพระพุทธศาสนาเถรวาทเมื่อพระพุทธองค์ทรงตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้าแล้ว พระพุทธองค์ได้ทรง
บ าเพ็ญพระพุทธกิจเพื่อช่วยเหลือสรรพสัตว์ เป็นการแสดงออกของจิตที่ประกอบไปด้วยพระกรุณาธิคุณ
ที่ปราศจากกิเลส ซึ่งเป็นคนละบริบทกับความหมายของจิตอาสาในยุคปัจจุบันที่ใช้กับบุคคลทั่วๆ ไป 
คุณธรรมและหลักการท างานเพ่ือช่วยเหลือสรรพสัตว์ของพระพุทธองค์สามารถน ามาเป็นแนวทางอันดี
งามเพ่ือน ามาประยุกต์กับการท างานจิตอาสาอย่างเหมาะสมในบริบทของสังคมปัจจุบันได้ 
 จากการศึกษาถึงความหมายของค าว่าจิตอาสาจากแนวคิดและหลักการในการท างานจิต
อาสาในบริบทของสังคมปัจจุบันนั้น สามารถสรุปได้ว่าจิตอาสา หมายถึง การมีจิตที่อาสาช่วยเหลือผู้อ่ืน
ให้พ้นจากความทุกข์ในรูปแบบต่างๆ หรือช่วยให้ผู้อ่ืนมีความสุขหรือมีชีวิตที่ดีขึ้นโดยที่ไม่หวังสิ่งใดตอบ
แทน เป็นจิตที่ไม่นิ่งเฉยเมื่อพบปัญหาและความทุกข์เกิดขึ้นกับผู้ อ่ืนและสังคม เป็นจิตที่พร้อมจะ
เสียสละเวลา ก าลังทางกาย จิตใจ ทรัพย์สินหรือสติปัญญา เพ่ือก่อให้เกิดสิ่งที่ดีแก่ผู้ อ่ืนและเพ่ือ
สาธารณประโยชน์ รวมไปถึงการท าความดีเพ่ือสังคมและสิ่งแวดล้อม 
 พระพุทธองค์ทรงให้ความส าคัญกับการสอนให้พระสาวกหรือพุทธบริษัทมีจิตที่ค านึงนึกถึง
ผู้อ่ืนและพึงเสียสละหรืออุทิศตนในการช่วยเหลือผู้อ่ืนหรือสรรพสัตว์ให้พ้นจากความทุกข์ ทรงตรัสแก่
พระอรหันตสาวก 60 รูป ได้แก่ พระปัญจวัคคีย์ พระยสะ และพระสหาย ณ ป่าอิสิปตนมฤคทายวัน 
เมืองพาราณสี พระพุทธพจน์ที่แสดงไว้มีใจความตอนหนึ่งว่า 
 “ภิกษุทั้งหลายเราพ้นแล้วจากบ่วงทั้งปวง ทั้งที่เป็นของทิพย์ทั้งที่เป็นของมนุษย์ แม้พวกเรา
ก็พ้นแล้วจากบ่วงทั้งปวงทั้งที่เป็นของทิพย์ทั้งที่เป็นของมนุษย์ ภิกษุทั้งหลายพวกเธอจงจาริกไปเพ่ือ
ประโยชน์สุขแก่ชนจ านวนมาก เพ่ืออนุเคราะห์ชาวโลก เพ่ือประโยชน์เกื้อกูลและความสุขแก่ทวยเทพ
และมนุษย์ อย่าไปโดยทางเดียวกันสองรูป จงแสดงธรรมมีความงามในเบื้องต้น มีความงามในท่ามกลาง 
และมีความงามในที่สุด จงประกาศพรหมจรรย์พร้อมทั้งอรรถและพยัญชนะบริสุทธิ์บริบูรณ์ครบถ้วน 
สัตว์ทั้งหลายที่มีธุลีในตาน้อยมีอยู่ ย่อมเสื่อม เพราะไม่ได้ฟังธรรม จักมีผู้รู้ธรรม ภิกษุทั้งหลายแม้เราก็
จักไปยังต าบลอุรุเวลาเสนานิคมเพ่ือแสดงธรรม” (วิ. ม. (ไทย) 4/32/40) 
 จากพระพุทธพจน์ที่พระพุทธองค์ตรัสไว้ข้างต้น กล่าวได้ว่าเป็นหลักการที่ใกล้เคียงกับ
แนวคิดเรื่องจิตอาสาเป็นอย่างยิ่ง ในแง่ของการมีจิตที่เสียสละและคิดช่วยเหลือผู้อ่ืน เนื่องจากพระพุทธ
พจน์ดังกล่าวเป็นเพ่ือให้พระอรหันตสาวกทั้ง 60 รูป ได้ตระหนักถึงหน้าที่ในการช่วยเหลือหรอ
อนุเคราะห์สรรพสัตว์อ่ืน (ท้ังมนุษย์และเทวดา) ที่ยังมีความทุกข์ให้ประสบความสุขหรือได้รับประโยชน์
จากการเข้าถึงพระธรรม ซึ่งจากพระพุทธพจน์นี้แสดงให้เห็นว่าพระอรหันตสาวกทั้ง 60 รูป ได้หลุดพ้น
แล้วจากความทุกข์ทั้งปวงและท าประโยชน์อันสูงสุดให้ตนเสร็จสิ้นแล้ว แต่ก็ไม่ควรนิ่งเฉยต่อความทุกข์
ของผู้อื่นที่ยังมีอยู่ควรมีความเสียสละ การจาริกไปเพื่อเผยแผ่พระธรรมอันเป็นการอนุเคราะห์ช่วยเหลือ
และเกื้อกูลสรรพสัตว์เหล่านั้นให้ได้รับประโยชน์สูงสุด รวมทัง้จากพระพุทธพจน์นี้ยังแสดงให้เห็นว่าพระ
พุทธองค์ทรงได้ตรัสเพ่ือให้พระอรหันตสาวกแสดงพระธรรมที่มีความงามทั้งในเบื้องต้น ในท่ามกลาง 
และในที่สุด รวมทั้งมีความสมบูรณ์พร้อมทั้งอรรถและพยัญชนะ ก็เพ่ือให้เกิดประโยชน์สูงสุดแก่ผู้ที่ได้ฟัง

วารสาร มจร. เลย ปริทัศน์ journal of mcu. loei review
ปีที่ 2 ฉบับที่ 1 เดือน มกราคม - เมษายน 2564 Vol. 2 NO. 1 January – April 2021

103



                        วารสาร มจร เลย ปริทัศน์ journal of mcu loei review 
ปีที่ 2  ฉบับที ่1 เดือน มกราคม-เมษายน  2564 Vol. 2 NO. 1  January – April 2021   

 

104 

ธรรมที่จะได้มีโอกาสรู้ธรรมนั้น และนอกจากนี้พระพุทธองค์ยังทรงแสดงตนเป็นแบบอย่างโดยตรัสว่า
พระองค์เองก็จะไปยังต าบลอุรุเวลาเสนานิคมเพ่ือเผยแผ่พระธรรมเช่นเดียวกัน จากพระพุทธพจน์
ดังกล่าวเป็นการแสดงให้เห็นถึงภารกิจหรือหน้าที่ที่พึงกระท าของพระพุทธเจ้าและพุทธบริษัทด้วยความ
กรุณาที่มีต่อสรรพสัตว์ทั้งหลาย ผ่านการเสียสละและอุทิศตนเองเพ่ือเดินทางไปเผยแผ่พระธรรมยังแว่น
แคว้นต่างๆ โดยมีเป้าหมายก็เพ่ือประโยชน์และความสุขของผู้อื่นที่จะได้รับจากการเข้าถึงธรรมนั้น  
นอกจากนี้ยังมีพระพุทธพจน์อีกหลายตอน หลายเหตุการณ์ที่พระพุทธองค์ทรงสอนให้พุทธปริษัทมีจิตที่
เสียสละ ซึ่งกล่าวได้ว่าสอดคล้องกับแนวคิดจิตอาสา เช่น  
 “นรชนทั้งหลายผู้มีปัญญา จะเป็นผู้อนุเคราะห์ ย่อมกระท าให้ผู้อ่ืนปราศจากความเศร้าโศก 
เหมือนฆตบัณฑิตท าให้เชฦฐภาดาปราศจากความเศร้าโศก หรืออีกตอนหนึ่งที่ตรัสว่า “บุคคลใดเป็นคน
กตัญญูกตเวที เป็นปราชญ์มีกัลยาณมิตรและมีความภักดีมั่นคง ช่วยกระท ากิจของมิตรที่ตกยากด้วย
ความเต็มใจ บัณฑิตเรียกคนเช่นนั่นว่า สัตบุรุษ” (ขุ.ชา. (ไทย) 27/78/608)  
 ดังนั้น คุณธรรมและหลักการท างานเพ่ือช่วยเหลือสรรพสัตว์ของพระพุทธเจ้า สามารถ
น ามาเป็นแนวทางเพ่ือน ามาประยุกต์กับการท างานจิตอาสาอย่างเหมาะสมในบริบทของสังคมปัจจุบัน
ได้ ในส่วนของหลักการท างานหรือบ าเพ็ญพระพุทธกิจเพ่ือช่วยเหลือสรรพสัตว์ของพระพุทธเจ้า รวมทั้ง
หลักพุทธธรรมที่สนับสนุนการท างานจิตอาสา สามารถน าหลักการดังกล่าวมาประยุกต์ใช้ตามความ
เหมาะสมและน าเสนอเป็นแนวคิดหรือรูปแบบของจิตอาสาแนวพุทธ เพ่ือน าไปบูรณาการกับแนวคิด
และหลักการในการท างานจิตอาสาได้ 
 
2. แรงจูงใจในการท างานจิตอาสาตามหลักการทางพระพุทธศาสนา 
 
 แรงจูงใจ (Motivation) เป็นค าส าคัญที่มีความหมายในฐานะที่เป็นตัวก าหนดพฤติกรรม 
ดังนั้น แรงจูงใจจึงหมายถึงแรงกระตุ้นหรือแรงผลักดันให้เกิดพฤติกรรม เป็นแรงที่ ให้พลังงานกระตุ้น
ร่างกายให้กระท าพฤติกรรม โดยเป็นแรงกระตุ้นที่มีการก าหนดทิศทางไว้ว่าจะท าพฤติกรรมออกไป
อย่างไรแบบใด (สิทธิโชค วรานุสันติกุล, 2546: 157) ซ่ึงในการวิเคราะห์แรงจูงใจในการท างานจิตอาสา
ตามหลักการทางพระพุทธศาสนานั้น จะหมายความเฉพาะแรงจูงใจประเภท “แรงจูงใจใฝ่สัมฤทธิ์” ที่
หมายถึง ความปรารถนาของบุคคล หรือ เป็นแรงขับภายในบุคคลที่จะท าสิ่งใดสิ่งหนึ่งให้ส าเร็จลุล่วง
ตามเป้าหมายหรือมาตรฐานที่ก าหนดไว้ หรือกล่าวอีกนัยหนึ่ งได้ว่าเป็นความต้องการที่จะบรรลุ
ความส าเร็จหรือให้ได้ผลดีเลิศ ซึ่งเป็นแรงผลักดันให้บุคคลแสดงพฤติกรรมอันมุ่งมั่นที่จะไปถึงเป้าหมาย
นั้นเอง (MaClelland, D.C., 1953: 110-111) 
 แรงจูงใจตามความหมายทางจิตวิทยาตะวันตกโดยทั่วไป หมายถึง สิ่งที่ควบคุมพฤติกรรม
ของมนุษย์ทีเ่กิดจากความต้องการอันจ าเป็น(Needs) พลังกดดัน(Drives) หรือ ความปรารถนา(Desire) 
ที่จะพยายามดิ้นรนเพ่ือให้บรรลุผลส าเร็จตามวัตถุประสงค์ ซึ่งอาจจะเกิดตามธรรมชาติหรือจากการ
เรียนรู้ก็ได้ ถ้าพิจารณาจากความหมายในลักษณะนี้ จะพบว่าในพระพุทธศาสนาก็มีหลักพุทธธรรมและ
กระบวนธรรมที่อธิบายแรงจูงใจที่อยู่เบื้องหลังของพฤติกรรมและเป็นพลังผลักดันให้เกิดพฤติกรรมไว้
ด้วยเช่นกัน ดังเช่นที่พระพุทธเจ้าได้ตรัสไว้ว่า “ธรรมทั้งปวงมีฉันทะเป็นมูล” (อง.ทสก. (ไทย) 
24/58/125-126)  

                        วารสาร มจร เลย ปริทัศน์ journal of mcu loei review 
ปีที่ 2  ฉบับที ่1 เดือน มกราคม-เมษายน  2564 Vol. 2 NO. 1  January – April 2021   

 

105 

 หมายความว่าในทรรศนะของพระพุทธศาสนานั้น ฉันทะเป็นรากหรือเป็นต้นเค้าของธรรม
ทุกอย่าง ดังที่อรรถกถาจารย์ได้อธิบายไว้ว่า “ฉันทะที่ไม่ดีเป็นอกุศล เป็นฝ่ายชั่ว” ตรงกับค าว่า 
“ตัณหา” (พระธรรมปิฎก(ป.อ.ปยุตฺโต), 2541: 487) 
 พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต) ได้อธิบายเกี่ยวกับแรงจูงใจในการกระท าของมนุษย์ตามแนว
พุทธธรรมว่ามีอยู่ 2 ประเภท ได้แก่ 
 1) ความพอใจ ชอบใจ ยินดี อยาก รักใคร่ ต้องการ ที่ ไม่ดี ไม่สบาย ไม่เกื้อกูล เป็นอกุศล 
เรียกว่า “ตัณหา” 
 2) ความพอใจ ชอบใจ ยินดี อยาก รักใคร่ ต้องการ ที่ดีงาม สบาย เกื้อกูล เป็นกุศลเรียกว่า 
“ฉันทะ” 
 แรงจูงใจหรือความปรารถนาประเภทแรก คือ “ตัณหา” ซ่ึงแปลว่า ความกระหายความ
ทะยาน ความอยาก ความเสน่หา ความรน ความร่าน ความกระสับกระส่าย ความกระวนกระวาย ไม่รู้
อ่ิม ซึ่งกระบวนการของตัณหาตามหลักปฏิจจสมุปบาท ก็คือ ตัณหาเกิดจากเวทนาเป็นปัจจัย และมี
อวิชชา หรือ ความไม่รู้เป็นมูลราก ดังนั้นในความหมายนี้ ตัณหา คือ ความกระหายอยากในสิ่งที่ให้
เวทนาหรือความกระหายอยากในอารมณ์ที่ชอบใจหรือในกามคุณทั้งหลาย โดยเฉพาะกามคุณ 5 ได้แก่ 
รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ และ ธรรมารมณ์ที่น่าใคร่ น่าพอใจ หรือ ความกระหายอยากได้อารมณ์ที่
ชอบใจมาเสพเสวยเวทนาอันอร่อย โดยตัณหาแยกออกได้เป็น 3 ประเภท คือ 
 1) ความกระหาย อยากได้อารมณ์ท่ีน่าชอบใจมาเสพเสวยปรนเปรอตน หรือความทะยานอยาก
ในกาม เรียกว่า “กามตัณหา” 
 2) ความกระหายอยากในความถาวรมั่นคง มีอยู่คงอยู่ตลอดไปของตน หรือความทะยานอยาก
ในภพ เรียกว่า “ภวตัณหา” 
 3) ความกระหายอยากในความดับสนิทขาดสูญแห่งตน หรือ ความทะยานอยากในวิภพ 
เรียกว่า “วิภวตัณหา” 
 แรงจูงใจ หรือ ความปรารถนาประเภทที่ 2 คือ “ฉันทะ” ซ่ึงหมายถึง “กุศลธรรมฉันทะ” 
แปลว่า ฉันทะในกุศลธรรม คือ ความพอใจ ความชอบ ความอยากในสิ่ งที่ดีงาม หรือในสิ่งที่เป็นผลดี 
เกื้อกูลแก่ความเจริญงอกงามในทางที่เป็นไปเพ่ือประโยชน์สุขทั้งแก่ตนและคนอ่ืนหรือเรียกสั้นๆ ว่า 
“ธรรมฉันทะ” แปลว่า ฉันทะในธรรม หรือ ฉันทะในความจริง ฉันทะในความดีงามหรือความต้องการ
ความจริง ต้องการความดีงาม หรือ อธิบายโดยรวมความได้ว่า “ฉันทะ” ก็คือการต้องการรู้ความจริง 
ต้องการท าให้สิ่งที่ดีงามหรือภาวะที่ดีงามเกิดมีขึ้น อยากท าให้สิ่งที่เป็นคุณประโยชน์ส าเร็จผลเป็นจริง
ขึน้ ซ่ึงแสดงให้เห็นว่าฉันทะสัมพันธ์กับการกระท า คือ การกระท าเพ่ือให้รู้ความจริงและการกระท าเพ่ือ
สร้างภาวะที่ดีงามเกิดมีขึ้นโดยฉันทะมีโยนิโสมนสิการเป็นสมุฎฐาน (วิสุทธิ.ฎีกา (บาลี) 3/110) นั้นคือ
ฉันทะเกิดจากโยนิโสมนสิการหรือการคิดแยบคาย คิดถูกวิธี รู้จักคิด หรือคิดเป็น ซึ่งแสดงให้เห็นว่า
ฉันทะอยู่ในกระบวนธรรมฝ่ายปัญญาและตั้งต้นเมื่อมีการใช้ปัญญานั้นเอง (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺ
โต), : 490-494) ซ่ึงผู้ท าการด้วยฉันทะได้เริ่มต้นการกระท ามาจากความคิดหรือความเข้าใจเหตุผล และ
ได้ประจักษ์ผลควบมากับการกระท าที่เป็นเหตุ จึงไม่เกิดทุกข์หรือปมใจในเพราะฉันทะแต่ถ้าทุกข์จะ
เกิดข้ึนก็เป็นเพราะเปิดช่องให้ตัณหาแทรกเข้ามานั้นเอง 
 

วารสาร มจร. เลย ปริทัศน์ journal of mcu. loei review
ปีที่ 2 ฉบับที่ 1 เดือน มกราคม - เมษายน 2564 Vol. 2 NO. 1 January – April 2021

104



                        วารสาร มจร เลย ปริทัศน์ journal of mcu loei review 
ปีที่ 2  ฉบับที ่1 เดือน มกราคม-เมษายน  2564 Vol. 2 NO. 1  January – April 2021   

 

105 

 หมายความว่าในทรรศนะของพระพุทธศาสนานั้น ฉันทะเป็นรากหรือเป็นต้นเค้าของธรรม
ทุกอย่าง ดังที่อรรถกถาจารย์ได้อธิบายไว้ว่า “ฉันทะที่ไม่ดีเป็นอกุศล เป็นฝ่ายชั่ว” ตรงกับค าว่า 
“ตัณหา” (พระธรรมปิฎก(ป.อ.ปยุตฺโต), 2541: 487) 
 พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต) ได้อธิบายเกี่ยวกับแรงจูงใจในการกระท าของมนุษย์ตามแนว
พุทธธรรมว่ามีอยู่ 2 ประเภท ได้แก่ 
 1) ความพอใจ ชอบใจ ยินดี อยาก รักใคร่ ต้องการ ที่ ไม่ดี ไม่สบาย ไม่เกื้อกูล เป็นอกุศล 
เรียกว่า “ตัณหา” 
 2) ความพอใจ ชอบใจ ยินดี อยาก รักใคร่ ต้องการ ที่ดีงาม สบาย เกื้อกูล เป็นกุศลเรียกว่า 
“ฉันทะ” 
 แรงจูงใจหรือความปรารถนาประเภทแรก คือ “ตัณหา” ซ่ึงแปลว่า ความกระหายความ
ทะยาน ความอยาก ความเสน่หา ความรน ความร่าน ความกระสับกระส่าย ความกระวนกระวาย ไม่รู้
อ่ิม ซึ่งกระบวนการของตัณหาตามหลักปฏิจจสมุปบาท ก็คือ ตัณหาเกิดจากเวทนาเป็นปัจจัย และมี
อวิชชา หรือ ความไม่รู้เป็นมูลราก ดังนั้นในความหมายนี้ ตัณหา คือ ความกระหายอยากในสิ่งที่ให้
เวทนาหรือความกระหายอยากในอารมณ์ที่ชอบใจหรือในกามคุณทั้งหลาย โดยเฉพาะกามคุณ 5 ได้แก่ 
รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ และ ธรรมารมณ์ที่น่าใคร่ น่าพอใจ หรือ ความกระหายอยากได้อารมณ์ที่
ชอบใจมาเสพเสวยเวทนาอันอร่อย โดยตัณหาแยกออกได้เป็น 3 ประเภท คือ 
 1) ความกระหาย อยากได้อารมณ์ท่ีน่าชอบใจมาเสพเสวยปรนเปรอตน หรือความทะยานอยาก
ในกาม เรียกว่า “กามตัณหา” 
 2) ความกระหายอยากในความถาวรมั่นคง มีอยู่คงอยู่ตลอดไปของตน หรือความทะยานอยาก
ในภพ เรียกว่า “ภวตัณหา” 
 3) ความกระหายอยากในความดับสนิทขาดสูญแห่งตน หรือ ความทะยานอยากในวิภพ 
เรียกว่า “วิภวตัณหา” 
 แรงจูงใจ หรือ ความปรารถนาประเภทที่ 2 คือ “ฉันทะ” ซ่ึงหมายถึง “กุศลธรรมฉันทะ” 
แปลว่า ฉันทะในกุศลธรรม คือ ความพอใจ ความชอบ ความอยากในสิ่ งที่ดีงาม หรือในสิ่งที่เป็นผลดี 
เกื้อกูลแก่ความเจริญงอกงามในทางที่เป็นไปเพ่ือประโยชน์สุขทั้งแก่ตนและคนอ่ืนหรือเรียกสั้นๆ ว่า 
“ธรรมฉันทะ” แปลว่า ฉันทะในธรรม หรือ ฉันทะในความจริง ฉันทะในความดีงามหรือความต้องการ
ความจริง ต้องการความดีงาม หรือ อธิบายโดยรวมความได้ว่า “ฉันทะ” ก็คือการต้องการรู้ความจริง 
ต้องการท าให้สิ่งที่ดีงามหรือภาวะที่ดีงามเกิดมีขึ้น อยากท าให้สิ่งที่เป็นคุณประโยชน์ส าเร็จผลเป็นจริง
ขึน้ ซ่ึงแสดงให้เห็นว่าฉันทะสัมพันธ์กับการกระท า คือ การกระท าเพ่ือให้รู้ความจริงและการกระท าเพ่ือ
สร้างภาวะที่ดีงามเกิดมีขึ้นโดยฉันทะมีโยนิโสมนสิการเป็นสมุฎฐาน (วิสุทธิ.ฎีกา (บาลี) 3/110) นั้นคือ
ฉันทะเกิดจากโยนิโสมนสิการหรือการคิดแยบคาย คิดถูกวิธี รู้จักคิด หรือคิดเป็น ซึ่งแสดงให้เห็นว่า
ฉันทะอยู่ในกระบวนธรรมฝ่ายปัญญาและตั้งต้นเมื่อมีการใช้ปัญญานั้นเอง (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺ
โต), : 490-494) ซ่ึงผู้ท าการด้วยฉันทะได้เริ่มต้นการกระท ามาจากความคิดหรือความเข้าใจเหตุผล และ
ได้ประจักษ์ผลควบมากับการกระท าที่เป็นเหตุ จึงไม่เกิดทุกข์หรือปมใจในเพราะฉันทะแต่ถ้าทุกข์จะ
เกิดข้ึนก็เป็นเพราะเปิดช่องให้ตัณหาแทรกเข้ามานั้นเอง 
 

วารสาร มจร. เลย ปริทัศน์ journal of mcu. loei review
ปีที่ 2 ฉบับที่ 1 เดือน มกราคม - เมษายน 2564 Vol. 2 NO. 1 January – April 2021

105



                        วารสาร มจร เลย ปริทัศน์ journal of mcu loei review 
ปีที่ 2  ฉบับที ่1 เดือน มกราคม-เมษายน  2564 Vol. 2 NO. 1  January – April 2021   

 

106 

 ส าหรับแรงจูงใจในการท างานจิตอาสาตามหลักการทางพระพุทธศาสนาที่วิเคราะห์จาก
แรงจูงใจในการช่วยเหลือสรรพสัตว์ของพระพุทธเจ้านั้น จะพบว่ามาจากแรงจูงใจอันเกิดจากการตั้ง
ปณิธานหรือการตั้งความปรารถนาที่จะเป็นพระพุทธเจ้าเพ่ือช่วยเหลือสรรพสัตว์ให้พ้นจากความทุกข์
และสังสารวัฏ ตั้งแต่เมื่อครั้งที่พระองค์ทรงเป็นพระโพธิสัตว์ โดยมีจุดเริ่มต้นมาจากการพิจารณาเห็น
ความทุกข์ของสรรพสัตว์และโทษภัยของกิเลสและสังสารวัฏ จึงน าไปสู่การตั้งปณิธานตั้งแต่เมื่อครั้งยัง
เป็นพระโพธิสัตว์เพ่ือจะเป็นพระพุทธเจ้า เพ่ือที่ว่าเมื่อพระองค์ตรัสรู้ธรรมและหลุดพ้นแล้วจะทรง
ช่วยเหลือและน าสรรพสัตว์อ่ืนให้รู้ธรรมและหลุดพ้นด้วย และด้วยการตั้ งปณิธานอันแน่วแน่ตลอด
กาลเวลาอันยาวนานนับเป็นอสงไขยและกัปหรือกัลป์นี้เอง จึงเป็นพลังผลักดันที่ท าให้พระองค์ทรง
อุตสาหะและพากเพียรในการบ าเพ็ญบารมีเพ่ือเป็นพระพุทธเจ้า อีกทั้ งเมื่อเป็นพระพุทธเจ้าแล้ว 
พระองค์ก็ทรงกระท าตามปณิธานที่ตั้งไว้จนเป็นที่ประจักษ์ผ่านพระพุทธกิจเพ่ือช่วยเหลือสรรพสัตว์
ตลอด 45 พรรษา ซึ่งแรงจูงใจในการช่วยเหลือสรรพสัตว์ในครั้งที่พระองค์ทรงเป็นพระพุทธเจ้าแล้วนั้น
วิเคราะห์ได้ว่าเกิดจากพระพุทธคุณที่มีอยู่ในพระองค์โดยเฉพาะพระปัญญาคุณและพระมหากรุณาธิคุณ 
ซึ่งพระพุทธองค์สามารถละอวิชชา ตัณหา และอุปาทานได้แล้ว จึงทรงมีปัญญาและกรุณาเป็นแรงจูงใจ
ในการกระท ากิจต่างๆ เพ่ือช่วยเหลือสรรพสัตว์ให้พ้นจากความทุกข์นั่นเอง  
 อย่างไรก็ตามเม่ือวิเคราะห์แรงจูงใจตามแนวพุทธธรรมกับการท างานจิตอาสา สรุปได้ว่าการ
ท างานจิตอาสาที่ถูกต้องหรือที่ควรจะเป็นจะต้องเกิดจากแรงจูงใจที่เป็นฉันทะที่มุ่งประโยชน์และความ
อยู่ดีมีสุขเพ่ือผู้อ่ืนและสังคมด้วยจิตที่มีความเมตตา กรุณา และบริสุทธิ์ใจปราศจากความเห็นแก่ตัวหรือ
ปราศจากแรงจูงใจที่เกิดจากตัณหาที่ปรารถนาเสพความสุขและอารมณ์ที่ชอบใจเพ่ือตนเป็นส าคัญ
นั่นเอง 
 
3. หลักการทางพระพุทธศาสนาในการท างานจิตอาสา 
 
 ส าหรับหลักการทางพระพุทธศาสนาในการท างานจิตอาสานั่น ก็คือการประยุกต์หลักการ
ท างานเพ่ือช่วยเหลือสรรพสัตว์ของพระพุทธเจ้า รวมทั้งหลักพุทธธรรมเพื่อปรับใช้ในการท างานจิตอาสา
นั่นเอง ซึ่งพบว่า พระพุทธคุณ 3 ประการ คือ พระปัญญาคุณ พระบริสุทธิคุณ และพระกรุณาคุณ เป็น
คุณสมบัติอันประเสริฐของพระพุทธองค์และเป็นที่มาของพระพุทธกิจที่พระพุทธองค์ทรงบ าเพ็ญใน
ลักษณะต่างๆ เพ่ือช่วยเหลือสรรพสัตว์ให้พ้นจากปัญหาและความทุกข์ผ่านพระพุทธจริยา 3 ประการ 
คือ โลกัตถจริยาหรือพระพุทธจริยาที่ทรงบ าเพ็ญประโยชน์แก่โลก ญาตัตถจริยาหรือพระพุทธจริยาที่
ทรงบ าเพ็ญประโยชน์แก่พระญาติตามฐานะ และพุทธิตัถจริยาหรือพระพุทธจริยาที่ทรงบ าเพ็ญ
ประโยชน์ตามหน้าที่หรือฐานะของพระพุทธเจ้า ในการบ าเพ็ญพระพุทธกิจเพ่ือช่วยเหลือสรรพสัตว์ของ
พระพุทธเจ้านั่น สามารถจัดแบ่งออกเป็น 4 ด้านด้วยกัน คือ  
 1) การบ าเพ็ญพระพุทธกิจทางด้านกายภาพ หมายถึง การที่พระพุทธองค์ทรงให้ความ
ช่วยเหลือผู้ประสบความทุกข์ยากเดือดร้อนทางกายภาพ หรือทรงช่วยเหลือเพ่ือส่งเสริมให้ความเป็นอยู่
ทางกายภาพดีขึ้น เป็นกระบวนการสร้างเส 'ริมศักยภาพของร่างกายและวัตถุให้พร้อมที่จะช่วยเหลือ
ตนเองได้และ สามารถมีชีวิตต่อไปได้ด้วยตนเอง โดยแบ่งออกเป็นการให้ความช่วยเหลือทางด้านสุขภาพ
และเยียวยาความเจ็บป่วย การให้ความช่วยเหลือทางด้านอามิสทานและการให้ความช่วยเหลือด้วย
ธรรมทานเพื่อความสุขสมบูรณ์ทางกายภาพ  

                        วารสาร มจร เลย ปริทัศน์ journal of mcu loei review 
ปีที่ 2  ฉบับที ่1 เดือน มกราคม-เมษายน  2564 Vol. 2 NO. 1  January – April 2021   

 

107 

 2) การบ าเพ็ญพระพุทธกิจทางด้านจิตใจ หมายถึง การที่พระพุทธองค์ทรงให้ความ
ช่วยเหลือทางด้านจิตใจแก่ผู้ประสบปัญหาหรอความทุกข์โดยเน้นการเยียวยาจิตใจ เพ่ือให้บุคคล
เหล่านั้นพ้นจากความทุกข์ความโศกเศร้า และมีคุณธรรมในจิตใจที่พัฒนาขึ้นจนกระทั่งเกิดดวงตาเห็น
ธรรม เป็นอริยบุคคลหรือแม้แต่เข้าถึงซึ่งความพ้นทุกข์เป็นพระอรหันต์ 3) การบ าเพ็ญพระพุทธกิจ
ทางด้านปัญญา หมายถึง การที่พระพุทธองค์ทรงให้ความช่วยเหลือโดยเน้นการส่งเสริมหรือพัฒนาจิตใจ
ให้เจริญยิ่งๆ ขึน้จนกระทั่งเกิดปัญญา รู้แจ้ง สัจธรรม เป็นพระอริยบุคคล พ้นจากกิเลสและความทุกข์ไป
โดยล าดับ และการบ าเพ็ญพระพุทธกิจทางด้านสังคม หมายถึง การที่พระพุทธองค์ทรงให้ความ
ช่วยเหลือทางด้านสังคม โดยการสอนธรรมหรือเปลี่ยนแปลงทิภฐิให้คนในสังคมเกิดสัมมาทิภฐิ ประพฤติ
กุศลกรรม ซึ่งจะส่งผลให้สังคมมีความสงบสุขและเกิดการเปลี่ยนแปลงไปในทางที่ดีขึ้น รวมไปถึงการที่
พระพุทธองค์ทรงเสด็จไปให้ความช่วยเหลือผู้ประสบภัยด้วยพระองค์เอง เช่น ในกรณีของชาวเมืองเว
สาลี และการที่พระพุทธองค์ทรงเข้าไประงับความขดแย้งในหมู่พระญาติโดยการแสดงพระธรรมเทศนา 
และสนทนาเพื่อเตือนสติให้หมู่ญาติเหล่านั้นเกิดความสามัคคี เห็นคุณค่าของกันและกัน และละเว้นการ
เบียดเบียนกันด้วย เป็นต้น ซึ่งลักษณะและวิธีการท างานจิตอาสาจากพระพุทธจริยาและการบ าเพ็ญ
พระพุทธกิจของพระพุทธเจ้านั้นถือว่าเป็นแนวคิดเพ่ือน ามาประยุกต์เป็นแนวทางในการท างานจิตอาสา
ในยุคปัจจุบัน 
 ส าหรับหลักพุทธธรรมที่สนับสนุนการท างานจิตอาสานั้น วิเคราะห์จากพระพุทธจริยาของ
พระพุทธเจ้าและพระโพธิสัตว์ พระจริยาอันดีงามของพระสาวก และพุทธบริษัท รวมทั้งหลักพุทธธรรม
ที่พระพุทธองค์ทรงสอนในโอกาสต่างๆ ที่เกี่ยวข้องกับการมีจิตอาสา แบ่งออกเป็น 4 หมวดด้วยกัน คือ 
1) หมวดที่ว่าด้วยการพัฒนาตนเองของผู้ที่ท างานจิตอาสา ซึ่งสอดคล้องกับหลักอัตตัตถะประโยชน์หรือ
ประโยชน์ตน ได้แก่ หลักอริยสัจ 4 และไตรสิกขา 2) หมวดที่ว่าด้วยการช่วยเหลือหรือการสงเคราะห์
ด้วยจิตอาสา ซึ่งสอดคล้องกับหลักปรัตถะประโยชน์หรือประโยชน์ผู้อ่ืน ได้แก่ พรหมวิหาร 4 สังคหวัตถุ 
4 เวยยาวัจจมัยในบุญกริยาวัตถุ 10 3) หมวดที่ว่าด้วยหลักการท างานจิตอาสา ซึ่งสอดคล้องกับอุภยตก
ประโยชน์หรือประโยชน์ทั่งสองฝ่าย ได้แก่ สาราณียธรรม 6 สับปุริสธรรม 7 อิทธิบาท 4 และขันติธรรม 
และ 4) หมวดที่ว่าด้วยคุณสมบัติของผู้ที่ท างานจิตอาสา ได้แก่ บารมี 10 กัลยาณมิตรธรรม 7 พรหม
วิหาร 4 และสังคหวัตถุ 4 ซึ่งสัมปยุตรวมลงเป็นปัญญาและกรุณา ซึ่งหลักพุทธธรรมดงกล่าวนี้สามารถ
น ามาประยุกต์ใช้ในการท างานจิตอาสาได้อย่างดี รวมทั้งสามารถน ามาแก้ไขปัญหาอุปสรรคในการ
ท างานจิตอาสาไดท้ั้งอุปสรรคภายในที่เกิดจากตัวของผู้ที่ท างานจิตอาสาเอง อุปสรรคภายนอกที่เกิดจาก
การท างาน และสภาพแวดล้อม เป็นต้น 
 แนวคิดและหลักการทางพระพุทธศาสนาในการท างานจิตอาสาที่กล่าวมาข้างต้น จะเห็นว่า 
พระพุทธศาสนาเถรวาทมีแนวคิดเรื่องจิตอาสาปรากฏอยู่ รวมทั้งหลักการทางพระพุทธศาสนาในหลาย
บริบท เช่น พระพุทธจริยาหรือการบ าเพ็ญพระพุทธกิจเพื่อช่วยเหลือสรรพสัตว์ของพระพุทธเจ้า รวมทั้ง
หลักพุทธธรรมต่างๆ ก็สามารถน ามาประยุกต์ใช้เพ่ือเป็นแนวทางในการท างานจิตอาสาในยุคปัจจุบันได้
ในประเด็นที่หลากหลาย ซึ่งสามารถสรุปได้ว่าจิตอาสาตามแนวพุทธในการท างานจิตอาสาหรือให้ความ
ช่วยเหลือต่อผู้อ่ืนและสังคม ควรเริ่มมาจากจิตใจที่ประกอบไปด้วยความเมตตาและกรุณา ไม่นิ่งดูดาย
ต่อปัญหาและความทุกข์ของผู้อ่ืน โดยในการท างานจิตอาสาหรือให้ความช่วยเหลือนั้นโดยสรุปแล้วได้
เป็น 2 ประการ คือ 1) ให้ความช่วยเหลือหรือสงเคราะห์ในระดับโลกียสุข คือ ช่วยเหลือหรือสงเคราะห์
ให้ผู้อ่ืนได้รับความสุขทั้งทางร่างกายและจิตใจให้พ้นจากปัญหาความเดือดร้อน ทุกข์ภัยหรือความ

วารสาร มจร. เลย ปริทัศน์ journal of mcu. loei review
ปีที่ 2 ฉบับที่ 1 เดือน มกราคม - เมษายน 2564 Vol. 2 NO. 1 January – April 2021

106



                        วารสาร มจร เลย ปริทัศน์ journal of mcu loei review 
ปีที่ 2  ฉบับที ่1 เดือน มกราคม-เมษายน  2564 Vol. 2 NO. 1  January – April 2021   

 

107 

 2) การบ าเพ็ญพระพุทธกิจทางด้านจิตใจ หมายถึง การที่พระพุทธองค์ทรงให้ความ
ช่วยเหลือทางด้านจิตใจแก่ผู้ประสบปัญหาหรอความทุกข์โดยเน้นการเยียวยาจิตใจ เพ่ือให้บุคคล
เหล่านั้นพ้นจากความทุกข์ความโศกเศร้า และมีคุณธรรมในจิตใจที่พัฒนาขึ้นจนกระทั่งเกิดดวงตาเห็น
ธรรม เป็นอริยบุคคลหรือแม้แต่เข้าถึงซึ่งความพ้นทุกข์เป็นพระอรหันต์ 3) การบ าเพ็ญพระพุทธกิจ
ทางด้านปัญญา หมายถึง การที่พระพุทธองค์ทรงให้ความช่วยเหลือโดยเน้นการส่งเสริมหรือพัฒนาจิตใจ
ให้เจริญยิ่งๆ ขึน้จนกระทั่งเกิดปัญญา รู้แจ้ง สัจธรรม เป็นพระอริยบุคคล พ้นจากกิเลสและความทุกข์ไป
โดยล าดับ และการบ าเพ็ญพระพุทธกิจทางด้านสังคม หมายถึง การที่พระพุทธองค์ทรงให้ความ
ช่วยเหลือทางด้านสังคม โดยการสอนธรรมหรือเปลี่ยนแปลงทิภฐิให้คนในสังคมเกิดสัมมาทิภฐิ ประพฤติ
กุศลกรรม ซึ่งจะส่งผลให้สังคมมีความสงบสุขและเกิดการเปลี่ยนแปลงไปในทางที่ดีขึ้น รวมไปถึงการที่
พระพุทธองค์ทรงเสด็จไปให้ความช่วยเหลือผู้ประสบภัยด้วยพระองค์เอง เช่น ในกรณีของชาวเมืองเว
สาลี และการที่พระพุทธองค์ทรงเข้าไประงับความขดแย้งในหมู่พระญาติโดยการแสดงพระธรรมเทศนา 
และสนทนาเพื่อเตือนสติให้หมู่ญาติเหล่านั้นเกิดความสามัคคี เห็นคุณค่าของกันและกัน และละเว้นการ
เบียดเบียนกันด้วย เป็นต้น ซึ่งลักษณะและวิธีการท างานจิตอาสาจากพระพุทธจริยาและการบ าเพ็ญ
พระพุทธกิจของพระพุทธเจ้านั้นถือว่าเป็นแนวคิดเพ่ือน ามาประยุกต์เป็นแนวทางในการท างานจิตอาสา
ในยุคปัจจุบัน 
 ส าหรับหลักพุทธธรรมที่สนับสนุนการท างานจิตอาสานั้น วิเคราะห์จากพระพุทธจริยาของ
พระพุทธเจ้าและพระโพธิสัตว์ พระจริยาอันดีงามของพระสาวก และพุทธบริษัท รวมทั้งหลักพุทธธรรม
ที่พระพุทธองค์ทรงสอนในโอกาสต่างๆ ที่เกี่ยวข้องกับการมีจิตอาสา แบ่งออกเป็น 4 หมวดด้วยกัน คือ 
1) หมวดที่ว่าด้วยการพัฒนาตนเองของผู้ที่ท างานจิตอาสา ซึ่งสอดคล้องกับหลักอัตตัตถะประโยชน์หรือ
ประโยชน์ตน ได้แก่ หลักอริยสัจ 4 และไตรสิกขา 2) หมวดที่ว่าด้วยการช่วยเหลือหรือการสงเคราะห์
ด้วยจิตอาสา ซึ่งสอดคล้องกับหลักปรัตถะประโยชน์หรือประโยชน์ผู้อ่ืน ได้แก่ พรหมวิหาร 4 สังคหวัตถุ 
4 เวยยาวัจจมัยในบุญกริยาวัตถุ 10 3) หมวดที่ว่าด้วยหลักการท างานจิตอาสา ซึ่งสอดคล้องกับอุภยตก
ประโยชน์หรือประโยชน์ทั่งสองฝ่าย ได้แก่ สาราณียธรรม 6 สับปุริสธรรม 7 อิทธิบาท 4 และขันติธรรม 
และ 4) หมวดที่ว่าด้วยคุณสมบัติของผู้ที่ท างานจิตอาสา ได้แก่ บารมี 10 กัลยาณมิตรธรรม 7 พรหม
วิหาร 4 และสังคหวัตถุ 4 ซึ่งสัมปยุตรวมลงเป็นปัญญาและกรุณา ซึ่งหลักพุทธธรรมดงกล่าวนี้สามารถ
น ามาประยุกต์ใช้ในการท างานจิตอาสาได้อย่างดี รวมทั้งสามารถน ามาแก้ไขปัญหาอุปสรรคในการ
ท างานจิตอาสาไดท้ั้งอุปสรรคภายในที่เกิดจากตัวของผู้ที่ท างานจิตอาสาเอง อุปสรรคภายนอกที่เกิดจาก
การท างาน และสภาพแวดล้อม เป็นต้น 
 แนวคิดและหลักการทางพระพุทธศาสนาในการท างานจิตอาสาที่กล่าวมาข้างต้น จะเห็นว่า 
พระพุทธศาสนาเถรวาทมีแนวคิดเรื่องจิตอาสาปรากฏอยู่ รวมทั้งหลักการทางพระพุทธศาสนาในหลาย
บริบท เช่น พระพุทธจริยาหรือการบ าเพ็ญพระพุทธกิจเพื่อช่วยเหลือสรรพสัตว์ของพระพุทธเจ้า รวมทั้ง
หลักพุทธธรรมต่างๆ ก็สามารถน ามาประยุกต์ใช้เพ่ือเป็นแนวทางในการท างานจิตอาสาในยุคปัจจุบันได้
ในประเด็นที่หลากหลาย ซึ่งสามารถสรุปได้ว่าจิตอาสาตามแนวพุทธในการท างานจิตอาสาหรือให้ความ
ช่วยเหลือต่อผู้อ่ืนและสังคม ควรเริ่มมาจากจิตใจที่ประกอบไปด้วยความเมตตาและกรุณา ไม่นิ่งดูดาย
ต่อปัญหาและความทุกข์ของผู้อ่ืน โดยในการท างานจิตอาสาหรือให้ความช่วยเหลือนั้นโดยสรุปแล้วได้
เป็น 2 ประการ คือ 1) ให้ความช่วยเหลือหรือสงเคราะห์ในระดับโลกียสุข คือ ช่วยเหลือหรือสงเคราะห์
ให้ผู้อ่ืนได้รับความสุขทั้งทางร่างกายและจิตใจให้พ้นจากปัญหาความเดือดร้อน ทุกข์ภัยหรือความ

วารสาร มจร. เลย ปริทัศน์ journal of mcu. loei review
ปีที่ 2 ฉบับที่ 1 เดือน มกราคม - เมษายน 2564 Vol. 2 NO. 1 January – April 2021

107



                        วารสาร มจร เลย ปริทัศน์ journal of mcu loei review 
ปีที่ 2  ฉบับที ่1 เดือน มกราคม-เมษายน  2564 Vol. 2 NO. 1  January – April 2021   

 

108 

ยากล าบาก และ 2) ให้ความช่วยเหลือหรือสงเคราะห์ในระดับโลกุตตรสุข คือ ช่วยเหลือหรือสงเคราะห์
ให้บรรลุเป็นอริยบุคคลจนกระทั่งถึงนิพพาน เป็นการสงเคราะห์ที่มุ่งหวังผลคือการเน้นการหลุดพ้นจาก
ปัญหาและความทุกข์ทางจิตใจโดยสิ้นเชิงซึ่งเป็นอุดมคติอันสูงสุดของพระพุทธศาสนา ซึ่งลักษณะเด่น
ของการให้ความช่วยเหลือของพระพุทธเจ้านั้นทรงเน้นการแสดงพระธรรมเทศนาหรือการให้ธรรมทาน
หรือการสั่งสอนสัจธรรมความจริง รวมไปถึงแนวทางในการด าเนินชีวิตก็เพ่ือส่งเสริมสติปัญญาและ
คุณธรรมในระดับต่างๆ จนกระท่ังการเข้าถึงอุดมคติที่ดีงามนั่นก็คือการสิ้นกิเลสและหลุดพ้นจากทุกข์ใน
สังสารวัฏในที่สุด 
 ดังนั้นการประยุกต์หลักการทางพระพุทธศาสนาในการท างานจิตอาสานั้น ผู้ที่ท างานจิต
อาสานอกจากจะให้ความช่วยเหลือเพ่ือให้ผู้ที่เดือดร้อนพ้นจากความทุกข์จากการด าเนินชีวิตโดยทั่วไป
แล้ว ก็ควรให้ธรรมทาน เพื่อให้ผู้อื่นได้รับผลหรือประโยชน์ที่สูงขึ้นไปคือ การมีโอกาสที่จะบรรลุอุดมคติ
สูงสุดในพระพุทธศาสนาตามเหตุและปัจจัยของบุคคล และในประเด็นนี้นี่เองที่ถือเป็นอัตลักษณ์ของ
แนวคิดและหลักการท างานจิตอาสาตามหลักการทางพระพุทธศาสนาที่แตกต่างจากแนวคิดจิตอาสา
โดยทั่วไปที่มุ่งให้ความช่วยเหลือเพ่ือให้ผู้คนและสังคมประสบความสุขอยู่ในขอบเขตของระดับโลกียะ 
 
4. ประโยชน์ที่ได้รับจากการท างานจิตอาสาตามหลักการทางพระพุทธศาสนา 
 
 ส าหรับประโยชน์จากการท างานจิตอาสาที่วิเคราะห์ตามหลักการทางพระพุทธศาสนานั้น สรุป
ได้ว่าการท างานจิตอาสาก่อให้เกิดประโยชน์ 3 ประการ ได้แก่ 1) ประโยชน์ตน (อัตตัตถะ) คือผู้ที่มีจิต
อาสาหรือจะท างานจิตอาสามีโอกาสพัฒนาขัดเกลาตนเองไปพร้อมกับการช่วยเหลือผู้อ่ืน โดยให้กิจที่จะ
ท าเพ่ือผู้อ่ืนรวมไปถึงปัญหาและอุปสรรคต่างๆ ที่ต้องพบเจอถือเป็นการเรียนรู้และเป็นโอกาสในการ
ฝึกฝนพัฒนาตนเองหรือเป็นโอกาสในการปฏิบัติธรรมเจริญสติ อีกทั้งการท างานที่ต้องเสียสละเพ่ือผู้อ่ืน
เป็นโอกาสให้ได้ลดละความเห็นแก่ตัวหรือความยึดมั่นถือมั่นในอัตตาหรือตัวตน ซึ่งเท่ากับเป็นการขัด
เกลากิเลสในตนหรือเป็นการเพ่ิมพูนคุณธรรมในตนประการต่างๆ ด้วย  นอกจากนี้ยังเป็นโอกาสที่
ตนเองจะได้รับบุญและผลของบุญจากการท าสิ่งที่ดีและเป็นประโยชน์แก่ผู้อ่ืนนั้น เพ่ือจะได้เกื้อกูลและ
เป็นประโยชน์แก่การพัฒนาตนเองยิ่งขึ้นไป 2) ประโยชน์ท่าน (ปรัตถะ) คือ ผลของการท างานจิตอาสา
โดยตรง ผู้ที่ได้รับความช่วยเหลือย่อมได้รับประโยชน์จากการช่วยเหลือนั้นในลักษณะต่างๆ เช่น การพ้น
จากความทุกข์ความเดือดร้อน การได้รับโอกาส ความสุข หรือ ความส าเร็จในชีวิต เป็นต้น และ 3) 
ประโยชน์ทั้ง 2 ฝ่าย (อุภยัตถะ) คือ สังคมใดมีผู้ที่มีจิตอาสาอยู่ร่วมกันต่างก็มีความเกื้อกูล ช่วยเหลือกัน 
ก็ย่อมก่อให้เกิดสังคมที่อบอุ่นและน่าอยู่นั้นเอง  
 นอกจากการท างานจิตอาสาก็ควรเป็นไปเพ่ือจุดหมายที่ดีงามตามหลักประโยชน์ 3 ประการ 
กล่าวคือ การท างานจิตอาสาหรือการเสียสละ เอ้ือเฟ้ือ แบ่งปันหรือการช่วยเหลือผู้อ่ืนให้พ้นจากความ
ทุกข์ยากล าบากด้วยจิตใจที่มีเมตตาและกรุณานั้น ยังเป็นกิจกรรมที่นอกจากจะให้ประโยชน์ในปัจจุบัน
หรือทฎิฐธัมมักกะตามเหตุปัจจัยแล้วนั้น การท างานจิตอาสาอาจเป็นเหตุให้ได้มาซึ่งความสุขหรือความ
ชื่นชมยินดี รวมไปถึงชื่อเสียง เกียรติยศ ไมตรีหรือทรัพย์สินโดยมิได้มีเจตนาแสวงหามาเพ่ือตน แต่เป็น
การได้รับมาตามเหตุปัจจัยหรือตามเหตุผลที่สมควร ยังก่อให้เกิดประโยชน์เบื้องหน้าหรือสัมปรายิกัตถะ
ด้วย ซึ่งเป็นประโยชน์ในด้านคุณค่าของชีวิตโดยเฉพาะคุณค่าทางจิตใจทั้งแก่ผู้ที่ให้ความช่วยเหลือและผู้
ที่ได้รับความช่วยเหลือไม่ว่าจะเป็นการได้รับความสุขใจ การคลายจากความทุกข์ใจหรือการมีจิตใจที่

                        วารสาร มจร เลย ปริทัศน์ journal of mcu loei review 
ปีที่ 2  ฉบับที ่1 เดือน มกราคม-เมษายน  2564 Vol. 2 NO. 1  January – April 2021   

 

109 

พัฒนาขึ้น เป็นต้น ดังจะเห็นได้จากพระพุทธศาสนสุภาษิตหรือค าสอนที่พระพุทธเจ้าได้ตรัสถึงอานิสงส์
ดังกล่าวไว้  
 นอกจากนี้การท างานจิตอาสาตามความหมายในแนวพุทธ ยังสามารถน าไปสู่การบรรลุ
ประโยชน์อย่างยิ่งหรือปรมัตถะ คือ การถึงวิมุตติ หลุดพ้นหรือการสิ้นกิเลสได้ ดังตัวอย่างของการเจริญ
วิปัสสนาโดยมีเมตตาเป็นฐานที่ปรากฏในเมตตสูตร หรือการฝึกฝนขัดเกลาตนเอง ในการลดละอัตตา
หรือตัวตนหรือสละความเห็นแก่ตัวหรือจาคะและการเสียสละ โดยการบ าเพ็ญประโยชน์เพ่ือผู้อ่ืนไป
พร้อมกับการด าเนินตามอริยมรรคหรือไตรสิกขา ซึ่งเป็นวิถีในการพัฒนาตนเองในพระพุทธศาสนา
นั่นเอง  
 อย่างไรก็ตามหลักการทางพระพุทธศาสนานั้นสิ่งที่ได้รับจากการท างานจิตอาสาซึ่งถือเป็น
กุศลกรรมอีกประการหนึ่งก็คือ "บุญ" หรือการได้รับผลหรือวิบากที่น่าปรารถนา เช่น การได้ช าระจิตใจ
ให้สะอาด การได้รับความสุข เกิดในภพที่น่าชื่นชมหรือการได้ไปเกิดในที่ดีๆ เป็นต้น 
 
5. การพัฒนาจิตอาสาตามหลักการทางพระพุทธศาสนา 
 
 ส าหรับการพัฒนาจิตอาสาที่วิเคราะห์ตามหลักการทางพระพุทธศาสนานั้น ก็คือการ
ประยุกต์หลัก "ไตรสิกขา" หรือ การฝึกอบรมพัฒนาชีวิตทั้ง 3 ด้าน คือ ด้านความประพฤติทางกาย
เรียกว่าอธิสีลสิกขา หรือ ศีล ด้านจิตใจเรียกว่าอธิจิตตสิกขาหรือสมาธิ และด้านปัญญาเรียกว่าอธิ
ปัญญาสิกขาหรือปัญญา เพื่อให้เกิดการพัฒนาจิตอาสาหรือการพัฒนาจิตใจให้เกิดความเสียสละ การไม่
นิ่งดูดายต่อปัญหาและความทุกข์ของผู้อ่ืน มีจิตใจที่เมตตาและกรุณา มีความต้องการที่จะการท า
ประโยชน์เพ่ือช่วยเหลือผู้อ่ืนและสังคมได้นั้นเอง โดยอธิบายได้ว่าการพัฒนาตนเองด้วยไตรสิกขา คือ 
ศีล สมาธิ และปัญญาให้เจริญขึ้นเท่ากับเป็นการด าเนินตนอยู่ในครรลองของอริยมรรคและด าเนินตน
ตามรอยทางของพระอรหันต์หรือพระพุทธเจ้าผู้ซึ่งมีปัญญาและกรุณาที่เต็มเปี่ยม แม้ผู้ปฏิบัติจะยังไม่
สามารถบรรลุมรรคผลจนมีปัญญาและกรุณาเต็มเปี่ยมเช่นนั้นได้ แต่ในการฝึกฝนขัดเกลาตนเองทั้งทาง
ศีล สมาธิ และปัญญาก็เท่ากับเป็นการขัดเกลากิเลสรวมทั้งความเห็นแก่ตัวให้ลดลงไปตามล าดับ และใน
การปฏิบัติตนตามแนวทางของไตรสิกขายังส่งผลให้บุคคลมีพฤติกรรมที่ไม่ เบียดเบียน มีความส ารวม
ตนเองในทางที่ดีงาม มีจิตใจที่ละเอียดอ่อน มีคุณธรรมพัฒนาขึ้นในจิตใจ เช่น ความเมตตา และกรุณา 
เป็นต้น อันเป็นคุณธรรมที่ส าคัญในการมีจิตอาสา รวมไปถึงการมีปัญญาที่พัฒนาก็ย่อมส่งผลให้บุคคลผู้
นั้นท าประโยชน์แก่ตนและประโยชน์แก่ผู้อ่ืนได้สมบูรณ์ยิ่งขึ้น และเป็นการหนุนน าให้กรุณาเจริญขึ้น 
และกรุณาที่เจริญขึน้ย่อมส่งผลให้บุคลมีความหวั่นไหว เห็นใจต่อความทุกข์ของผู้อ่ืน และปรารถนาที่จะ
ช่วยเหลือมากขึ้นซึ่งเป็นพฤติกรรมของผู้มีจิตอาสานั้นเอง 
 นอกจากนี้การสร้างแรงจูงใจก็เป็นสิ่งส าคัญท่ีจะท าให้เกิดการพัฒนาจิตอาสาขึ้นในตัวบุคคล
ได้ โดยการพัฒนาแรงจูงใจที่เป็นฉันทะ ซึ่งท าได้โดยการฝึกให้บุคคลมี “โยนิโสมนสิการ” นั่นคือการ
พิจารณาให้เห็นคุณค่าหรือคุณประโยชน์ที่แท้จริงของการมีจิตอาสาหรือการท างานจิตอาสา และเมื่อ
บุคคลมองเห็นสิ่งที่ดีและมีคุณค่านั่นแล้วจิตก็จะน้อมเข้าไปหาและเกิดฉันทะขึ้ น รวมไปถึงเกิดความ
อุตสาหะที่จะลงมือท าให้ส าเร็จประโยชน์และเกิดเป็นจริงด้วยนั่นเอง ควรสร้างแรงจูงใจที่ประกอบไป
ด้วยปัญญาและกรุณา เพ่ือให้เกิดการพัฒนาจิตอาสาหรือการพัฒนาจิตใจให้เกิดความเสียสละ ไม่นิ่งดู
ดายต่อปัญหาและความทุกข์ของผู้อ่ืน มีจิตใจที่เมตตาและกรุณา มีความต้องการที่จะการท าประโยชน์

วารสาร มจร. เลย ปริทัศน์ journal of mcu. loei review
ปีที่ 2 ฉบับที่ 1 เดือน มกราคม - เมษายน 2564 Vol. 2 NO. 1 January – April 2021

108



                        วารสาร มจร เลย ปริทัศน์ journal of mcu loei review 
ปีที่ 2  ฉบับที ่1 เดือน มกราคม-เมษายน  2564 Vol. 2 NO. 1  January – April 2021   

 

109 

พัฒนาขึ้น เป็นต้น ดังจะเห็นได้จากพระพุทธศาสนสุภาษิตหรือค าสอนที่พระพุทธเจ้าได้ตรัสถึงอานิสงส์
ดังกล่าวไว้  
 นอกจากนี้การท างานจิตอาสาตามความหมายในแนวพุทธ ยังสามารถน าไปสู่การบรรลุ
ประโยชน์อย่างยิ่งหรือปรมัตถะ คือ การถึงวิมุตติ หลุดพ้นหรือการสิ้นกิเลสได้ ดังตัวอย่างของการเจริญ
วิปัสสนาโดยมีเมตตาเป็นฐานที่ปรากฏในเมตตสูตร หรือการฝึกฝนขัดเกลาตนเอง ในการลดละอัตตา
หรือตัวตนหรือสละความเห็นแก่ตัวหรือจาคะและการเสียสละ โดยการบ าเพ็ญประโยชน์เพ่ือผู้อ่ืนไป
พร้อมกับการด าเนินตามอริยมรรคหรือไตรสิกขา ซึ่งเป็นวิถีในการพัฒนาตนเองในพระพุทธศาสนา
นั่นเอง  
 อย่างไรก็ตามหลักการทางพระพุทธศาสนานั้นสิ่งที่ได้รับจากการท างานจิตอาสาซึ่งถือเป็น
กุศลกรรมอีกประการหนึ่งก็คือ "บุญ" หรือการได้รับผลหรือวิบากที่น่าปรารถนา เช่น การได้ช าระจิตใจ
ให้สะอาด การได้รับความสุข เกิดในภพที่น่าชื่นชมหรือการได้ไปเกิดในที่ดีๆ เป็นต้น 
 
5. การพัฒนาจิตอาสาตามหลักการทางพระพุทธศาสนา 
 
 ส าหรับการพัฒนาจิตอาสาที่วิเคราะห์ตามหลักการทางพระพุทธศาสนานั้น ก็คือการ
ประยุกต์หลัก "ไตรสิกขา" หรือ การฝึกอบรมพัฒนาชีวิตทั้ง 3 ด้าน คือ ด้านความประพฤติทางกาย
เรียกว่าอธิสีลสิกขา หรือ ศีล ด้านจิตใจเรียกว่าอธิจิตตสิกขาหรือสมาธิ และด้านปัญญาเรียกว่าอธิ
ปัญญาสิกขาหรือปัญญา เพื่อให้เกิดการพัฒนาจิตอาสาหรือการพัฒนาจิตใจให้เกิดความเสียสละ การไม่
นิ่งดูดายต่อปัญหาและความทุกข์ของผู้อ่ืน มีจิตใจที่เมตตาและกรุณา มีความต้องการที่จะการท า
ประโยชน์เพ่ือช่วยเหลือผู้อ่ืนและสังคมได้นั้นเอง โดยอธิบายได้ว่าการพัฒนาตนเองด้วยไตรสิกขา คือ 
ศีล สมาธิ และปัญญาให้เจริญขึ้นเท่ากับเป็นการด าเนินตนอยู่ในครรลองของอริยมรรคและด าเนินตน
ตามรอยทางของพระอรหันต์หรือพระพุทธเจ้าผู้ซึ่งมีปัญญาและกรุณาที่เต็มเปี่ยม แม้ผู้ปฏิบัติจะยังไม่
สามารถบรรลุมรรคผลจนมีปัญญาและกรุณาเต็มเปี่ยมเช่นนั้นได้ แต่ในการฝึกฝนขัดเกลาตนเองทั้งทาง
ศีล สมาธิ และปัญญาก็เท่ากับเป็นการขัดเกลากิเลสรวมทั้งความเห็นแก่ตัวให้ลดลงไปตามล าดับ และใน
การปฏิบัติตนตามแนวทางของไตรสิกขายังส่งผลให้บุคคลมีพฤติกรรมที่ไม่ เบียดเบียน มีความส ารวม
ตนเองในทางที่ดีงาม มีจิตใจที่ละเอียดอ่อน มีคุณธรรมพัฒนาขึ้นในจิตใจ เช่น ความเมตตา และกรุณา 
เป็นต้น อันเป็นคุณธรรมที่ส าคัญในการมีจิตอาสา รวมไปถึงการมีปัญญาที่พัฒนาก็ย่อมส่งผลให้บุคคลผู้
นั้นท าประโยชน์แก่ตนและประโยชน์แก่ผู้อ่ืนได้สมบูรณ์ยิ่งขึ้น และเป็นการหนุนน าให้กรุณาเจริญขึ้น 
และกรุณาที่เจริญขึน้ย่อมส่งผลให้บุคลมีความหวั่นไหว เห็นใจต่อความทุกข์ของผู้อ่ืน และปรารถนาที่จะ
ช่วยเหลือมากขึ้นซึ่งเป็นพฤติกรรมของผู้มีจิตอาสานั้นเอง 
 นอกจากนี้การสร้างแรงจูงใจก็เป็นสิ่งส าคัญท่ีจะท าให้เกิดการพัฒนาจิตอาสาขึ้นในตัวบุคคล
ได้ โดยการพัฒนาแรงจูงใจที่เป็นฉันทะ ซึ่งท าได้โดยการฝึกให้บุคคลมี “โยนิโสมนสิการ” นั่นคือการ
พิจารณาให้เห็นคุณค่าหรือคุณประโยชน์ที่แท้จริงของการมีจิตอาสาหรือการท างานจิตอาสา และเมื่อ
บุคคลมองเห็นสิ่งที่ดีและมีคุณค่านั่นแล้วจิตก็จะน้อมเข้าไปหาและเกิดฉันทะขึ้ น รวมไปถึงเกิดความ
อุตสาหะที่จะลงมือท าให้ส าเร็จประโยชน์และเกิดเป็นจริงด้วยนั่นเอง ควรสร้างแรงจูงใจที่ประกอบไป
ด้วยปัญญาและกรุณา เพ่ือให้เกิดการพัฒนาจิตอาสาหรือการพัฒนาจิตใจให้เกิดความเสียสละ ไม่นิ่งดู
ดายต่อปัญหาและความทุกข์ของผู้อ่ืน มีจิตใจที่เมตตาและกรุณา มีความต้องการที่จะการท าประโยชน์

วารสาร มจร. เลย ปริทัศน์ journal of mcu. loei review
ปีที่ 2 ฉบับที่ 1 เดือน มกราคม - เมษายน 2564 Vol. 2 NO. 1 January – April 2021

109



                        วารสาร มจร เลย ปริทัศน์ journal of mcu loei review 
ปีที่ 2  ฉบับที ่1 เดือน มกราคม-เมษายน  2564 Vol. 2 NO. 1  January – April 2021   

 

110 

เ พ่ือช่วยเหลือผู้ อ่ืนและสังคม อย่างไรก็ตามกระบวนการพัฒนาจิตอาสาตามห ลักการของ
พระพุทธศาสนาอีกประการหนึ่งคือการสร้างแรงจูงใจเพ่ือให้เกิดความกรุณา โดยวิเคราะห์จากการตั้ง
ปณิธานของพระโพธิสัตว์นั่นก็คือ การได้เข้าไปสัมผัสหรือประสบกับความทุกข์ของผู้อ่ืน ซึ่งอาจจะเป็น
อีกปัจจัยหนึ่งที่สามารถน้อมน าความกรุณาให้เจริญขึ้นในจิตใจได้ 
 
บทสรุป 
 
 จากการศึกษาและวิเคราะห์แนวคิดจิตอาสาตามหลักการทางพระพุทธศาสนา แม้ว่าค าว่าจิต
อาสาจะไม่มีบัญญัติไว้ในพระไตรปิฎกโดยตรง แต่พระพุทธศาสนาก็มีแนวคิดที่ใกล้เคียงกับแนวคิดจิต
อาสาปรากฏอยู่ทั้งในค าสอนของพระพุทธเจ้า หลักพุทธธรรม รวมไปถึงพระพุทธพจน์  และที่ปรากฏ
ผ่านพระจริยาของพระสาวกหรือพุทธบริษัทด้วย โดยเฉพาะในประเด็นของการมีจิตที่ประกอบไปด้วย
ความเมตตา กรุณา มีความเสียสละและปรารถนาจะช่วยเหลือผู้อื่นให้พ้นจากความทุกข์โดยไม่หวังสิ่งใด
ตอบแทน ส าหรับพระพุทธจริยาของพระพุทธเจ้าที่ประกอบไปด้วยพระกรุณาคุณที่ปราศจากกิเลสนั้น 
แม้จะไม่ใช่ในความหมายของจิตอาสาในปัจจุบันซึ่งเป็นเรื่องของปุถุชนหรือบุคคลทั่วไปที่มีความ
ปรารถนาดีต่อผู้อื่น แต่ทั้งนี้ลักษณะของจิตอนัทรงพระกรุณาคุณของพระพุทธเจ้าและลักษณะของจิตอา
สามีความคล้ายกันในแง่ของการเสียสละและปรารถนาดีต่อผู้อ่ืน แต่มีความแตกต่างกันในระดับของ
ความบริสุทธิ์ของจิต อย่างไรก็ตามคุณธรรมและหลักการท างานเพ่ือช่วยเหลือสรรพสัตว์ของ
พระพุทธเจ้านั้น สามารถน ามาเป็นแนวทางเพ่ือน ามาประยุกต์กับการท างานจิตอาสาอย่างเหมาะสมใน
บริบทของสังคมปัจจุบัน เพ่ือพัฒนาสังคมและประเทศให้น่าออยู่และเจริญได้อย่างยั่งยืน 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                        วารสาร มจร เลย ปริทัศน์ journal of mcu loei review 
ปีที่ 2  ฉบับที ่1 เดือน มกราคม-เมษายน  2564 Vol. 2 NO. 1  January – April 2021   

 

111 

เอกสารอ้างอิง 
 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. พระไตรปิฏกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
 กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 2543. 
มหามกุฎราชวิทยาลัย. พระไตรปิฎก พร้อมอรรถกถาแปล. ชุด 91 เล่ม. กรุงเทพมหานคร :  
 โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 2537. 
ประพจน์ อัศววิรุฬหการ. โพธิสัตวจรรยา มรรคาเพื่อมหาชน. กรุงเทพมหานคร: จุฬาลงกรณ์ 
 มหาวิทยาลัย. 2546. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). พุทธธรรม ฉบับปรับปรุงและขยายความ. พิมพ์ครั้งที่ 7.  
 กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 2541. 
พระธรรมวิสุทธิกวี (พิจิตร ฐิตวณโณ). กฎแห่งทาน. กรุงเทพมหานคร : ส านักพิมพ์กรนปัญญาญาณ.
 ม.ป.ป. 
พระไพศาล วิสาโล. เติมเต็มชีวิตด้วยจิตอาสา. กรุงเทพมหานคร : เครือข่ายพุทธิกา. ม.ป.ป. 
เพชรภี ปิ่นแก้ว. จิตอาสา สุขสร้างง่ายๆ แค่ลงมือท า. กรุงเทพมหานคร : ส านักพิมพ์  
 iam Bookazine. 2554. 
สุมาลี มหณรงค์ชัย. พุทธศาสนามหายาน. กรุงเทพมหานคร: ส านักพิมพ์สยาม. 2546. 
สิทธิโชค วรานุสันติกุล.  จิตวิทยาสังคม : ทฤษฎีและการประยุกต์. กรุงเทพมหานคร : บริษัทเม็ด 
 ทรายพริ้นติ้ง. 2546. 
MaClelland, D.C. The Achievement Motive. (New York : Appletion Century Crotts.Inc. 
 1953. 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

วารสาร มจร. เลย ปริทัศน์ journal of mcu. loei review
ปีที่ 2 ฉบับที่ 1 เดือน มกราคม - เมษายน 2564 Vol. 2 NO. 1 January – April 2021

110



                        วารสาร มจร เลย ปริทัศน์ journal of mcu loei review 
ปีที่ 2  ฉบับที ่1 เดือน มกราคม-เมษายน  2564 Vol. 2 NO. 1  January – April 2021   

 

111 

เอกสารอ้างอิง 
 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. พระไตรปิฏกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
 กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 2543. 
มหามกุฎราชวิทยาลัย. พระไตรปิฎก พร้อมอรรถกถาแปล. ชุด 91 เล่ม. กรุงเทพมหานคร :  
 โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 2537. 
ประพจน์ อัศววิรุฬหการ. โพธิสัตวจรรยา มรรคาเพื่อมหาชน. กรุงเทพมหานคร: จุฬาลงกรณ์ 
 มหาวิทยาลัย. 2546. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). พุทธธรรม ฉบับปรับปรุงและขยายความ. พิมพ์ครั้งที่ 7.  
 กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 2541. 
พระธรรมวิสุทธิกวี (พิจิตร ฐิตวณโณ). กฎแห่งทาน. กรุงเทพมหานคร : ส านักพิมพ์กรนปัญญาญาณ.
 ม.ป.ป. 
พระไพศาล วิสาโล. เติมเต็มชีวิตด้วยจิตอาสา. กรุงเทพมหานคร : เครือข่ายพุทธิกา. ม.ป.ป. 
เพชรภี ปิ่นแก้ว. จิตอาสา สุขสร้างง่ายๆ แค่ลงมือท า. กรุงเทพมหานคร : ส านักพิมพ์  
 iam Bookazine. 2554. 
สุมาลี มหณรงค์ชัย. พุทธศาสนามหายาน. กรุงเทพมหานคร: ส านักพิมพ์สยาม. 2546. 
สิทธิโชค วรานุสันติกุล.  จิตวิทยาสังคม : ทฤษฎีและการประยุกต์. กรุงเทพมหานคร : บริษัทเม็ด 
 ทรายพริ้นติ้ง. 2546. 
MaClelland, D.C. The Achievement Motive. (New York : Appletion Century Crotts.Inc. 
 1953. 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

วารสาร มจร. เลย ปริทัศน์ journal of mcu. loei review
ปีที่ 2 ฉบับที่ 1 เดือน มกราคม - เมษายน 2564 Vol. 2 NO. 1 January – April 2021

111




