
                        วารสาร มจร เลย ปริทัศน์ journal of mcu loei review 
ปีที่ 2 ฉบับท่ี 2 เดือน  พฤษภาคม – สิงหาคม  2564 Vol. 2 NO. 2 May – August 2021   

 

76 

วิเคราะห์คุณค่าพุทธจิตวิทยาในพระอภิธรรมปิฎก 
 

พระมหาจงมี วิชยธมฺโม (ทับพิลา) 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  

วิทยาลัยสงฆ์เลย 
บทคัดย่อ 
 
               ค าว่า “จิต” ในทางพระพุทธศาสนาเป็นไปในทางธาตุรู้ หรือธาตุคิดที่มีกระบวนการเปลี่ยนแปลง
ไปตามองค์ประกอบหรือคุณภาพต่างๆ ที่เรียกว่า เจตสิก กระบวนการนี้ เกิดดับไปตามแต่ที่จิตจะเหนี่ยวสิ่งใด
ขึ้นมาจับไว้ จิตจึงเป็นความคิดที่เกิด ดับ ๆ  โดยทั่วไปจิตจะมีสิ่งปรุงแต่งจิต ให้มีลักษณะเฉพาะตัวที่แตกต่าง
กันไป สิ่งที่ปรุงแต่งจิตก็คือ เจตสิก ซึ่งจิตกับเจตสิกจะต้องเกิดร่วมกันเสมอ แต่จะรู้ได้ชัดเมื่อมีการกระทบ
อารมณ์ทางทวารต่างๆ  เช่น เมื่อมีการกระทบอารมณ์ทางตาเกิดขึ้น (ตาเห็นรูป)  ต่อมาก็จะเกิดจิตที่มีสิ่งปรุง
แต่งจิตตามมา โดยอาจเกิดจิตที่มีราคะ จิตที่มีโทสะ จิตที่มีโมหะ ฯลฯ ขึ้นมาแทนจิตดวงเก่าที่ดับไปซึ่งการ
กระทบอารมณ์ทางทวารต่าง ๆ จะมีอยู่ตลอดเวลา  แค่เพียงไม่กี่วินาที ก็สามารถเกิดการกระทบอารมณ์ได้ตั้ง
หลายอย่าง แค่เพียงไม่กี่วินาทีก็เกิดจิตที่มีสิ่งปรุงแต่งได้ตั้งหลายดวง   ในทางพระพุทธศาสนาไม่ถือว่าจิตเป็น
ตัวตนที่แท้จริง แต่ถือว่าเป็นสิ่งที่อาศัยเหตุปัจจัยหลายอย่างท าให้เกิดขึ้น ตามกฎแห่งอนัตตา ผลการศึกษา
พบว่าจิตมีคุณค่าเชิงพุทธจิตวิทยาในพระอภิธรรมปิฎก คือ ต่อตนเองและสังคม รวมถึงการความสอดคล้องกัน
ของพุทธจิตวิทยากับจิตวิทยาสากล 

 

 
ค าส าคัญ: คุณค่า, พุทธจิตวิทยา, พระอภิธรรมปิฎก. 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



                        วารสาร มจร เลย ปริทัศน์ journal of mcu loei review 
ปีที่ 2 ฉบับท่ี 2 เดือน  พฤษภาคม – สิงหาคม  2564 Vol. 2 NO. 2 May – August 2021   

 

77 

An Analytical Study of the Buddhist Psychology’s Value 
in Abhidhamma Pitaka 

 
Phramaha Chongmee Wichayadhammo (Tabpila) 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University  
Loei Buddhist Collage 

Abstract   

               The word "mind" in Buddhism is based on the element of knowledge. or thought 
elements that have a process of changing according to various elements or qualities known 
as cetasika, this process arises and disappears according to what the mind pulls up and 
holds it The mind is therefore the thoughts that arise and die. To have different 
characteristics The thing that manipulates the mind is the cetasika, which the mind and the 
cetasika must always co-exist. But it can be clearly known when there are emotional 
impacts in the anus, such as when there is an emotional impact on the eyes (eyes see 
pictures). Subsequently, there will be a mind that is followed by mental manipulations. It 
may arise that a mind with lust, a mind with anger, a mind with anger, etc., arises to replace 
the old mind that has been extinguished, which affects various anal emotions all the time. 
just a few seconds It can affect many emotions. In just a few seconds, a mind that had 
many artifacts appeared. In Buddhism, the mind is not considered the true self. But it is 
considered something that depends on many factors that cause it. according to the law of 
anatta The results of the study showed that the mind had Buddhist psychology values in 
the Abhidhamma Pitaka are towards oneself and society. including the concordance of 
Buddhist psychology with universal psychology. 

 

Keywords: Value, Buddhist Psychology’s, Abhidhamma Pitaka 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



                        วารสาร มจร เลย ปริทัศน์ journal of mcu loei review 
ปีที่ 2 ฉบับท่ี 2 เดือน  พฤษภาคม – สิงหาคม  2564 Vol. 2 NO. 2 May – August 2021   

 

78 

1. บทน า 
 
 ความหมายและความส าคัญของจิต  มนุษย์มีส่วนประกอบหลัก 2 ส่วน ซึ่งเมื่อมารวมกันแล้ว 
ท าให้เกิดเป็นชีวิตขึ้นมาได้ ส่วน ประกอบนั้น คือ ร่างกาย และจิตใจ หรือหมายถึง รูปและนาม ในส่วน
ของรูป ประกอบด้วยธาตุ 4 คือ ธาตุดิน ธาตุน้ า ธาตุลม และธาตุไฟ ส าหรับนาม หมายถึง จิต มโน และ
วิญญาณขันธ์ เป็นต้น ถ้ามีร่างกายแต่ปราศจากจิตใจ บุคคลนั้น ก็จะไม่มีชีวิต ดังนั้นจิตใจ หรือวิญญาณ
ขันธ์ จึงเป็นสิ่งส าคัญที่สุดของการมีชีวิต ธรรมชาติได้สร้างสรรค์ให้คนมีทั้งร่ายกาย และจิตใจ ซึ่ งเป็น
ทรัพยากรที่มีค่ามหาศาล ทุกอิริยาบถ ทุกกิจกรรม ในชีวิต ประจ าวัน แม้ดูเหมือนจะเป็นเรื่องของ
ร่างกายล้วน ๆ แต่แท้ที่จริงแล้ว มีเรื่องของจิตใจมาเกี่ยวข้องด้วยตลอด เวลา ในแต่ละขณะ แต่ละการ
กระท า ไม่ว่าเราจะชอบหรือไม่ชอบ ดีใจหรือเสียใจ กล้าหรือกลัว ชั่วหรือดี  ย่อมเกิดแต่จิตท าให้เป็นไป
ทั้งสิ้น เรื่องของจิตจึงเป็นเรื่องที่ส่งผลต่อความปกติสุข และความทุกข์ของชีวิต ดังนั้นจึงกล่าวได้ว่า 
จิตใจมีความส าคัญ และมีคุณค่าต่อชีวิตของคนเราเป็นอย่างยิ่ง “จิต” จึงหมายถึง ธรรมชาติที่รู้อารมณ์ 
สภาพที่นึกคิด ความคิด ใจ หรือ วิญญาณ  จิต มีไวพจน์ คือ ค าที่ต่างเพียงรูป แต่มีความหมายที่
เหมือนกัน คล้ายกัน ใช้แทนกันได้หลายค า ตัวอย่างในพระไตรปิฎก (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺ
โต), 2546 : 356) 
 ค าว่า จิต มโน มานัส หทัย ปัณฑระ มนายตนะ มนินทรีย์ วิญญาณ วิญญาณขันธ์ มโน
วิญญาณธาตุ ที่เหมาะสมกัน ในสมัยนั้น นี้ชื่อว่า จิตที่เกิดขึ้นในสมัยนั้น (อภิ.ส. (ไทย ) 34/6/28.)  ค า
ไวพจน์ของจิตข้างต้น จะใช้เรียกต่างกัน ในขณะที่จิตท าหน้าที่ต่างกัน จินเตตีติ จิตฺต ธรรมชาติใด ย่อม
คิด เหตุนั้น ธรรมชาตินั้น ชื่อจิต ที่ชื่อว่า จิต เพราะเป็นธรรมชาติคิด คือ นึกคิดอารมณ์ จากนัยของจิต
ข้างต้น จิตยังมีความหมายในนัยอื่น ๆ กล่าวคือ (สุรวัฒน์ เสรีวิวัฒนา, 2555 : 47) 1) ที่ชื่อว่าจิต เพราะ 
สร้างสิ่งที่วิจิตร 2 ) ที่ชื่อว่าจิต เพราะ ตัวเองก็วิจิตร 3) ที่ชื่อว่าจิต เพราะ ถูกกรรมกิเลสท าให้วิจิตร 4) 
ที่ชื่อว่าจิต เพราะ รักษาไว้ซึ่งความวิจิตร 5) ที่ชื่อว่าจิต เพราะ สั่งสมไว้ซึ่งการแผ่ขยาย การสืบต่อของ
ตน และ 6 ) ที่ชื่อว่าจิต เพราะ มีอารมณ์อันวิจิตร  
 จากนัยของจิตข้างต้น สรุปได้ว่า ธรรมชาติของจิต คือ การนึกคิดอารมณ์  สามารถสร้างสิ่ง
วิจิตรเพราะจิตมีความวิจิตร โดยความวิจิตรนี้ เกิดข้ึนจากกรรมกิเลส จิตก็ยังรักษาความวิจิตรที่ถูกสร้าง
ขึ้น และแผ่ขยาย สืบต่อความเป็นตัวตน ด้วยอารมณ์อันวิจิตร  
 
2. สถานที่เกิดของจิต  
 
 สถานที่เกิดของจิตมี 6 แห่ง ตามอวัยวะที่ใช้ในการรับรู้อารมณ์ต่าง ๆ ได้แก่ 1) จิตเกิดที่ตา 
ท าหน้าที่เห็นรูปหรือสิ่งต่าง ๆ ที่ปรากฏทางตา เรียกว่า จักขุวิญญาณ 2) จิตเกิดที่หู ท าหน้าที่ได้ยินเสียง
ที่ปรากฏทางหูเรียกว่า โสตวิญญาณ 3) จิตเกิดที่จมูก ท าหน้าที่รับรู้กลิ่นที่เข้ามาปรากฏทางจมูก 
เรียกว่า ฆานวิญญาณ 4) จิตเกิดที่ลิ้น ท าหน้าที่รับรู้รสที่ปรากฏทางลิ้น เรียกว่า ชิวหาวิญญาณ 5) จิต
เกิดที่ประสาทกายท าหน้าที่รับรู้ความรู้สึกที่เกิดจากการสัมผัสถูกต้องทางกาย เรียกว่ากาย วิญญาณ 
และ 6) จิตเกิดที่ใจ ท าหน้าที่รู้สึก นึกคิดทางใจ เรียกว่า มโนวิญญาณ (พุทธรักษ์ ปราบนอก, มปป. : 
26) 



                        วารสาร มจร เลย ปริทัศน์ journal of mcu loei review 
ปีที่ 2 ฉบับท่ี 2 เดือน  พฤษภาคม – สิงหาคม  2564 Vol. 2 NO. 2 May – August 2021   

 

79 

 จะเห็นได้ว่า ค าว่า จิตและวิญญาณ นั้นใช้แทนกันได้ หมายถึงสิ่งเดียวกันคือสิ่งที่ท าหน้าที่
รับรู้อารมณ์ท่ีผ่านเข้ามาทางอวัยวะ คือ ตา หู จมูก ลิ้น ประสาทกายและใจ จะเห็นได้ว่า มีค า 2 ค าที่มี
ความเกี่ยวข้องกันและมักใช้เสมอ คือ ค าว่า จิต และค าว่า อารมณ์ หากจะแยกให้ชัดเจนก็จะได้ความว่า
จิตเป็นสิ่งที่ท าหน้าที่รับรู้อารมณ์ ส่วนอารมณ์นั้นเป็นสิ่งที่ถูกจิตรับรู้ ได้แก่ รูป เสียง กลิ่น รส สัมผัส 
เรื่องราวต่าง ๆ ที่นึกคิด ไม่ได้หมายถึงสภาพนิสัยใจคอหรือความรู้สึก เช่น อารมณ์ดีอารมณ์เสียเป็นต้น 
จิตจะไม่ว่างจากการรับรู้อารมณ์เมื่อจิตเกิดขึ้น จะต้องมีอารมณ์ให้รับรู้ทุกครั้ง จิต คือ ตัวรู้อารมณ์ คือ 
สิ่งถูกรู้ ถ้าไม่มีสิ่งถูกรู้ ตัวรู้ก็ย่อมไม่เกิดขึ้น เมื่อมีการรับรู้ ก็ย่อมจะต้องมีสิ่งที่ถูกรับรู้เสมอ การที่จิตเกิด
ดับสืบต่อกันเป็นกระแส เปรียบได้กับกระแสน้ าที่ประกอบด้วยอณูของน้ าเล็ก ๆ เรียงติดต่อกันเป็นสาย
เรียกว่า สันตติ ในขณะที่จิตไม่รับรู้อารมณ์อารมณ์ทางตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ เรียกว่า ภวังคจิต ซึ่ง
ท าหน้าที่รักษาชีวิตไว้ไม่ให้แตกสลายไปจนกว่าจะสิ้นอายุจากภพนี้  การเกิดขึ้นของจิตคือ วิญญาณขันธ์
จะเกิดขึ้นโดยไม่มีคุณสมบัติของจิตหรือเจตสิกซึ่งได้แก่เวทนา สัญญา และสังขาร ไม่ได้ เพราะจิตเพียง
อย่างเดียว ไม่สามารถรับรู้ หรือนึกคิดอะไรได้เลย ดังนั้น จิตและเจตสิก จะแยกจากกันไม่ได้ ต้องเกิดอิง
อาศัยกันและกัน จิตแต่ละดวงที่เกิดขึ้น จะต้องมีเจตสิกปรุงแต่งเสมอ เพราะการไม่รู้สภาวะที่เป็นจริงนี้ 
จงึท าให้เรายึดขันธ์ทั้ง 5 ว่าเป็นตัวตนของเรา โดยมีกิเลสเป็นผู้บงการให้กระท ากรรมต่าง ๆ ทั้งดีและชั่ว
ท าให้เกิดผลของกรรมนั้น ๆ ซึ่งจะส่งผลให้เราต้องเวียนว่ายตายเกิดอย่างไม่มีที่สิ้นสุด 
 
3. ลักษณะธรรมชาติของจิต 
 
 จิตทุกดวงมีลักษณะทั่วไปเหมือนกัน 3 ประการ เรียกว่า สามัญลักษณะ เป็นกฎธรรมชาติ ที่
เรียกว่า ไตรลักษณ์ สรรพสิ่งในโลกทั้งสิ่งที่มีรูปปรากฏ (รูปธรรม) และไม่มีรูปปรากฏ (นามธรรม)  ต้อง
มีลักษณะเช่นนี้เหมือนกันทั้งหมด ได้แก่  
 1) อนิจจลักษณะ ได้แก่ ความคงที่ ไม่เที่ยง เปลี่ยนแปลงตลอดเวลา  
 2) ทุกขลักษณะ ได้แก่ การไม่ทนอยู่ในสภาพเดิม เกิดข้ึนแล้วต้องดับไป และ  
 3) อนัตตลักษณะ ได้แก่ ความไม่ใช่ตัวตน ไม่อยู่ในอ านาจบังคับบัญชาของผู้ใด จะบังคับให้
หยุด การเกิดดับไม่ได ้(บรรจบ บรรณรุจิ, 2533: 14-15) 
 นอกจากนี้ จิตยังมีลักษณะพิเศษเฉพาะตัวอีก 4 ประการ เรียกว่า วิเสสลักษณะ ได้แก่  
 1) การรับรู้อารมณ์เป็นลักษณะ 
 2) การเป็นประธานในสภาวธรรมทั้งปวง การกระท าต่างๆ ทั้งทางกาย ทางวาจา และทางใจ 
ไม่ว่า จะเป็นบุญ หรือเป็นบาป จะส าเร็จได้ก็ด้วยจิตทั้งสิ้น 
 3) การเกิดดับสืบต่อกันอย่างไม่ขาดสาย 
 4) การมีกรรมในอดีต ทวาร อารมณ์และเจตสิก เป็นเหตุให้เกิดข้ึน                
 ลักษณะ หน้าที่ อาการที่ปรากฏ และถ่ินที่เกิดของจิต ที่ได้อธิบายไว้ในอรรถกถาพระอภิธรรม
ปิฎก มีดังนี ้
 “วิญญาณมีการรู้อารมณ์เป็นลักษณะ มีการเป็นประธานเป็นกิจ มีการเกิดสืบต่อเป็นปัจจุปัฏ
ฐาน มีสังขารเป็นปทัฏฐาน หรือมีวัตถุและอารมณ์เป็นปทัฏฐาน” (อภิ. วิ. อ. (ไทย) 77/453) 
 อนุฎีกามณิสารมัญชุสา ว่า “จินฺต ธาตุ เป็นไปในอรรถว่า คิดก็ความคิดนั้น มี อย่าง คือ อุหน
จินฺตา (คิดด้วยอ านาจความตริตรอง)  วิชานนจินฺตา  (คิดด้วยอ านาจความรู้แจ้ง)  ปชานนจินฺ ตา (คิด



                        วารสาร มจร เลย ปริทัศน์ journal of mcu loei review 
ปีที่ 2 ฉบับท่ี 2 เดือน  พฤษภาคม – สิงหาคม  2564 Vol. 2 NO. 2 May – August 2021   

 

80 

ด้วยอ านาจความทราบชัด)  ในความคิด อย่างนั้น ได้แก่ วิตก วิชานนจินฺตา ได้แก่ วิญญาณ ปชานนจินฺ
ตา ได้แก่ ปัญญา แต่ในบทว่า จินฺเตติ นี้ ได้เฉพาะ  วิชานนจินฺตา เพราะความที่จิตเป็นธรรมชาติรู้แจ้ง 
(ซึ่งอารมณ์) เพราะเหตุนั้น   พระฎีกาจารย์ เมื่อจะแสดง จิตฺต ศัพท์นั้น จึงกล่าวว่า อธิบายว่า  ย่อมรู้
แจ้งซึ่งอารมณ์ อีกอย่างหนึ่ง ศัพท์ว่าวิชานาติ นี้ เป็นศัพท์อธิบายบทว่า จินฺเตติ นี้ อีกประการหนึ่ง 
กิริยา คือ ความรู้แจ้งในบทว่าวิชานาตินี้ (คณะกรรมการแผนกต ารา มหามกุฏราชวิทยาลัย ในพระบรม
ราชูปถัมภ์, 2549 : 99) 
 
4. หน้าที่ของจิต (หรือวิญญาณกิจ) 
 
 สามารถสรุปโดยย่อได้เป็น 14 ประการ ปฏิสนธิ (หน้าที่สืบต่อภพใหม่) ภวังค (หน้าที่เป็นองค์
ของภพ) อาวัชชนะ (หน้าที่ค านึงอารมณ์ใหม่) ทัสสนะ (หน้าที่เห็นรูป) สวนะ (หน้าที่ได้ยินเสียง) ฆายนะ 
(หน้าที่รู้กลิ่น) สายนะ (หน้าที่ลิ้มรส) ผุสนะ (หน้าที่ถูกต้องโผฏฐัพพะ) สัมปฏิจฉนะ (หน้าที่รับอารมณ์) 
สันตีรณะ     (หน้าที่พิจารณาอารมณ์) โวฏฐัพพนะ (หน้าที่ตัดสินอารมณ์)  ชวนะ (หน้าที่แล่นเสพ
อารมณ์) ตทาลัมพนะ  (หน้าที่รับอารมณ์ต่อ 
 จากชวนะก่อนตกภวังค์) และจุติ  (หน้าที่เคลื่อนจากภพปัจจุบัน)  
 จากทีก่ล่าว  ความหมาย ประเภท ลักษณะ และหน้าที่ของจิตที่กล่าวในข้างต้น สรุปได้ว่า จิต 
หมายถึง ธาตุรู้หรือธาตุคิด แบ่งเป็น 2 ประเภทหลัก มีลักษณะธรรมชาติ และหน้าที่ต่างกัน ซึ่งความ
แตกต่าง เกิดจากการเปลี่ยนแปลงไปตามสิ่งที่เข้ามาเจือปนต่าง ๆ ที่เรียกว่า เจตสิก 
 
5. อ านาจของจิต 
 
 จิตมีอ านาจพิเศษ 6 ประการ  ได้แก่  
 1) มีอ านาจในการกระท า คือ การท างานของอวัยวะต่าง  ๆ ในร่างกาย การพูด การ
เคลื่อนไหว การกระท าต่าง ๆ ตลอดจนการคิดล้วนเกิดข้ึนด้วยจิตทั้งสิ้น สรรพสิ่ง เช่น รถ เรือ เครื่องบิน 
ยานอวกาศ อุปกรณ์สื่อสาร เครื่องคอมพิวเตอร์อุปกรณ์อ านวยความสะดวกและเทคโนโลยีต่าง ๆ เกิด
จากจิตเป็นผู้คิดค้นขึ้นมาท้ังสิ้น 
 2) มีอ านาจด้วยตนเอง คือ จิตสามารถท าบุญ ท าบาป ท าสมาธิถึงขั้นได้ฌาน สามารถท าลาย
กิเลสที่เป็นเหตุให้มีการเวียนว่ายตายเกิดได้ 
 3) มีอ านาจด้วยตนเอง คือ จิตสามารถท าบุญ ท าบาป ท าสมาธิถึงขั้นได้ฌาน สามารถท าลาย
กิเลสที่เป็นเหตุให้มีการเวียนว่ายตายเกิดได้ 
 4) มีอ านาจในการรักษาผลของกรรม คือ ผลของกรรมทั้งหลายทั้งดีและชั่ว ที่ได้กระท าลงไป
แล้ว แม้จะนานเท่าใด ย่อมติดตามให้ผลตลอดไป แม้จิตจะเกิดดับอยู่ตลอดเวลาก็ตาม แต่บาปบุญ ที่ท า
ไว้ และอนุสัยกิเลสที่นอนเนื่องอยู่ในขันธสันดานจะไม่สูญหายไป เพราะจิตดวงใหม่มีเหตุและปัจจัยมา
จากจิตดวงเดิม และจิตดวงใหม่ที่เกิดขึ้น ก็จะเป็นเหตุและปัจจัยให้แก่จิตดวงต่อ ๆ  ไปเพื่อสืบต่อผลของ
บาป บุญ และกิเลสที่สั่งสมไว้ไป จนกว่าจะสิ้นกิเลส 
 5) มีอ านาจในการสั่งสมสันดานของตนเอง คือ การกระท าใด ๆ หากกระท าอยู่บ่อย ๆ ก็จะ
ฝังในจิตติดเป็นนิสัยสันดาน และคิดจะท าเช่นนั้นเรื่อยไป 



                        วารสาร มจร เลย ปริทัศน์ journal of mcu loei review 
ปีที่ 2 ฉบับท่ี 2 เดือน  พฤษภาคม – สิงหาคม  2564 Vol. 2 NO. 2 May – August 2021   

 

81 

 6) มีอ านาจในการรับอารมณ์ต่าง ๆ คือ จิตสามารถรับรู้รูป เสียง กลิ่น รส สัมผัส และการนึก
คิดต่างๆ  ที่ปรากฏทางตา หู จมูก ลิ้น กายและใจ ไม่ว่าจะเป็นอารมณ์ที่ผ่านมาแล้ว อารมณ์ที่ยังไม่
เกิดข้ึน หรืออารมณ์ท่ีเป็นปัจจุบันได้ทั้งสิ้น 
 สรุปได้ว่า พุทธจิตวิทยาในพระอภิธรรมปิฎก ท าให้ทราบว่า จิตเป็นธรรมชาติที่รับรู้อารมณ์ 
ไม่สามารถมองเห็น สัมผัสด้วยกาย ไม่มีรูปร่าง แต่เป็นสิ่งที่มีอยู่จริง และ จิตเป็นสังขตธรรม คือ เป็น
ธรรมชาติที่ถูกปรุงแต่งโดยอ านาจแห่งปัจจัย มีอารมณ์ปัจจัย อนันตรปัจจัย เป็นต้น จิตจึงมีภาวะที่เป็น
สามัญลักษณะ หรือ ไตรลักษณ์ ต้องอาศัยเหตุ และปัจจัยต่าง ๆ เกิดขึ้น ตั้งอยู่แล้วก็ดับไปชั่วลัดนิ้วมือ
เดียว จึงมีอาการเกิด-ดับ สืบต่อเนื่องกันเป็นสาย มีการรับรู้อารมณ์ตามทวารต่าง ๆ  ได้แก่  เห็น ได้ยิน  
ได้กลิ่น รู้รส รู้สึกสัมผัสถูกต้องทางกายและรู้คิดนึก จดจ าปรุงแต่ง สั่งสม และน าไปเกิดในภพ จิตที่เกิด
แต่ละครั้งหรือขณะ จะรับอารมณ์ได้เพียงอย่างเดียว แต่เพราะจิตเกิด และดับสลับกันเร็วมาก จึงท าให้
เราแยกไม่ออก สถานที่เกิดของจิตมี 6 แห่ง ตามอวัยวะที่ใช้ในการรับรู้อารมณ์ต่าง ๆ  ดังนั้น จิตและ
วิญญาณ จึงใช้แทนกันได้ หมายความถึงสิ่งเดียวกัน คือ สิ่งที่ท าหน้าที่รับรู้อารมณ์ต่าง  ๆ ที่ผ่านเข้ามา
ทางอวัยวะคือ ตา หู จมูก ลิ้น ประสาทกายและใจ  ทั้งนี้จิตจะเปลี่ยนแปลงไปตามสิ่งที่เข้ามาเจือปน
ต่างๆ เรียกว่าเจตสิก ซึ่งมีความเกี่ยว เนื่องกัน เจตสิกจะเกิดขึ้นไม่ได้ ถ้าไม่มีจิต แต่จิตยังคงอยู่ได้ ถึงแม้
จะไม่มีเจตสิกมาประกอบ ซึ่งได้มีการกล่าวถึงเจตสิกในข้างต้นไว้ว่า เกิดพร้อมกับจิต ดับพร้อมกับจิต มี
อารมณ์เดียวกับจิต อาศัยวัตถุเดียวกับจิตการเกิดและดับของจิตจึงเป็นสิ่งที่ยากที่จะรู้เท่าทันได้ ต้อง
อาศัยการฝึกสติจนช านาญ 
 
6. คุณค่าของพุทธจิตวิทยาในพระอภิธรรมปิฎกที่มีต่อตนเอง 
 
 1.  การศึกษาเรื่องจิตในพระอภิธรรม ท าให้รู้ตามหลักแห่งพุทธธรรม คือ แก่นแท้ของพุทธ
ศาสนา ได้แก่ อริยสัจสี่ ซึ่งเน้นการใช้สติปัญญาในการแก้ทุกข์และปัญหา ตั้งแต่ขั้นต่ าจนถึงขั้นสูงสุด 
การดูแลรักษา แก้ไข คุ้มครองรักษาจิตใจหรือฝึกอบรมจิตใจ เป็นหน้าที่ของจิตใจที่จะต้ องบริหารอยู่
ตลอดไป ทั้งเม่ือบริหารจิตใจของตนให้ดีได้ก่อนแล้ว ก็อาจบริหารคนอื่นหรือกิจการทั้งปวงให้ดีด้วย     
 2. การศึกษาเรื่องจิตในพระอภิธรรม ท าให้ทราบถึงธรรมชาติการท างานของกายและใจ ซึ่ง
เป็นธรรมชาติที่มีอยู่ในตัวเราและสัตว์ทั้งหลาย ท าให้เกิดความรู้ความเข้าใจเกี่ยวกับเรื่องจิต (วิญญาณ) 
และเจตสิก เรื่องอ านาจจิต เรื่องวิถีจิต เรื่องกรรมและการส่งผลของกรรม เรื่องการเวี ยนว่ายตายเกิด 
เรื่องสัตว์ในภพภูมิต่างๆ และกลไกการท างานของกิเลส ท าให้รู้ว่าชีวิตของเราในชาติปัจจุบันนี้ มาจาก
ไหน และมาได้อย่างไร มีอะไรเป็นเหตุมีอะไรเป็นปัจจัย เมื่อได้ค าตอบชัดเจนดีแล้ว ก็จะรู้ว่าตายแล้วไป
ไหน และไปได้อย่างไร อะไรเป็นตัวเชื่อมโยงระหว่างชาตินี้กับชาติหน้า ท าให้หมดความสงสัยแล้วเกิด
อีกหรือไม่ นรก สวรรค์ มีจริงไหม ท าให้มีความเข้าใจเรื่องกรรม และการส่งผลของกรรม (วิบาก) อย่าง
ละเอียด   
 3. การศึกษาเรื่องจิตในพระอภิธรรมเป็นปรมัตถธรรมคือ สภาวธรรมอันจริงแท้ตามธรรมชาติ
ท าให้เห็นว่าทุกสิ่งไม่ใช่ตัวตน ไม่ใช่สัตว์ ไม่ใช่บุคคล คงมีแต่สภาวธรรมคือ จิต เจตสิก รูป ที่วนเวียนอยู่
ในความเกิด แก่ เจ็บ ตาย โดยอาศัยเหตุอาศัยปัจจัยอุดหนุนซึ่งกันและกัน เกิดขึ้นแล้วก็ดับไป  โดยไม่
รู้จักจบจักสิ้น แม้ใครจะรู้หรือไม่รู้ก็ตาม สภาธรรมทั้ง 3 นี้ก็ท างานอยู่เช่นนี้ สภาวธรรมหรือธรรมชาติ



                        วารสาร มจร เลย ปริทัศน์ journal of mcu loei review 
ปีที่ 2 ฉบับท่ี 2 เดือน  พฤษภาคม – สิงหาคม  2564 Vol. 2 NO. 2 May – August 2021   

 

82 

เหล่านี้ มิใช่เกิดข้ึนจากพระผู้เป็นเจ้า พระพรหมพระอินทร์หรือสิ่งศักดิ์สิทธิ์ใด ๆ เป็นผู้บันดาลหรือเป็น
ผู้สร้าง แต่สภาวธรรมเหล่านี้เป็นผลอันเกิดมาจากเหตุ คือ กิเลสตัณหานั่นเองที่เป็นผู้สร้าง 
 4. การศึกษาเรื่องจิตในพระอภิธรรม ท าให้เข้าใจค าสอนที่มีคุณค่าสูงสุดในพระพุทธศาสนา 
คือ การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานตามแนวทางมหาสติปัฎฐาน 4 เพ่ือให้เห็นว่า จิต เจตสิก และรูปธรรม 
มีสภาพไม่เที่ยง ทนอยู่ไม่ได้ ไม่ใช่ตัวตน บังคับบัญชาไม่ได้ มีการเกิดดับ เกิดดับตลอด หาแก่นสาร 
ตัวตน เจ้าของไม่ได้ น าไปสู่ การประหาณกิเลสและเข้าถึงพระนิพพานได้ในที่สุด ส่วนการท าทาน รักษา
ศีลและการท าสมาธิ เป็นเหตุให้ต้องเกิดมารับผลของกุศลเหล่านั้นอีก เรียกว่า “วัฏฏคามินีกุศล” เพราะ
กุศลชนิดนี้ยังไม่ท าให้พ้นไปจากการเวียนว่ายตายเกิด   
 5. การศึกษาเรื่องจิตในพระอภิธรรม จะท าให้เข้าใจเรื่องอารมณ์ของวิปัสสนา ซึ่งต้องใช้
นามธรรม (จิต + เจตสิก) และรูปปรมัตถ์เป็นอารมณ์ เมื่อก าหนดรู้อารมณ์ในการปฏิบัติวิปัสสนา
กรรมฐานได้ถูกต้อง  การปฏิบัติก็ย่อมได้ผลตามท่ีต้องการ                      
 6. การศึกษาเรื่องจิตในพระอภิธรรม ท าให้เข้าใจสภาวธรรมอันเป็นจุดมุ่งหมายสูงสุดในพระ
พุทธ ศาสนาคือ พระนิพพาน ซึ่งเป็นธรรมชาติที่ปราศจากกิเลสตัณหา เป็นธรรมชาติที่ดับทุกข์โดย
สิ้นเชิงและเป็นธรรมชาติที่พ้นจาก จิต เจตสิก รูป พระนิพพาน หมายถึง ความหลุดพ้นจากกิเลสตัณหา 
ผู้ที่ปราศจากกิเลสตัณหาแล้วนั้น เมื่อหมดอายุขัยก็จะไม่มีการสืบต่อของ จิต + เจตสิก และรูปอีกต่อไป  
ไม่มีการสืบต่อภพชาติ หยุดการเวียนว่ายตายเกิด พ้นจากทุกข์ท้ังปวงโดยสิ้นเชิง   
 7. การศึกษาเรื่องจิตในพระอภิธรรม ท าให้เข้าถึงแก่นของพระพุทธศาสนาเพราะการเข้าถึง
ค าสอนในพระอภิธรรมเท่ากับเข้าถึงพระปัญญาคุณของพระพุทธองค์อย่างแท้จริง เนื่องจากพระ
อภิธรรมเกิดจากพระสัพพัญญุตญาณ ท าให้สามารถยกระดับจิตเข้าสู่มรรคผลได้ หรืออย่างน้อยก็เป็น
วิสัยปัจจัยต่อไป  
 
7. คุณค่าพุทธจิตวิทยาในพระอภิธรรมปิฎกที่มีต่อสังคม 
 
 7.1 คุณค่าต่อสังคมระดับชุมชน การศึกษาเรื่องจิตในพระอภิธรรม ท าให้จิตใจของ
พุทธศาสนิกชนที่ประกอบด้วยความศรัทธา เกิดความรู้ความเข้าใจที่ถูกต้อง เรียกว่า สัมมาทิฏฐิ น้อม
น าไปสู่การปฏิบัติ ท าให้ปราศจากการเบียดเบียนกัน เพราะแจ้งชัดในบาป บุญ คุณ โทษ ประโยชน์  
มิใช่ประโยชน์ ตั้งอยู่ในระเบียบวินัยก่อให้ เกิดสันติภาพต่อกัน มีคุณภาพชีวิตที่ดีเอ้ือเฟ้ือ เกื้อกูลกัน 
เพราะเป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์  
 7.2 คุณค่าต่อสังคมระดับประเทศชาติ การศึกษาเรื่องจิตในพระอภิธรรม ท าให้คนสามารถ
ฝึกฝนพัฒนาตนเองให้เป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ทั้งร่างกายและจิตใจ รู้สภาวธรรมตามความเป็นจริง ท าลาย
ความเห็นแก่ตัว มีเมตตา กรุณา สงเคราะห์ จึงช่วยเหลือชุมชน สังคมให้ประเทศชาติ มีการพัฒนาไป
ในทางที่ดี ก่อให้เกิดความอบอุ่น สามัคคี มีความสงบสุขปราศจากความขัดแย้ง ยังความเจริญให้แก่
ประเทศชาติ 
 7.3 คุณค่าต่อสังคมระดับโลก การศึกษาเรื่องจิตในพระอภิธรรม มีบทบาทต่อสังคมในระดับ
โลกเพราะการฝึกฝนอบรมพัฒนาจิตจนเป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ เกิดเมตตาและมีเจตจ านงที่จะมีส่วนร่วม
สร้างสรรค์และพัฒนาสังคมโดยมีปัญญาความรู้จริงว่า สิ่งทั้งหลายที่สัมพันธ์เป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน ไม่มี



                        วารสาร มจร เลย ปริทัศน์ journal of mcu loei review 
ปีที่ 2 ฉบับท่ี 2 เดือน  พฤษภาคม – สิงหาคม  2564 Vol. 2 NO. 2 May – August 2021   

 

83 

พรมแดน ไม่จ ากัดแบ่งพวก ไม่มีตัวตน เราเขา อันเป็นความจริงสากล ท าให้มนุษย์สร้างชุมชนที่เชื่อมต่อ
เข้ามารวมกันได้และเป็นสังคมแห่งโลกท่ีมีสันติภาพอย่างแท้จริง  
 
8. เปรียบเทียบหลักจิตวิทยาสากลกับหลักพุทธจิตวิทยาในพระอภิธรรมปิฎก 
 
 หลักของจิตวิทยาสากล ได้กล่าว่า การท างานตามหน้าที่ของจิต (Functionalism) : 
William James : บิดากลุ่มชีวจิตวิทยาและเชิงรู้คิดสนใจศึกษาการท างานตามหน้าที่ของจิต โดยการ
ท างานของจิตเป็นภาวะที่ไม่หยุดอยู่กับที่ และมีการปรับตัวกับสิ่งแวดล้อม นอกจากนี้ยังเชื่อว่ากระบวน
ทางจิตไม่สามารถแยกออกจากการท างานของสมอง การรับรู้ของจิต (Gestalt  Approach) : Max 
Wertheimer, Wolfgang Kohler, Kurt Koffka  แนวคิดนี้สนใจว่ามนุษย์รับรู้อะไรมากกว่าความเป็น
จริงของสิ่งที่เขารับรู้คืออะไร ภาวะที่เหมือนไฟฟ้าเคลื่อนไหวได้ เรียกว่า Phi phenomenon  และ
พฤติกรรมนิยม (Behavioral  Approach) : John B. Watson เป็นการศึกษาพฤติกรรมที่สังเกตเห็นได้
ชัดเจน วิธีการศึกษา Objective Study ขยายแนวคิดจนเป็น Behavioral Approach สมัยใหม่ 
(สุรวัฒน์ เสรีวิวัฒนา, 2555 : 48) 
 8.1 พื้นฐานทางชีววิทยากับพฤติกรรม พฤติกรรมสามารถแบ่งเป็น 2 แบบ คือ Special 
pattern เป็นพฤติกรรมที่เกิดจากการท างานของร่างกายหลายส่วนร่วมกัน เช่น นิ้วเวลาถือของ
Temporal pattern เป็นพฤติกรรมที่เกิดจากการท างานของร่างกายต่อเนื่องกัน เช่น มือยื่นไปหยิบพร้อมตาที่มอง  
 8.1.1 พฤติกรรมการปรับตัว เป็นการตอบสนองความต้องการของมนุษย์ โดยแบ่งความ
ต้องการเป็น 2 รูปแบบ คือ อวัยวะที่ใช้ในการปรับตัวแบ่งตามหน้าที่เป็น 2 กลุ่ม Organs of 
Maintenance : มีหน้าที่คอยรักษาสุขภาพ และการเจริญเติบโต เช่น หัวใจ หลอดเลือด ปอด ตับ 
Organs of Adjustment : มีหน้าที่เอาชนะอุปสรรคจากสภาพแวดล้อม เช่น กล้ามเนื้อ โครงกระดูก   
 8.1.2 การท างานของระบบประสาทกับพฤติกรรม Sensory-Motor Arc : เกิดปฏิกิริยา
ต่อเนื่องเป็นลูกโซ่ ประกอบด้วย 5 ส่วน คือ Receptors : อวัยวะรับความรู้สึก ซึ่งท าหน้าที่รับ
ความรู้สึกจากสิ่งแวดล้อมภายนอก (Exteroceptor) Connector : ศูนย์ประมวลข่าว เป็นหน่วยที่อยู่
ระหว่างอวัยวะรับความรู้สึก และอวัยวะที่ใช้ตอบสนอง ได้แก่ ระบบประสาท เส้นประสาทรับความรู้สึก 
เส้นประสาทสั่งงาน Effectors : อวัยวะที่ใช้ในการตอบสนอง ได้แก่ กล้ามเนื้อ Neuron/Nerve cell : 
เซลล์ประสาท ประกอบด้วย cell body และ Never fiber กระแสประสาท  กระแสประสาทไม่ใช่
กระแสไฟฟ้า แต่เป็นปฏิกิริยาเคมี  รอยต่อระหว่างเส้นประสาท  
 การท างานของระบบประสาท แบ่งตามหน้าที่ ได้ 2 กลุ่ม คือ 
 1) ระบบประสาทส่วนกลาง (Central Nervous System) ได้แก่ Brain และ Spinal Cord 
 2) ระบบประสาทอิสระ (Autonomic Nervous System) คือ Sympathetic ท างาน
ตอบสนองกรณีฉุกเฉิน และ Parasympathetic จะท างานในภาวะสงบ ไขสันหลัง : ประกอบด้วย เซลล์
ประสาทจ านวนมาก มีลักษณะเป็นแท่งยาวอยู่ในกระดูกสันหลังมีหน้าที่ 2 อย่าง คือ เป็นศูนย์กลางของ
ปฏิกิริยารีเฟล็กซ์ (Reflex action) ซึ่งเป็นการตอบสนองที่ไม่อยู่ภายใต้ค าสั่งของสมองเป็นทางผ่านของ
กระแสประสาทขึ้น และลงจากสมองระบบการกระจายของไขสันหลังกระแสประสาทจากเส้นประสาท
รับความรู้สึกเพียงเส้นเดียวสามารถกระจายไปยังกล้ามเนื้อต่างๆ ได้เป็นผลให้เกิดการตอบสนองอย่าง
มากมาย เรียกว่า Divergence 



                        วารสาร มจร เลย ปริทัศน์ journal of mcu loei review 
ปีที่ 2 ฉบับท่ี 2 เดือน  พฤษภาคม – สิงหาคม  2564 Vol. 2 NO. 2 May – August 2021   

 

84 

 ถ้ากระแสประสาทจากเส้นประสาทรับความรู้สึกหลายๆ เส้น สามารถรวมกันตอบสนองเป็น
อย่างเดียวเรียกว่า Convergence สมอง (Brain) สามารถแบ่งเป็น 3 ส่วน ได้แก่ (เติมศักดิ์ คทวนิช, 
2556 : 12) 
 1) สมองส่วนหลัง (Hind Brain) Reticular formation : มีหน้าที่ควบคุมการตื่น กรอง
ข่าว และตั้งสมาธิได้ Pons : มีหน้าที่ควบคุมกล้ามเนื้อ เช่น แสดงสีหน้า และทักษะการใช้นิ้วมือ 
Medulla : ควบคุมการหายใจ การกลืน อาเจียน การเต้นของหัวใจ การหด-ขยายตัวหลอดเลือด 
Cerebellum : สมองเล็ก ประสานงานเกี่ยวกับการเคลื่อนไหว การทรงตัว และงานละเอียด  
 2) สมองส่วนกลาง (Midbrain) : เชื่อมไขสันหลังกับสมองส่วนหน้า ประสานงานเกี่ยวกับ
การมองเห็น การเคลื่อนไหวของลูกตา  
 3) สมองส่วนหน้า (Forebrain) Thalamus : ควบคุมและประสานงานเกี่ยวกับอารมณ์ 
Hypothalamus : เป็นศูนย์กลางปรับอุณหภูมิของร่างกาย ความอยากอาหาร กระหายน้ า ความดัน
โลหิต การหลับ พฤติกรรมทางอารมณ์ และควบคุมการท างานของต่อมไร้ท่อ Cerebrum : สมองใหญ่ 
ควบคุมพฤติกรรมการเรียนรู้ ความฉลาด ความจ า การรับรู้ความรู้สึกเปลือกสมอง : มีร่องลึก 2 ร่อง คือ 
Central fissure อยู่ด้านบน ส่วน Lateral fissure อยู่ด้านข้างท าให้แบ่งเปลือกสมองออกเป็นส่วนๆ 
ดังนี้  Frontal lobe : ช่วยควบคุมการมีเหตุผล วางแผน อารมณ์ การพูด Parietal lobe : แปล
สัญญาณความรู้สึก และประมวลข่าว  Occipital lobe : การมองเห็น  Temporal lobe : การได้ยิน 
ควบคุมการเรียนรู้ ความจ า ภาษา อารมณ์  หน้าที่และต าแหน่งบนเปลือกสมอง Somatosensory 
cortex : บริเวณรับความรู้สึก Motor cortex :  การเคลื่อนไหว Visual cortex  : การมองเห็น 
Auditory cortex : การได้ยิน การจ าแนกเสียง Speech cortex : การพูด Association 
cortex : การเรียนรู้ การจ า การคิด มีเหตุผล บุคลิกภาพ พฤติกรรมผิดปกติเนื่องจากสมองความ
ผิดปกติทางร่างกาย Alzheimer’s Disease : สมองเสื่อม เนื่องจากเซลล์ประสาทส่วนที่ท าหน้าที่คิด
และจ าสูญเสียไป Parkinson’s Disease : อาการสั่นของกล้ามเนื้อ เนื่องจากกลุ่มเซลล์บริเวณก้าน
สมองและ Reticular formation ถูกท าลาย ความผิดปกติทางจิตใจ เช่น Schizophrenia ระบบต่อม
ไม่มีท่อ (Endocrine System) มี 7 ต่อม คือ ต่อมใต้สมอง (The Pituitary Gland) : Growth 
Hormone ต่อมธัยรอยด์ (The Thyroid Gland) : Thyroxin Hormone ควบคุมอัตราการเกิดเมตาโบ
ลิซึม ความฉลาด ต่อมเหนือไต(The Adrenal Gland) : ควบคุมการหลั่งฮอร์โมน คือ Adrenaline 
และ Noradrenaline ต่อมเพศ (The Gonads) : สร้างฮอร์โมนเพศไปควบคุมการเจริญเติบโต/
พฤติกรรม และผลิตเซลล์สืบพันธุ์ ต่อมพาราธัยรอยด์ (Parathyroid Gland) : ควบคุมเมตาโบลิซึมของ
แคลเซียม และฟอสฟอรัส ตับอ่อน (Pancreas) : ผลิตน้ าย่อย อินซูลิน กลูคากอน ต่อมไพเนียล 
(Pineal Gland) : ท าหน้าที่ควบคุมจังหวะการหลับ/ตื่น อารมณ์ และระบบสืบพันธุ์ 
 8.1.3 พฤติกรรม = กรรมพันธุ์ + สภาพแวดล้อม + เวลา พฤติกรรมผิดปกติอันเนื่องจาก
กรรมพันธุ์ จ านวนโครโมโซมเพศผิดไป Klinefelter’s Syndrome : 44XXY (47) โครโมโซมเพศเกินมา 
1 แท่ง โดยอวัยวะภายนอกเป็นเพศชาย เต้านมโต การท างานของต่อมภายในเป็นเพศหญิง เป็นหมัน  
Turner’s Syndrome : 44XO (45) โครโมโซมเพศหายไป 1 แท่ง เป็นเพศหญิง เตี้ย คอสั้นและเป็นปีก 
เต้านมเล็ก ไม่มีประจ าเดือน และเป็นหมัน Triple-X Syndrome : 44XXX (47) โครโมโซม X เกินมา  
1 แท่ง ลักษณะเหมือนหญิงปกติ แต่การท างานของเพศผิดปกติ รังไข่ไม่เจริญ เป็นหมัน ปัญญาอ่อน  
Jacob’s Syndrome : 44XYY (47) / Double Y Syndrome ลักษณะผู้ชาย สูงใหญ่ โมโหร้าย 



                        วารสาร มจร เลย ปริทัศน์ journal of mcu loei review 
ปีที่ 2 ฉบับท่ี 2 เดือน  พฤษภาคม – สิงหาคม  2564 Vol. 2 NO. 2 May – August 2021   

 

85 

รุนแรง เป็นภัยต่อสังคม จ านวนโครโมโซมร่างกายผิดไป Down’s Syndrome : โครโมโซมแท่งที่ 21 
เกินมา 1 แท่ง ท าให้ปัญญาอ่อน สมองเล็ก หน้าแบน Edward’s Syndrome : โครโมโซมแท่งที่ 18 
เกินมา 1 แท่ง น้ าหนักตัวต่ า ศีรษะเล็ก หน้าใหญ่ การผิดปกติของยีน Phenylketonuria : ปัญญาอ่อน 
ระดับสติปัญญาต่ า เนื่องจากเอนไซน์ Phenylanine hydroxylase ขาดหายไป Tay-Sachs Disease : 
เนื่องจากขาดเอนไซน์ที่จะท าให้สารเคมีชื่อ GM2 ganglioside แตกตัว ท าลายเซลล์ประสาท ท าให้เด็ก
มักตายก่อนอายุ  5 ขวบ ลักษณะกรรมพันธุ์ติดเพศ Red-Green Color Blind : ตาบอดสีเขียวแดง 
Hemophilia : มีแผลแล้วเลือดไหลไม่หยุดHypertrichosis of the ears : ขนใบหูยาว 
 8.1.4 สภาพแวดล้อมกับพฤติกรรม โภชนาการของแม่ (maternal nutrition) สุขภาพของ
แม่ (maternal health) ต่อมไร้ท่อท างานผิดปกติ การเกิดโรคหัดเยอรมัน : ท าให้หูหนวก ตาบอด 
ซิฟิลิส : เด็กปากแหว่ง เพดานโหว่ โรคเรื้อรัง  : เด็กขาดสารอาหาร วัณโรค เบาหวาน สารเคมีที่แม่
ได้รับ ยาควินิน : เด็กหูหนวก เพราะไปมีผลต่อหูชั้นใน ยาทาลิโดไมล์ : เด็กแขนขากุด มือเท้าไม่เป็ น
รูปร่างรังสี (Radiation) : หัวเล็ก ตัวสั้น กระดูกเชื่อมติดเป็นแผ่นเดียว อารมณ์ของแม่ (maternal 
emotion) 
 8.2 การเจริญเติบโต พัฒนาการ และวุฒิภาวะ ระดับพัฒนาการ = กรรมพันธุ์  x 
สภาพแวดล้อม  x เวลา วุฒิภาวะ : กระบวนการที่ท าให้ส่วนต่างๆ ของอินทรีย์พัฒนาเต็มที่ 
 8.2.1 พัฒนาการของอวัยวะ แบ่งระยะของไข่ที่รับการผสมเป็น ระยะที่ 1 Period of 
Ovum : ปฏิสนธิ- 2 สัปดาห์แรก และเซลล์ต่างๆ ที่เกิดขึ้นมีลักษณะเหมือนตัวมันเอง  ระยะที่ 2 
Period of the Embryo : ระยะ 2 สัปดาห์ – เดือนที่ 2 โดยเซลล์แบ่งเป็น 3 ชั้น ใน 6 สัปดาห์ คือ 
เนื้อเยื่อชั้นใน (Endoderm) เช่น เยื่อบุกระเพาะอาหาร ตับ ปอด ต่อมธัยรอยด์ เนื้อเยื่อชั้นกลาง 
(Mesoderm) เช่น กล้ามเนื้อ กระดูกฟัน เลือด ไตเนื้อเยื่อชั้นนอก (Ectoderm) เช่น ขนและเล็บ ต่อม
เหงื่อ สมอง ไขสันหลัง เลนส์ตา ระยะที่ 3 Period of Fetus : เดือนที่ 2 – เดือนที่  7  
 8.2.2 พัฒนาการของระบบประสาท อวัยวะที่พัฒนาช้าที่สุด คือ ระบบประสาทและต่อม
เอ็นโดไครน์ (endocrine) เปลือกสมองส่วนหน้า (cerebral cortex) ที่จ าเป็นส าหรับการเรียนรู้เป็น
ส่วนที่เจริญช้า 
 8.2.3 วุฒิภาวะของพฤติกรรม (Maturation of Behavior) : นักจิตวิทยาท าการทดลอง
เพ่ือดูบทบาทของวุฒิ ภาวะที่มีต่อพฤติกรรม ซึ่งแยกศึกษาดังนี้ คือ จ ากัดการฝึกฝนเพ่ือให้โอกาสเรียนรู้
น้อยที่สุด ให้การฝึกฝนเพ่ือให้โอกาสเรียนรู้มากที่สุด เปรียบเทียบสัตว์ต่างชนิดกัน ( species) ซึ่งมี
ระยะเวลาของวุฒิภาวะแตกต่างกัน  
 8.2.4 วุฒิภาวะกับการเรียนรู้ (Maturation and Learning) พฤติกรรมบางอย่างเกิดขึ้น
โดยไม่ได้รับการฝึกฝน หรือฝึกฝนเล็กน้อย เมื่อพัฒนายังไม่ถึงวุฒิภาวะ การฝึกฝนก็ไม่เกิดผล หรือให้ผล
เล็กน้อยความแตกต่างในเรื่องกรรมพันธุ์จะเป็นขีดจ ากัดของวุฒิภาวะ 
 8.2.5 พัฒนาการของอวัยวะรับความรู้สึก และการเคลื่อนไหว ความรู้สึกเกี่ยวกับการ
สัมผัส และอุณหภูมิจะพัฒนามาค่อนข้างดี เมื่อคลอดออกมา ความรู้สึกเจ็บปวดยังพัฒนาไม่ค่อยดี 
จนกว่าจะเป็นเวลา 2-3  สัปดาห์ต่อมาทางด้านการได้ยินและการเห็นภาพ เด็กรับรู้ความแตกต่างกับ
เสียงที่ให้ได้เมื่ออายุประมาณ 1-5 วัน 
 8.2.6 ล าดับพัฒนาการเคลื่อนไหว : การหยิบหรือจับสิ่งของ (Pretension) เมื่อมีของวาง
ตรงหน้า เด็กจะยื่นแขนปัดไปมา และอายุประมาณ 4 เดือน แขนจึงจะยื่นไปถึงวัตถุได้ 



                        วารสาร มจร เลย ปริทัศน์ journal of mcu loei review 
ปีที่ 2 ฉบับท่ี 2 เดือน  พฤษภาคม – สิงหาคม  2564 Vol. 2 NO. 2 May – August 2021   

 

86 

 8.2.7 พัฒนาการของการใช้ภาษา : การเปล่งเสียงในระยะแรกของการมีชีวิต ความเข้าใจ 
การแสดงท่าทาง และการใช้ค าปัจจัยในการพัฒนาการใช้ภาษา : สติปัญญา เพศ และสภาพแวดล้อม
ทางสังคมทฤษฎีการเรียนรู้ภาษา ทฤษฎีการเรียนรู้ภาษาเป็นสิ่งที่เรียนรู้ได้ ทฤษฎีการเรียนรู้ภาษาเป็น
สิ่งที่ได้รับการถ่ายทอดมา ทฤษฎีการเรียนรู้ภาษาท่ีเกิดจากการรู้คิด  
 8.3 การพัฒนาทางสติปัญญา : เพียเจท์ มี 5 ขั้น คือ Sensorimotor Operation (0-2 ปี) 
: ไม่สามารถแยกตัวเองออกจากสิ่งแวดล้อมได้ เริ่มคิด จินตนาการ Preconceptural Thought (2-4 
ปี) : วัตถุเริ่มมีความหมายแทนของอย่างอ่ืนได้ Intuitive Thought (4-7 ปี) : Egocentric มีการจัด
กลุ่มสิ่งของ Concrete Operation (7-11 ปี) : คิดเป็นรูปธรรม เข้าใจการเปลี่ยนแปลงได้ Formal 
Operation (11 ปีขึ้นไป) : คิดรวบยอด เหตุผล นามธรรม แรงจูงใจ มี 2 ได้แก่ ความต้องการทางกาย 
แรงขับความกระหาย แรงขับความหิว แรงขับทางเพศ และ ความต้องการทางจิต  ความอยากรู้อยาก
เห็น (Curiosity Motives) (Wayne Viney,1993 : 356) 
 ความต้องการของเมอร์เรย์ มี 28 ชนิด สัญชาตญาณ  ซิกมันด์ ฟรอยด์ วิเคราะห์จิตมนุษย์
เป็น  3 ส่วน คือ  Id  เป็นจิตใต้ส านึกอยู่ภายในอิทธิพลของสัญชาตญาณชีวิตและสัญชาตญาณความ
ตาย  
 Ego เป็นจิตส านึก เป็นจิตที่มีเหตุผล และมีขีดจ ากัดความสามารถในการตอบสนองของ Id 
 Super ego หรือ มโนธรรมประจ าใจ ซึ่งได้ถูกอบรมสั่งสอนมาจากสังคมท าในสิ่งที่ดี ที่
ถูกต้องในสังคม  
 Mc Clelland สรุปความต้องการทางจิต มี 3 อย่าง คือ  ความต้องการอ านาจ (Power 
Need ความต้องการเป็นที่ชอบพอ (Affiliation Need) ความต้องการความส าเร็จ (Achievement 
Need) ความต้องการตามล าดับขั้นของมาสโลว์ (Needs Hierarchy) ความต้องการด้านสรีระ 
(Physiological Needs) ความต้องการความมั่นคงปลอดภัย (Safety Needs) ความต้องการความรัก
หรือสังคม (Belongingness or Social Needs) ความต้องการความนิยมนับถือในตนเอง (Esteem 
Needs) ความต้องการพัฒนาศักยภาพของตน (Self-Actualization)  
 ทฤษฎีการเสริมแรง (Theory of Reinforcement) ของ สกินเนอร์ตัวเสริมแรง คือ สิ่งที่ท า
ให้พฤติกรรมหนึ่ง ๆ เกิดบ่อยครั้งมากขึ้นการเสริมแรง คือ การให้ตัวเสริมแรงต่อพฤติกรรมปรารถนา 
เมื่อกล่าวถึง แนวคิดของจิตวิทยาผ่านตัวตน (Transpersonal Psychology) นี้เป็นจิตวิทยาสาขาที่
ขยายออกไปจากแนวคิดจารีตที่มีอยู่เดิม ในระบบและกฎเกณฑ์ มาเพ่ิมเติมในมิติจิตวิญญาณ (spiritual 
dimension) ซึ่งเป็นเรื่องเกี่ยวกับคุณงามความดี เป็นความรู้สึกพิเศษ หรือมิติที่เป็นประสบการณ์ทาง
จิตที่อาจดูเหนือจริงต่างๆ ที่จิตวิทยาแนวจารีตปฏิเสธ เช่น ประสบการณ์ของหมอผี หรือคนทรงเจ้าซึ่ง
รอเจอร์ เวลส์ (Roger Walsh) นักวิชาการสหสาขา ที่เป็นทั้งจิตแพทย์ นักปรัชญา และนักมานุษยวิทยา 
เสนอว่าจิตวิทยาแนวคิดจารีตมีความจ ากัดทั้งในด้านของความเชื่อเชิงทฤษฎีและความจ ากัดในรูปแบบ
ของการวิจัย ท าให้ค าถามในการศึกษาทางจิตวิทยาจึงมุ่งไปที่วิธีการมากกว่าที่จะพิจารณาตรงที่ปัญหา
ทางจิตใจทั้งหลายที่เกิดขึ้นในมนุษย์ ทั้งนี้ ด้วยเหตุที่ความเชื่อและรูปแบบของจิตวิทยาเชิงจารีตนั้นมี
ลักษณะเป็นวัตถุวิสัย กฎและระเบียบของจิตวิทยาจึงเน้นภาวะเชิงประจักษ์ ซึ่งคือการวัดและการ
วิเคราะห์เชิงปริมาณ เช่น จ านวนตัวเลขที่นับได้ ต าแหน่งที่สามารถก าหนดได้ หรือการเคลื่อนที่ที่
ก าหนดอัตราความเร่งได้ แต่ในส่วนที่เป็นอัตวิสัย ที่เป็นอารมณ์ ความรู้ สึก และการหยั่งรู้ นั้น ตัวแปร
เหล่านี้ถูกมองว่าเป็นส่วนที่ไม่อาจพิสูจน์ให้เป็นจริงเชิงประจักษ์ (Roger Walsh, 1992 : 20-26) 



                        วารสาร มจร เลย ปริทัศน์ journal of mcu loei review 
ปีที่ 2 ฉบับท่ี 2 เดือน  พฤษภาคม – สิงหาคม  2564 Vol. 2 NO. 2 May – August 2021   

 

87 

 ในการบอกความแน่นอนผ่านการสังเกตจากภายนอกได้ชัดเจน อย่างไรก็ตาม ความสนใจที่
จะศึกษาปัญหาจิตใจมนุษย์เชิงอัตวิสัยนี้ ไม่ได้ถูกละทิ้งโดยสิ้นเชิง การเสนอการวิจัยในปัญหาทางจิต
ลักษณะอัตวิสัยต่างๆ นี้ วิลเลี่ยม เจมส์ เป็นบุคคลแรกที่เสนอให้ยอมรับประสบการณ์ที่ลี้ลับเหล่านี้ว่า 
น่าจะเป็นไปได้ในการศึกษา เพ่ือเรียนรู้กระบวนการทางจิตของผู้ที่มีความสามารถพิเศษนั้น ซึ่งเป็นมิติ
อ่ืน ที่นอกเหนือความสามารถของบุคคลทั่วไปจะรับรู้ได้ ในลักษณะประสบการณ์เชิงประจักษ์ที่คน
ทั่วไปสามารถรับรู้ได้อย่างเดียวกัน ค าว่าจิตวิทยาผ่านตัวตน (Transpersonal Psychology) มีราก
ศัพท์มาจากค าภาษาลาติน trans แปลว่าเหนือ หรือผ่าน (beyond, through) และ ค าว่า persona 
แปลว่า หน้ากาก(mask, façade) ซึ่งเมื่อแปลรวมความหมายแล้ว จิตวิทยาเหนือตนหมายความถึง การ
ข้ามพ้นหรือข้ามผ่านของอัตลักษณ์ของบุคคลหรือตัวตนของคนๆ นั้นออกไป ตัวตน ( self) เป็น
ความหมายเชิงสัญลักษณ์ และรวมทั้งในแง่ชีวภาพของร่างกาย ในหน้าตา รูปร่าง ลักษณะที่เป็นอยู่ของ
บุคคล และในแง่ของภาพลักษณ์ในจิตใจที่ถูกพัฒนาจากสิ่งแวดล้อมมาตั้งแต่เด็ก   (William Braud 
and Rosemarie Anderson, 1998 : 21) 
 8.4 กลุ่มจิตวิทยาผ่านตัวตน   
 ด้วยเหตุผลนี้เอง จิตวิทยาผ่านตัวตน ตั้งอยู่บนความเชื่อเบื้องต้นว่า ความเจริญงอกงามทาง
ร่างกายอารมณ์ สติปัญญา และจิตดีงามเชิงคุณธรรม มีความเกี่ยวข้องซึ่งกันและกัน และพยายามที่จะ
เพ่ิมการศึกษาในเรื่องความตระหนักในตนเอง (Awareness) หรือความมีความรู้สึกตัว หรือสติในการ
รับรู้ เพื่อศึกษาส่วนของจิตที่รู้สึกตัว ทั้งนี้เป็นการขยายประสบการณ์ของบุคคล เพ่ือที่จะน าให้รู้วิธีที่จะ
ผสมผสานความเป็นเนื้อเดียวกันกับประสบการณ์ต่างๆ ทุกสภาวะอย่างสมบูรณ์ตามความคิดของ
จิตวิทยาผ่านตัวตน เชื่อว่าการหยั่งรู้หรือการรับรู้ที่เกิดขึ้นเองในใจของบุคคล ( Intuition) จินตนาการ 
(imagination) ประสบการณ์ที่เกิดขึ้นในขณะมีสติในระดับต่างๆเช่น ขณะฝัน ขณะท าสมาธิ ขณะที่
ได้รับสารกระตุ้นต่างๆ เป็นประสบการณ์ของมนุษย์ และควรได้รับการศึกษาพิจารณา กลุ่มนี้ ได้
พยายามที่จะพัฒนาทุกองค์ประกอบของบุคคลทั้งร่างกาย อารมณ์ ความคิด การหยั่งรู้ พลังลึกลับที่
ซ่อนเร้นอยู่ในตัวบุคคล (ESP) และพลังจิต (psycho kinesis) เป็นต้น ซึ่งวิธีการที่จิตวิทยาผ่านตัวตนใช้
ศึกษา มักมีความหลากหลาย ได้แก่  
 8.4.1 การพัฒนาทางด้านร่างกาย ในรูปแบบของ การวิ่ง โยคะ การเต้นร าเชิงพิธีกรรม
ศาสนา และการนวด วัตถุประสงค์ของการออกก าลังกายเพ่ือท าให้คนมีสติในการรับรู้ร่างกายของตน 
และเพ่ือช่วยให้คลายเครียด 
 8.4.2 การพัฒนาทางด้านอารมณ์ (emotion) ใช้เทคนิคของจิตบ าบัด เช่น เทคนิคจิต
บ าบัดแบบเกสตัลท์ (Gestalt therapy) จิตสังเคราะห์ (Psycho synthesis) ของนักจิตวิทยาชาวอิตา
เลียนชื่ออัสสาจิโอลี (Assagioli) หรือ การแสดงออกทางดนตรี และ ศิลปะ ไม่ว่าจะเป็นภาพบทกวี  
 8.4.3 การพัฒนาทางด้านจิตหรือความคิด (mental development ) ในรูปแบบของ
สมาธิ การรับรู้การปฏิกิริยาสะท้อนกลับของร่างกาย (bio-feedback) การสวดมนต์ จนถึงการใช้
โหราศาสตร์ ด้วยเหตุผลนี้เอง ในทุก ประสบการณ์ที่เกิดขึ้นกับมนุษย์ ไม่ว่าจะดูลี้ลับ การเปลี่ยนแปลง
ระดับจิตใจ การเปลี่ยนแปลงตนเอง สมาธิ การตระหนักรู้ในตนเอง ล้วนแล้วแต่เป็นเรื่องที่ยอมรับได้
และสามารถน ามาศึกษาได้อย่างเป็นระบบ อีกทั้งยังมีการผสมผสานทฤษฎีทางศาสตร์อ่ืน  ๆ เช่น 
ศาสนา มานุษยวิทยา การแพทย์ สังคมศาสตร์ และปรัชญาสมัยใหม่ รวมทั้งศาสตร์ทางตะวันออก เช่น 
โยคะ ศิลปะแนวสร้างสรรค์ แนวคิดการบ าบัดทั้งทางร่างกายและจิตใจ รวมเข้าด้วยกันวัตถุประสงค์เพ่ือ



                        วารสาร มจร เลย ปริทัศน์ journal of mcu loei review 
ปีที่ 2 ฉบับท่ี 2 เดือน  พฤษภาคม – สิงหาคม  2564 Vol. 2 NO. 2 May – August 2021   

 

88 

การเพ่ิมขยายศักยภาพ และความงอกงามให้บุคคลออกไปโดยไม่มีเขตจ ากัดด้วยวิธีการต่างๆ และใน
ระดับต่าง ๆ ทั้งนี้ภาวะผ่านพ้นตัวตน ไม่ได้หมายความว่าปฏิเสธตัวตน (self) แต่ยังคงศึกษาทั้งภาวะที่มี
ตัวตน และการข้ามผ่านนั้นด้วย อีกทั้งไม่ใช่เป็นวิชาเทววิทยาแต่เพียงศึกษาประสบการณ์ศาสนา ในแง่
ของกระบวนการทางจิตที่เกิดขึ้นเท่านั้น  แนวคิดของจิตวิทยาผ่านตัวตนสะท้อนให้เห็นถึงแนวโน้มของ
จิตวิทยาตะวันตก ในการให้ความส าคัญต่อการรับรู้ทางใจ และองค์ประกอบทางจิตเพ่ิมมากขึ้น ข้อ
โต้แย้งของกลุ่มนี้ จะถูกมองว่าการอธิบายแนวคิดของจิตวิทยาผ่านตัวตนยังขาดความชัดเจน และการ
วิจัยยังไม่มากพอ ทั้งนี้เพราะเพ่ิงเริ่มก่อตั้งและรวมกลุ่มนักวิชาการที่มีความคิดเห็นคล้ายๆ กันขึ้นมา 
ถึงแม้จะมีวารสารเป็นของตนเอง หรือมีมหาวิทยาลัยที่เปิดสอนแนวคิดนี้โดยตรง หรืออยู่ในบางคณะ
ของมหาวิทยาลัย สรุปว่าแนวคิดของกลุ่มจิตวิทยาผ่านตัวตน คือ 1) การศึกษาพฤติกรรมจิตในมิติที่
หลากหลายกว่าเดิม ที่นอกเหนือไปจากพฤติกรรมทางกาย อารมณ์ ความรู้สึก และกระบวนการคิด
ทั้งหมด 2 วิธีการศึกษายังคงเน้นรูปแบบของการศึกษาแบบวิทยาศาสตร์ เพ่ือค้นหาการอธิบายที่
น่าเชื่อถือในทุกๆ ปรากฏการณ์ ทุกๆ มิติ ของมนุษย์อย่างเป็นระบบให้มากที่สุดแต่มีความหลากหลาย
ในวิธีการศึกษาให้เหมาะสมกับประเด็นที่น ามาศึกษา ทั้งนี้เน้นการบรรลุวัตถุประสงค์ที่ศึกษาเป็นหลัก  
(Del Loewenthal and Robert Snell, 2003 : 12) 
  ในปัจจุบันนี้กลุ่มต่างๆ ทางจิตวิทยาได้สลายตัวไป และมีการรวมความคิดเข้าด้วยกันกลาย
มาเป็นพวก “เอคเคล็กติค” (Eclectic) คือผสมผสานหลายแนวความคิดเข้าด้วยกัน แม้แต่พวก 
พฤติกรรมนิยมขนานแท้ก็ยังยอมรับแนวคิดพวกคอกนิทิฟเข้ามาแล้วเรียกว่า จิตวิทยาพฤติกรรมทาง
พุทธิปัญญา (Cognitive Behaviorism) แต่ก็ยังยึดถือเรื่องการวางเงื่อนไข การเรียนรู้ และผลกระทบ
ของสิ่งแวดล้อม ขณะเดียวกันก็รวมความสนใจเรื่องมโนภาพความคาดหวังและการรับรู้ เข้ามาในการ
อธิบายพฤติกรรมมนุษย์  
  
9. กระบวนการทางพุทธจิตวิทยาในพระอภิธรรมปิฎก 
 
 กระบวนการศึกษาทางพุทธจิตวิทยาในพระอภิธรรมปิฎก  มีแนวปฏิบัติทั้งหมด 3 วิธีการ 
ได้แก่ 
 1. ความรู้ระดับประสาทสัมผัสหรือทิฏฐิ ซึ่งโดยทั่วไปในจิตวิทยาตะวันตกจะผ่านทาง
ประสาทสัมผัสทั้ง 5 แต่ในพระอภิธรรมปิฎก มีเพ่ิมเติมทางจิต (มโนทวาร) อีกทางหนึ่ง และเกิดขึ้นได้ทั้ง
มนุษย์และสัตว์โดยทั่วไป ความรู้ประเภทนี้ สามารถตรวจสอบด้วยระเบียบวิธีทางวิทยาศาสตร์ได้
แม่นย า หรือวิธีอุปนัย 
 2. ความรู้ระดับประสบการณ์ทางจิตหรือญาณ เป็นความรู้ที่อาศัยการคิดเชิงเหตุผลผ่าน
ระบบความคิด เป็นความรู้ระดับวิชาการต่างๆ ในโลก ซึ่งเกิดข้ึนได้เฉพาะมนุษย์ อาจเป็นไปได้ว่าในสัตว์
ชั้นสูงบางประเภท ก็มีความคิดเช่นนี้ สังเกตได้จากการทดลองของกลุ่มจิตวิทยาเกสตัทส์ ในลิงชิมแพนซี 
ก็สามารถมีการคิดแบบหยั่งเห็น ( insight) เพ่ือแก้ปัญหาได้ การตรวจสอบความรู้ระดับนี้ จึงเป็น
การศึกษาโดยใช้หลักตรรกศาสตร์ หรือนิรนัย การวิจัยเชิงคุณภาพอรรถปริวรรตศาสตร์หรือการตีความ 
 3. ความรู้ระดับเหนือประสบการณ์หรือโพธิญาณ ที่เป็นความรู้ที่ต้องรู้เห็น หรือประจักษ์
แจ้งในตนเองเท่านั้น ซึ่งมีในมนุษย์เท่านั้น การตรวจสอบความรู้ระดับนี้ ค่อนข้างเป็นเชิงอัตนัยทั้งหมด 
อาจไม่สามารถท าให้เป็นเชิงประจักษ์ได้ หรือภาษาก็อาจสื่อสารไม่ได้นอกจากผู้ที่เคยผ่านความรู้ระดับนี้



                        วารสาร มจร เลย ปริทัศน์ journal of mcu loei review 
ปีที่ 2 ฉบับท่ี 2 เดือน  พฤษภาคม – สิงหาคม  2564 Vol. 2 NO. 2 May – August 2021   

 

89 

มาเท่านั้นที่จะสามารถตรวจสอบได้ อาจกล่าวได้ว่าความรู้ระดับนี้เป็นปรากฏการณ์วิทยาที่แท้จริง และ
แตกต่างจากปรากฏการณ์วิทยาที่กลุ่มจิตวิทยามนุษยนิยม และจิตวิทยาอัตถิภาวะนิยมอธิบาย เพราะ
แนวคิดที่เสนอให้ใส่วงเล็บ หรือเก็บความเป็นส่วนตัวไว้ในการสังเกตปรากฏการณ์ต่างๆ นั้น เกิดใน
ภาวะจริงได้ยาก ถึงอย่างไรก็มักมีความคิดเห็น ความเชื่อ โลกทัศน์ของบุคคลนั้นปะปนอยู่ด้วยเสมอ จึง
ไม่อาจเรียกว่าเป็นผู้รับรู้กับสิ่งที่ถูกรับรู้เป็นสิ่งเดียวกันหรือเป็นเนื้อเดียวกันวัตถุประสงค์หลักจึงเป็นการ
น าเสนอ “ความเข้าใจ (understanding)”มากกว่าเป็น “การอธิบาย (explanation)” (Elizabeth R. 
Valentine, 1992 : 178)  
 ในปรากฏการณ์ต่างๆ ซึ่งการอธิบายความเป็นการน าเสนอที่มีการวิเคราะห์ข้อเท็จจริงอย่าง
เป็นระบบ โดยทั้งหมดเป็นความคิดเห็นของผู้น าเสนอ แต่ความเข้าใจจะเป็นการน าเสนอเรื่องราวตาม
ความจริงที่ปรากฏโดยไม่น าอารมณ์ หรือความรู้สึกของผู้น าเสนอข้าไปเกี่ยวข้องใดๆ เลย อีกประการ
หนึ่งคือการน าภาวะของปรากฏการณ์มาสร้างเป็นการวัดเชิงวัตถุวิสัย อาจมีข้อบกพร่องที่อาจไม่
สามารถประสานเป็นเนื้อเดียวกันกับปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้นจริงทั้งหมดได้ เช่น แนวคิดผู้มาปรึกษาเป็น
ศูนย์กลาง ที่รอเจอร์และกลุ่มผู้ร่วมงานของเขา ตั้งสมมติฐานเงื่อนไขที่จ าเป็น 3 ประการของการรักษา 
ได้แก่ความรู้สึกที่แท้ของตน (genuineness) การยอมรับแบบไม่มีเงื่อนไข (unconditional positive 
regard) และความเข้าใจร่วมรู้สึก (empathic understanding) เงื่อนไข ทั้ง 3 ประการเป็น
ปรากฏการณ์ผู้ปรึกษาจ าเป็นต้องปฏิบัติต่อผู้มาปรึกษา เพ่ือก่อให้เกิดมิติการเปลี่ยนแปลงจากการ
สื่อสาร ที่ท าให้การรับรู้เรื่องของผู้มาปรึกษาราวกับเปน็ เรื่องของตนนั้น ซึ่งเป็นเรื่องยากที่จะผสานได้
ทั้งหมด ผลการปรึกษาจึงไม่อาจยืนยันได้เต็มที่ว่าเกิดขึ้นจากใคร ตัวผู้มาปรึกษาเอง หรือนักจิตวิทยา 
อีกทั้งการน าเงื่อนไขที่จ าเป็นนี้ไปสร้างมาตรวัดประเมินผล ยิ่งเพ่ิมความห่างไกลของความเป็น
ปรากฏการณ์ เพราะเป็นการมองผ่านกรอบท่ีตรึงไว้แคบๆ กรอบหนึ่งเท่านั้นปรากฏการณ์ที่แท้จริงอย่าง
เป็นเนื้อเดียวกันจึงไม่น่าใช่จากวิธีนี้ ระเบียบวิธีวิจัยทั้งเชิงปริมาณและคุณภาพในปัจจุบันนี้ อาจไม่
สามารถครอบคลุมความรู้ระดับนี้ได้เลย ความรู้ระดับการประจักษ์แจ้งในตนเอง ที่พระพุทธศาสนาระบุ
ว่าเกิดขึ้นได้จากการวิปัสสนาเท่านั้น ที่ต้องประสบด้วยตนเอง ผู้ประเมินภาวะนี้ได้ถูกต้อง ต้องเป็นผู้ที่
เคยผ่านภาวะนี้มาแล้ว ซึ่งก็คือ พระพุทธเจ้า และพระอรหันต์ทั้งหลาย (Del Loewenthal and 
Robert Snell, 2003 : 10) 
 อย่างไรก็ตาม การที่จะท าให้เกิดความรู้ถึงระดับที่ 3 ได้ ต้องผ่านการฝึกฝนมาตามระดับขั้น
ตั้งแต่ระดับที่ 1 จนถึงระดับที่ 3 เนื่องจากในพระไตรปิฎก เมื่อกล่าวถึงปฏิจจสมุปบาทการเกิดขึ้น
จะต้องมาจาก “ผัสสะ” การกระทบกัน ระหว่างข้อมูลภายนอก (อารมณ์) หรืออายตนะภายนอก และ
วิญญาณ (จิต) เหตุผลอีกประการหนึ่ง หลักกาลามสูตร 10 ประการ ที่สอนให้ไม่ปักใจเชื่ออะไรที่ดู
เหมือนน่าเชื่อถือก่อนการตรวจสอบด้วยตนเอง ด้วยประสบการณ์ตรงก่อน หรือแม้แต่อานาปานสติและ
สติปัฏฐาน 4 ก็เริ่มต้นที่การรับรู้จากหมวดกาย (กายานุปัสสนา) หมวดความรู้สึก (เวทนานุปัสสนา) 
หมวดจิต (จิตตานุปัสสนา) และหมวดธรรม (ธัมมานุปัสสนา) ซึ่งหมวดกาย เป็นการรับรู้ประสาทสัมผัส
โดยตรงความรู้ในศาสนาพุทธจึงเป็นไปในลักษณะเปลี่ยนแปลงตนเอง จัดระเบียบความขัดแย้งภายใน
ตนเอง ควบคุมตนเองเป็นปัจจัยหลัก สังคมเป็นเรื่องรอง ซึ่ งผิดกับจิตวิทยาในตะวันตกที่เพ่ือควบคุม
พฤติกรรมของคน โดยค านึงถึงการปรับเปลี่ยนมนุษย์ให้เข้ากับสังคมปรับตัวให้เข้ากับสังคมหรือบาง
แนวคิด เช่น กลุ่มพฤติกรรมนิยมก็ปรับจากสิ่งแวดล้อมภายนอกแทน “ชีวิตที่ดี” ของจิตวิทยาเกือบ



                        วารสาร มจร เลย ปริทัศน์ journal of mcu loei review 
ปีที่ 2 ฉบับท่ี 2 เดือน  พฤษภาคม – สิงหาคม  2564 Vol. 2 NO. 2 May – August 2021   

 

90 

ทั้งหมดจึงอิงอยู่กับความต้องการของสังคม มากกว่าจะอิงกับหลักปรัชญาหรือศาสนาเช่นในอดีตซึ่งท า
ให้ขาด “คุณค่า” บางอย่างของการมีชีวิต (วิทย์ วิศทเวทย์, 2538 : 45) 
 
10. ตัวอย่างพระพุทธองค์ทรงน าพุทธจิตวิทยามาใช้ 
 
 ครั้งพุทธกาล มีภิกษุรูปหนึ่งชื่อ “จูฬปันถก” เป็นคนมีสติปัญญาน้อย บวชมาแล้วตั้ง 4 เดือน 
แต่ไม่สามารถเรียนธรรมได้แม้แต่คาถาเดียว จึงถูกพระภิกษุผู้เป็นพ่ีชายชื่อว่ามหาปันถกต าหนิว่าเป็นผู้
ไม่เหมาะสมที่จะอยู่ในพระศาสนา ถ้าเรื่องเล็กน้อยแค่นี้ท าไม่ได้แล้วจะบรรลุเป้าหมายสูงสุดของ
บรรพชิตได้อย่างไร แล้วขับให้ท่านออกไปจากอารามพร้อมตัดกิจนิมนต์ ท่านจูฬปันถกรู้สึกน้อยเนื้อต่ า
ใจ คิดว่าอยู่ไปก็ไร้ประโยชน์ ลาสิกขาไปเลี้ยงชีพเป็นฆราวาสดีกว่า พอเรื่องราวทั้งหมดทราบถึง
พระพุทธเจ้า จึงเสด็จไปปลอบโยนและยับยั้งไม่ให้ท่านลาสิกขา ทรงแนะวิธีปฏิบัติธรรมแบบง่าย ๆ โดย
ให้ท่านนั่งหันหน้าไปทางทิศตะวันออก แล้วเอามือลูบผ้าเช็ดธุลีผืนหนึ่งพร้อมบริกรรมว่า “รโชหรณ  รโช
หรณ ” (ผ้าเช็ดธุลีๆ) ขณะที่ท่านก าลังลูบผ้าไปเรื่อยๆ นั้น ปรากฏว่าผ้าเกิดการเปลี่ยนแปลงจากที่เคย
สะอาดกลายไปเป็นผ้าเศร้าหมอง ท่านจึงเกิดความคิดว่า “ผ้าท่อนนี้บริสุทธิ์อย่างยิ่ง (อติวิย ปริสุทฺธ ) แต่
อาศัยภาวะของตนนั้นแล้ว (ต  อตฺตภาว ) กลับละธรรมชาติดั้งเดิมเสีย (ปุริมปกตึ) แล้วกลายเป็นผ้าเศร้า
หมองอย่างนี้ไป” เมื่อท่านจูฬปันถกคิดได้ดังนี้ พระพุทธเจ้าจึงทรงสอนโยงไปหาธุลีคือกิเลสภายในใจว่า 
“จูฬปันถก เธออย่าท าความหมายเฉพาะท่อนผ้านั้นว่า เศร้าหมองแล้ว ติดธุลีแล้ว ก็ธุลีทั้งหลายมีธุลีคือ
ราคะเป็นต้น มีอยู่ในภายในของเธอ เธอจงน า (ก าจัด) มันออกเสีย” (ขุ.ธ.อ.(บาลี)1/17/185) 
 
 

เอกสารอ้างอิง 
 

เติมศักดิ์ คทวนิช, (2556). จิตวิทยาทั่วไป. กรุงเทพมหานคร : ซีเอ็ดยูเคชั่น. 
บรรจบ บรรณรุจิ. จิต! มโน! วิญญาณ!, (2533). พิมพ์ครั้งที่ 3. กรุงเทพมหานคร : ส านักพิมพ์ไร่เรือน
 สมาธิ. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), (2546). พจนานุกรม.ประมวลธรรม. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์
 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สุรวัฒน์ เสรีววิัฒนา, (2555). ฝึกสติให้จิตตั้งม่ัน ฝึกสติให้เกิดปัญญา. กรุงเทพมหานคร : บริษัท 
 ส านักพิมพ์สุภา จ ากัด. 
วิทย์ วิศทเวทย์. “ความรู้ในทัศนะของพระพุทธศาสนา”. วารสารพุทธศาสน์ศึกษา. ปีที่ 2 ฉบับที่ 3 
 (ก.ย.-ธ.ค. 2538) : 25. 
Del Loewenthal and Robert Snell. Postmodernism for Psychotherapists : A Critical 
 Reader. (NY : Brunner Routeldge, 2003. 
Elizabeth R. Valentine. Conceptual Issues in Psychology. 2nd ed (London : 
 Routledge,1992. 
West, Psychology and Religion, Personal and Transpersonal”. Journal of  Humanistic 
 Psychology. Vol.32 No1 (1992) : 20-26. 




