
                        วารสาร มจร. เลย ปริทัศน์ journal of mcu. loei review 
ปีที่ 1  ฉบับท่ี 1 เดือน มกราคม-เมษายน  2563 Vol. 1 NO. 1 January – April 2020   

 

84 

การศึกษาเปรียบเทียบพุทธจริยศาสตร์กับเศรษฐศาสตร์ทั่วไป 

พระมหาสุภวิชญ์  ปภสฺสโร (วิราม), รศ., พระครูใบฎีกาทวีศักดิ์ นรินฺโท  

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาลัยสงฆ์เลย 

 

บทคัดย่อ 

 ผลจากการศึกษาเปรียบเทียบพุทธจริยศาสตร์กับเศรษฐศาสตร์ทั่วไปจะพบประเด็นว่า การ
ประกอบอาชีพการงานรายได้ที่ได้จากการท างานแบ่งเป็นรายได้ประจ าและประกอบอาชีพที่มีลักษณะ
อาชีพการงานที่ควรหรือไม่ควรประกอบควรประกอบ แต่สัมมาอาชีพทั้งทางกายวาจาและใจเป็นอาชีพ
ที่สุจริตชอบธรรมและงดเว้นมิจฉาอาชีพ การแสวงหาทรัพย์ต้องขยันหมั่นเพียรมีความรู้ความสามารถ
การบริหารจัดการที่ดีและมีปัญญาในการวางแผนและแก้ไขการงานให้ส าเร็จลุล่วงได้ดีต้องมี
ความสามารถการกระท าความรู้ความสามารถความขยันการบริหารวิสัยทัศน์จากการกระท าดังกล่าวซึ่ง
เรียกว่าสาเหตุหยาบจากการกระท าดังกล่าวที่เรียกว่าสาเหตุละเอียดในวณิชชสูตร พระพุทธศาสนาการ
แสวงหาทรัพย์กับการผลิตกระบวนการผลิตประกอบด้วยปัจจัยการผลิตกระบวนการผลิตและผลผลิต
การผลิตเป็นการสร้างหรือการท าสิ่งใดสิ่งหนึ่งขึ้นมาใหม่  การผลิตเป็นการแปรสภาพจากสิ่งหนึ่งไปเป็น
อีกสิ่งหนึ่งเป็นการให้เกิดสภาพใหม่โดยท าลายสภาพเก่ามี 2 ประเภท คือ การผลิตเท่ากับการท าลาย
และการผลิตเพ่ือท าลาย ทรัพยากรมนุษย์ที่เป็นปัจจัยการผลิตทรัพยากรมนุษย์เป็นปัจจัยการผลิต
ประเภทหนึ่งไม่ได้แจกแจงรายละเอียดของทรัพยากรมนุษย์ทรัพยากรมนุษย์ประกอบด้วยกล้ามเนื้อ  
และพลังสมองซึ่งพลังสมองประกอบ ด้วยความฉลาดเละปัญญาการออมทรัพย์ และจุดมุ่งหมายของการ
ออมเพ่ือป้องกันอันตราย เป็นหลักประกัน และเพ่ือประโยชน์ในการด ารงชีวิตเพ่ือป้องกันอันตราย เป็น
หลักประกันและเพ่ือประโยชน์ในการด ารงชีวิตในชาตินี้ 

 

ค าส าคัญ: พุทธจริยศาสตร์, เศรษฐศาสตร์ทั่วไป 

 

 

 

 

 



                        วารสาร มจร. เลย ปริทัศน์ journal of mcu. loei review 
ปีที่ 1  ฉบับท่ี 1 เดือน มกราคม-เมษายน  2563 Vol. 1 NO. 1 January – April 2020   

 

85 

Comparative study of Buddhist ethics and general economics 
 

 

Abstract 

 The results of the study comparing Buddhist ethics and general economics 
will find that Occupations, income from work divided into permanent income and 
occupations that have a career that should or should not be assembled should be 
assembled. But the profession, both physically, verbally and mentally, is a profession 
that is honest, righteous and refrains from being jealous of the profession. The pursuit 
of wealth must be diligent, knowledgeable, capable, well-managed, and wise in 
planning and modifying work to be accomplished. Must have ability, action, knowledge 
and ability. Management diligence, vision from such actions, which is called the coarse 
cause of such actions, which is called the detailed cause in Wanitchaputra Buddhism. 
The pursuit of wealth and production the production process consists of production 
factors, production processes, and production. Production is the creation or making of 
something new. Production is the transformation from one thing to another, creating 
new conditions by destroying the old state. There are 2 types of production, which is 
equal to destruction and production for destruction. Human resource that is a factor 
of production Human resource is a type of production factor, does not enumerate the 
details of human resources, human resources Is a type of production, not a breakdown 
of human resources. Human resources consist of muscles and brain power, which 
brain power consists with intelligence and savings and the purpose of saving to 
prevent danger as collateral and for the benefit of life to prevent danger as collateral 
and for the benefit of living in this life. 

 

Keywords: Buddhist ethics, General economics 

 

 

 



                        วารสาร มจร. เลย ปริทัศน์ journal of mcu. loei review 
ปีที่ 1  ฉบับท่ี 1 เดือน มกราคม-เมษายน  2563 Vol. 1 NO. 1 January – April 2020   

 

86 

ความน า 

 มนุษย์แต่ละคนย่อมมีเป้าหมายชีวิตของตนเองที่แตกต่างกัน พระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงสอน
ให้มนุษย์ตั้งเป้าหมายชีวิตไว้ถึง 3 ระดับ ได้แก่ ทิฎฐธัมมิกัตถประโยชน์(ประโยชน์ในชาตินี้คือ การมี
ฐานะมั่นคงในชาตินี้) สัมปรายิกัตถประดยชน์ (ประโยชน์ในชาติหน้า คือ การสร้างบุญบารมีควบคู่กันไป
เพ่ือเป็นเสบียงในชาติหน้า) และปรมัตถประโยชน์ (ประโยชน์ในชาติสุดท้าย คือ การบรรลุพระนิพพาน) 
(ขุ.จู.(ไทย) 30/91/329.) ทิฎฐธัมมิกัตถประโยชน์ หมายถึง ประโยชน์หรือเป้าหมายชีวิตในระดับต้น 
หรือระดับบนดิน คือ การสร้างตัวสร้างฐานะเป็นหลักฐานมั่นคงให้ได้ ในชาตินี้ การสร้างตัว คือ ต้องมี
คุณสมบัติของผู้ครองเรือนที่ดี ส่วนการสร้างฐานะ คือ การมีอาชีพการงานที่มั่นคง ชอบธรรม สุจริต มี
อาชีพและรายได้ที่แน่นอน ไม่ก่อความเดือดร้อน โดยจะต้องสร้างตัวสร้างฐานะของตนเองควบคู่กันไป
กับการสร้างศีลธรรมให้เกิดขึ้นในตน เพ่ือก่อให้เกิดประโยชน์สุขแก่ตนเองและผู้อ่ืน ดังนั้นจะเห็นได้ว่า 
เป้าหมายชีวิตระดับต้นนี้มีความเกี่ยวข้องกับการด าเนินกิจกรรมทางเศรษฐกิจโดยตรงอย่างชัดเจน 
ฉะนั้นในบทนี้จึงได้น าหลักการทางเศรษฐกิจในการเลี้ยงตนเองมาเปรียบเทียบทางศีลธรรมกับแนวทาง
พุทธเศรษฐศาสตร์ ด้วยเรื่อง 3 เรื่องหลัก ๆ คือ การแสวงหาทรัพย์ การออมทรัพย์ และการสร้าง
เครือข่าย  

 

 การแสวงหาทรัพย์ 

 การศึกษาเปรียบเทียบความเหมือนและความแตกต่างกันในประเด็นต่างดังต่อไปนี้ 

 1) การประกอบอาชีพการงาน 

 การให้ได้ทรัพย์มาเพ่ือเลี้ยงชีพนั้นส่วนใหญ่จะได้มาจากการประกอบอาชีพการงานเป็นหลัก 
สามารถแบ่งออกได้เป็น 2 ประเภทใหญ่ๆ คือ ผู้รับรายได้หรือเงินเดือนประจ าเช่น ข้าราชการ พนักงาน
เป็นต้น และผู้ประกอบอาชีพอิสระ เช่น นักธุรกิจ ผู้ประกอบการพ่อค้า แม่ค้า เป็นต้น ซึ่งทั้ง 2 แนวคิด
มีความเหมือนกัน กล่าวคือ พระพุทธศาสนามีหลักธรรมและแนวคิดเกี่ยวกับการประกอบอาชีพเพ่ือให้
ได้ทรัพย์ออกเป็น 2 ประเภทใหญ่ๆ คือ ผู้ที่ได้รับรายได้จากการใช้แรงงาน และผู้ประกอบอาชีพอิสระ 
เช่น หลักปาปณิกธรรม 3 เป็นต้น  ส่วนเศรษฐศาสตร์กระแสหลักก็มีแนวคิดเกี่ยวกับการประกอบอาชีพ
เพ่ือให้ได้ทรัพย์มาออกเป็น 2 ประเภทใหญ่ เช่นกันดังที่แสดงไว้ในบทที่ 3 คือ แนวความคิดเกี่ยวกับการ
ผลิต และแนวความคิดเกี่ยวกับการรับจ้างงาน ส่วนความแตกต่าง คือ การเลือกประกอบชีพการงาน 
กล่าวคือ เศรษฐศาสตร์กระแสหลักไม่ได้กล่าวถึงว่าควรหรือไม่ควรประกอบอาชีพการงานประเภทใด 
และลักษณะอาชีพการงานที่เลือกท าควรเป็นอย่างไร ไม่ได้ระบุชัดเจนมากนัก ในขณะที่พระพุทธองค์
ทรงสอนให้ประกอบแต่สัมมาอาชีวะซึ่งเป็นอาชีพที่ชอบธรรม สุจริต ถูกกฎหมายและศีลธรรมไม่
เบียดเบียนตนเองและผู้อ่ืน ทั้งนี้หลักการของสัมมนาอาชีวะ ก็คือ การเลี้ยงชีพชอบทางกายได้แก่ การ



                        วารสาร มจร. เลย ปริทัศน์ journal of mcu. loei review 
ปีที่ 1  ฉบับท่ี 1 เดือน มกราคม-เมษายน  2563 Vol. 1 NO. 1 January – April 2020   

 

87 

ไม่ประกอบมิจฉาอาชีวะ การไม่ลักขโมย ทุจริต และล่วงละเมิดข่มเหงเพ่ือเลี้ยงชีพตน การเลี้ยงชีพขอบ
ทางวาจา ได้แก่ การไม่พูดเท็จ พูดส่อเสียด พูดค าหยาบและพูดเพ้อเจ้อ เพ่ือเห็นแก่ประโยชน์ตนเอง
และการเลี้ยงชีพชอบทางใจได้แก่ การไม่ละโมบเพ่งเล็ง การไม่คิดร้ายมุ่งเบียดเบียนและมีความเห็นถูก
หรือมีสัมมาทิฏฐิ เพ่ือน าไปสู่แสวงหาผลประโยชน์ที่เหมาะสมถูกต้องดังนั้นบุคคลควรประกอบอาชีพ
การงานที่เป็นสัมมาอาชีวะเท่านั้น เพราะเป็นการเลี้ยงชีพที่ไม่ชอบธรรม เป็นอันตรายต่อชีวิตและ
ทรัพย์สิน น าความทุกข์เดือนร้อนมาสู่ตนเองและผู้อ่ืนในสังคม หรือที่เรียกอาชีพประเภทนี้ว่า มิจฉา
วณิชชา มี 5 ประการ ดังนี้ 

 มิจฉาอาชีพและเหตุผลท่ีไม่ควรประกอบ (สรรพศาสตร์ในพระไตรปิฎก, 2551:213) 

 1) การค้าขายศัสตราวุธ หมายถึง การค้าขายอาวุธ 
 2) การค้าขายสัตว์ ในที่นี้หมายถึง การค้าขายมนุษย์ เช่น การค้าขายสตรีเพ่ือเป็นโสเภณี
เป็นต้น 
 3) การค้าขายเนื้อ หมายถึง การเลี้ยงสัตว์ มีสุกรเป็นต้นไว้ฆ่าขาย หรือการขายเนื้อสัตว์ 
 4) การค้าขายของมึนเมา หมายถึง การให้ปรุงของมึนเมาชนิดใดชนิดหนึ่งแล้วขาย 
 5) การค้าขายยาพิษ หมายถึง การให้ท ายาพิษ และค้าขายยาพิษนั้น ยาพิษในปัจจุบันยัง
หมายรวมถึงยาเสพติดด้วย เช่นยาบ้า เฮโรอีน 

 ดังนั้นจะเห็นได้ว่าการประกอบอาชีพดังกล่าวในทางพระพุทธศาสนาถือเป็นงานที่มีโทษทั้ง
ต่อตนเองและผู้อ่ืนในสังคม เป็นการแสวงหาอย่างไม่ประเสริฐ (อนริยปริเยสนา) หากบุคคลใดก็ตามที่
ประกอบอาชีพเหล่านี้แม้เพียงอย่างใดอย่างหนึ่งหรือมีส่วนเกี่ยวข้องกับอาชีพเพียงเล็กน้อยก็ตามย่อมได้
ชื่อว่าเป็นผู้มีส่วนเกี่ยวข้องกับการก่อให้เกิดปัญหาเดือดร้อนแก่สังคมอย่างกว้างขวาง ในทางตรงกันข้าม
บุคคลควรประกอบสัมมาอาชีพที่สุจริต ชอบธรรม ไม่ก่อความเดือดร้อนและเบียดเบียนต่อผู้อ่ืน ถือว่า
เป็นการแสวงหาอย่างประเสริฐ (อริยปริเยสนา) ซึ่งพระพุทธองค์ทรงยกย่องการแสงหาเช่นนี้ 

 ส าหรับงานที่ไม่มีโทษดังกล่าวนั้นสามารถพิจารณาได้จากองค์ประกอบ 4 ประการ (พระ
สมชาติ  ฐานวุฑฺโฒ, 2553:145) ได้แก่ 1) ไม่ผิดกฎหมาย ซึ่งเป็นระเบียบข้อบังคับที่ทุกคนต้องปฏิบัติ
ตาม 2) ไม่ผิดประเพณีจารีต ขนบธรรมเนียมของสังคมนั้น 3) ไม่ผิดศีล เพราะศีลเป็นพื้นฐานของการท า
ความดี ทุกอย่างและ 4) ไม่ผิดธรรม คือ ความถูกความดี โดยในการปฏิบัติงานทุกครั้งต้องค านึงถึงข้อ
ธรรมของพระสัมมาสัมพุทธเจ้าให้ถ้วนถี่ด้วย 
 เพราะฉะนั้นบุคคลควรเลี้ยงชีพโดยชอบธรรม โดยการเลือกประกอบอาชีพการงานที่ดี 
(พระสมชาติ  ฐานวุฑฺโฒ,2553:145) คือไม่เบียดเบียนตนเองและผู้อ่ืน เป็นงานที่เกื้อกูลตน และผู้อ่ืนให้
เจริญงอกงามในความดีความเจริญในธรรม และการไต่ระดับวิวัฒนาการ เช่น งานการพัฒนา เป็นต้น 
ก่อให้เกิดประโยชน์แก่สังคม รวมทั้งต้องเป็นงานที่สุจริต ถูกกฎหมายและศีลธรรมหรือที่เรียกว่า 
สัมมาอาชีวะนั่นเอง 
 



                        วารสาร มจร. เลย ปริทัศน์ journal of mcu. loei review 
ปีที่ 1  ฉบับท่ี 1 เดือน มกราคม-เมษายน  2563 Vol. 1 NO. 1 January – April 2020   

 

88 

 การแสดงหาทรัพย์ต้องประกอบไปด้วยปัญญา 

 ความเหมือน โดยทั่วไปหากต้องการให้อาชีพการงานของตนเองประสบผลส าเร็จ
เจริญรุ่งเรือง มีฐานะทางเศรษฐกิจที่ยั่งยืนมั่นคงได้นั้น บุคคลต้องมีความขยันหมั่นเพียร งานที่ท ามีความ
เหมาะสมกับภาวะของตนทั้งในด้านร่างกาย  ความรู้ความถนัด ความสนใจ ความมุ่งมั่นของตนเองรวม
ไปถึงองค์ประกอบพ้ืนฐานต่างๆ ที่ช่วยเอ้ืออ านวยให้งานด าเนินไปเป็นอย่างดีนอกจากนี้ในการท า งาน
จะต้องมีปัญญาหรือความฉลาดควบคู่ไปด้วย โดยหมั่นขวนขวายหาความรู้และเทคโนโลยีใหม่ๆ ให้มี
ความรู้ทันต่อการเปลี่ยนแปลงของโลก เพ่ือเป็นการพัฒนาปัญญาของตนเองให้การท างานประสิทธิภาพ
ดียิ่งขึ้น แล้วน าปัญยาหรือความรู้ที่ได้มาใช้พิจารณาไตร่ตรองแก้ไขปัญหาอุปสรรคให้ลุ ล่วงไปได้ด้วยดี 
ซึ่งทั้ง 2 แนวคิดมีความเหมือนกัน กล่าว คือ พระพุทธศาสนาได้กล่าวได้ชัดเจนใน กัวข้อธรรม อุฏฐาน
สัมปทา ที่ว่าต้องมีความขยันหมั่นเพียรและต้องมีปัญญาด้วย เช่น หลักปาปณิกธรรม 3 เช่นเดียวกับ
เศรษฐศาสตร์กระแสหลักที่ต้องมีความขยันหมั่นเพียรในงานที่ท าและมีปัญญาเพ่ือน ามาวางแผนให้
สอดคล้องกับภาวะตลาด  

 ความแตกต่าง จะเห็นได้ว่า ปัญญาหรือความรู้ความเข้าใจในอาชีพการงานที่ท าอยู่ความรู้
ในการจัดการและเทคโนโลยีที่ทันสมัยจะช่วยให้การท างานมีประสิทธิภาพดียิ่งขึ้น สามารถใช้ปัญญา
พิจารณาไตร่ตรองแก้ไขให้งานส าเร็จ ผ่านพ้นอุปสรรคไปได้ด้วยดี แต่ทั้ง 2 แนวคิดมีความแตกต่างกัน
อย่างชัดเจนคือในทัศนะทางพระพุทธศาสนา นอกจากจะมีปัญญาในการท างานทางโลกแล้ว ยังต้องมี
ปัญญาทางศีลธรรมด้วยหรือต้องมีความฉลาดในการท างานและความฉลาดในเรื่องศีลธรรมนั่นคือ ต้อง
สั่งสมความรู้ทางศีลธรรมควบคู่ไปกับการศึกษาหลักการท างานในโลก (สรรพศาสตร์ในพระไตรปิฎก, 
2551:209) จะได้เป็นทั้งคนเก่งและคนดีมีศีลธรรม ไม่เป็นอันตรายต่อสังคม เพราะบุคคลที่ฉลาดหรือมี
ปัญญาทางโลก แต่ไม่มีความรู้ด้านศีลธรรมก็ย่อมมีโอกาสประกอบอาชีพที่ผิดศีลธรรมเช่น ธุรกิจขาย
อาวุธชนิดใหม่ที่ทันสมัยที่สุด หรือธุรกิจขายยาเสพติดซึ่งจะน าไปสู่ความเดือดร้อนแก่สังคมได้ 

 ในขณะที่เศรษฐศาสตร์กระแสหลักไม่ได้ค านึงถึงปัญญาทางศีลธรรม ซึ่งปัจจุบันสังคมส่วน
ใหญ่เน้นไปทางวัตถุนิยม บุคคลย่อมมุ่งหวังความร่ ารวยทรัพย์สินเงินทองเป็นประการส าคัญมากกว่า
ความถูกต้องทางศีลธรรม แต่ในทัศนะของพระพุทธศาสนานั้น ความร่ ารวยด้วยทรัพย์สินเงินทองที่
เกิดขึ้นจากการประกอบอาชีพจะต้องควบคู่ไปกับความเป็นผู้มั่งคั่งทางศีลธรรมด้วยเสมอ (พระมหา  ศิ
ริวัฒน์  อริยเมธี,2549:71) ซึ่งในการประกอบธุรกิจการงานนั้นต้องมีศีลธรรมและจริยธรรมทางธุรกิจ
ควบคู่กันไปเพราะจ าท าให้ธุรกิจการงานนั้นมีก าไรอย่างพอเพียงและสามารถด าเนินธุรกิจไปได้อย่าง
ยั่งยืนเป็นที่ยอมรับในสังคม ซึ่งการอยู่รอดของธุรกิจอย่างยั่งยืนก็ขึ้นอยู่กับสังคมด้วย เนื้อหาที่ผ่านมาจะ
เห็นได้ว่าพระพุทธศาสนาเน้นที่ศีลธรรมและจริยธรรมในการด าเนินกิจกรรมทางเศรษฐกิจเป็นหลักใน
ทุกขั้นตอน จึงจะถูกต้องชอบธรรม  
 อย่างไรก็ตาม  พระสัมมาสัมพุทธเจ้าได้ตรัสแสดงเกี่ยวกับบุคคลที่มีปัญญาและไม่มีปัญญา
ในการแสวงหาทรัพย์โดยแบ่งออกเป็น 3 ประเภท  ได้แก่ (1) บุคคลตาบอด (2) บุคคลตาเดียวและ(3) 



                        วารสาร มจร. เลย ปริทัศน์ journal of mcu. loei review 
ปีที่ 1  ฉบับท่ี 1 เดือน มกราคม-เมษายน  2563 Vol. 1 NO. 1 January – April 2020   

 

89 

บุคคลสองตา (องฺ.ติก.(ไทย)20/29/179) คือ 1) บุคคลตาบอด หมายถึง บุคคลที่ไม่มีปัญญาหาทรัพย์มา
เลี้ยงชีวิต หรือแม้มีโภคทรัพย์อยู่แล้วก็ไม่มีปัญญาท าให้ทรัพย์เพ่ิมพูนขึ้น อีกทั้งไม่มีปัญญาเข้าใจธรรมะ 
ไม่เข้าใจเรื่องบาปบุญคุณโทษ 2) บุคคลตาเดียว หมายถึง บุคคลที่มีปัญญา รู้จักแสวงหาทรัพย์ รู้จักท า
ทรัพย์ให้เพ่ิมพูนขึ้นแต่ไม่มีปัญญาเข้าใจธรรมะ ดังนั้นการแสวงหาทรัพย์ของเขาจึงเป็นไปทั้งทางสุจริต
และทุจริต แต่ส่วนมากมักจะเป็นไปในทางทุจริต ผิดศีล ผิดกฎหมาย อีกทั้งไม่สนใจสั่งสมบุญกุศลเลย 
บุคคลตาเดียวนี้สมองของเขาเต็มไปด้วยเรื่องของการแสวงหาความมั่งคั่งร่ ารวยโดยไม่ค านึ งถึงศีลธรรม 
ถ้าโกงได้เขาก็โกง ถ้าทุจริตได้เขาก็ทุจริตโดยไม่ลังเล 3) บุคคลสองตา หมายถึง บุคคลที่มีปัญญา
แสวงหาทรัพย์และมีปัญญาท าให้ทรัพย์ที่มีอยู่แล้วเพ่ิมพูนขึ้น รวมทั้งมีปัญญาเข้าใจธรรมะเป็นอย่างดี 
ดังนั้นการแสวงหาทรัพย์ของเขาจึงเป็นไปโดยสุจริต ขณะเดียวกันก็รู้จักสั่งสมบุญกุศล และการบริจาค
ทานด้วย 
 จะเห็นว่า บุคคลสองตาเป็นคนประเสริฐ สามารถหาทรัพย์ได้ด้วยความขยัน และโดยชอบ
ธรรม เขาอาจจะมั่งคั่งร่ ารวยหรือไม่รวยก็ตาม แต่ก็สามารถตั้งหลักฐานได้มั่นคง ไม่มีหนี้สิน ครอบครัวมี
ความสุข สนใจช่วยเหลือเกื้อกูลผู้คนในสังคมด้วยเรื่องต่างๆ ขณะเดียวกันก็หมั่นสั่งสมบุญกุศลอยู่เสมอ 
(พระภาวนาวิริยคุณ (เผด็จ  ทตฺตชีโว), 2548:197-199) 

 นอกจากนี้คนที่มีฐานะร่ ารวยมักจะเรียกบุคคลนั้นว่า เศรษฐี แต่ความหมายที่แท้จริงเศรษฐี 
เป็นความเดียวกับค าว่า เสฏฐ ในภาษาบาลี ซึ่งแปลว่า ประเสริฐ คนที่ จะถือว่าเป็นผู้ประเสริฐ (เป็น
เศรษฐี) จึงต้องมีมากกว่าความรวย นั่นคือมีความดีก ากับความรวยด้วยเสมอไป (พระมหาวุฒิชัย วชิร
เมธี) (ว.วชิรเมธี),2551:37) ท่านได้ให้สมการแห่งความเป็นเศรษฐีตามวิถีพุทธง่ายๆ คือ ความรวย+
ความดี = เศรษฐี 
 ก าไร-ขาดทุนจากการประกอบอาชีพการงาน 

  ในการแสวงหาทรัพย์โดยการประกอบอาชีพ เช่น ธุรกิจผลิตสินค้าหรือบริการ พ่อค้า 
แม่ค้าเป็นต้น ย่อมต้องประสบกับภาวะก าไรหรือขาดทุนจากอาชีพนั้นได้แน่นอนว่าบุคคลย่อมต้องการ
ก าไรจากกิจการมากที่สุด ในขณะที่ต้นทุนต่ าที่สุดเท่าที่จะสามารถกระท าได้ ถ้าหากรายได้จากการขาย
มากกว่าต้นทุน ย่อมได้ก าไรเป็นผลตอบแทน แล้วจึงสามารถด าเนินกิจการต่อไปได้ แต่หากรายได้จาก
การขายน้อยกว่าต้นทุน ก็จะประสบกับภาวะขาดทุนไม่สามารถด าเนินกิจกรรมต่อไปได้ ในที่สุดกิจการ
อาจถูกปิดตัวลง ดังนั้นจากแนวคิดทั้ง 2 จะเห็นได้ว่าเหมือนกันในแง่ที่กล่าวถึงการตัดสินใจที่จะด าเนิน
กิจการต่อไปนั้นขึ้นอยู่กับภาวะก าไรหรือขาดทุนจากการประกอบอาชีพ การประกอบอาชีพย่อมต้อง
ประสบกับภาวะก าไรหรือไม่ก็ขาดทุนทางเศรษฐศาสตร์กระแสหลักได้กล่าวถึงก าไรว่า ก าไรคือ 
ค่าตอบแทนแก่ผู้ประกอบการซึ่งใช้ความสามารถจัดให้ปัจจัยการผลิตอ่ืนๆ มารวมกันได้ เพ่ือการผลิต 
ผู้ประกอบการเป็นผู้ตัดสินใจว่าธุรกิจสมควรเลิกหรือด าเนินกิจการต่อไป ควรจะด าเนินกิจการแบบไหน 
ผลิตเป็นจ านวนเท่าไรและใช้วิธีการผลิตอย่างไร การตัดสินใจเหล่านี้ผู้ประกอบการจะต้องท าอยู่
ตลอดเวลา (วันรักษ์ มิ่งมณีนาคิน, 2544:200) ซึ่งเป้าหมายของการท าธุรกิจนั้นก็คือการได้รับก าไร
สูงสุดหรือการเส้นต้นทุนต่ าสุด 



                        วารสาร มจร. เลย ปริทัศน์ journal of mcu. loei review 
ปีที่ 1  ฉบับท่ี 1 เดือน มกราคม-เมษายน  2563 Vol. 1 NO. 1 January – April 2020   

 

90 

 

 อย่างไรก็ตาม แวดวงธุรกิจในปัจจุบันเริ่มหันมาใส่ใจในเรื่องจริยธรรมทางธุรกิจ  (business 
ethics) กันมากข้ึน ซึ่งเป็นการด าเนินธุรกิจที่แสวงหาก าไรอย่างชอบธรรมตามมาตรฐานจริยธรรม ช่วย
ให้เกิดระบบความสุขก้าวหน้า ตั้งแต่ผู้ถือหุ้นหรือเจ้าของกิจการ ผู้จัดการ ผู้ใช้แรงงาน จนกระทั่งถึง
ผู้บริโภค เสมือนเป็นการคืนก าไรสู่สังคม ท าให้กิจการด าเนินไปได้อย่างยั่งยืนและได้รับก าไรอย่างถาวร 
โดยปรัชญาก าไรนี้จึงค านึงถึง 1) ก าไรที่ได้มาต้องได้มาจากการเอารัดเอาเปรียบส่วนรวม เช่น การโกง
ภาษี เป็นต้น 2) ก าไรที่ได้มาต้องไม่มีส่วนในการท าลายแหล่งทรัพยากรธรรมชาติอันเป็นสมบัติรวมของ
มนุษยชาติ เช่น ท าลายป่า แหล่งน้ า สัตว์ป่า เป็นต้น 3) ก าไรที่ได้มาต้องเสริมสร้างความเป็นปึกแผ่น
ของสังคม เริ่มตั้งแต่หน่วยเล็กที่สุดคือครอบครัว ชุมชน ประเทศ 4) ก าไรที่ได้มาต้องพิจารณาถึง
องค์ประกอบอ่ืนๆ ที่จ าเป็นต่อความเป็นมนุษย์ด้วย ได้แก่ ความเสมอภาค การเคารพศักดิ์ศรี การมี
เมตตาธรรมต่อกัน การเคารพสิทธิมนุษยชนที่เกี่ยวข้องสัมพันธภาพทีดีระหว่างมนุษย์ (วารีญา ภวภูตา
นนท์ ณ มหาสารคาม, 2546:119) 
 จากที่ผ่านมาจะเห็นได้ว่าทัศนะของเศรษฐศาสตร์ที่มีต่อสาเหตุแห่งความร่ ารวย (มีก าไร) 
หรือล้มเหลว (ขาดทุน) ของธุรกิจนั้นโดยทั่วไปจะขึ้นอยู่กับการกระท าของผู้ประกอบการ และผู้ที่มีส่วน
เกี่ยวข้อง ความขยันหมั่นเพียร ความอดทนอดกลั้น ระบบการบริหารและการจัดการในด้านต่างๆ 
ระบบการผลิต ระบบการตลาด ความรู้ ความสามารถ ความถนัดการมีวิสัยทัศน์ที่ดี เป็นต้น แต่ในทาง
พระพุทธศาสนานอกจากจะมีความเห็นตรงกันกับเศรษฐศาสตร์กระแสหลัก ซึ่งเรียกสาเหตุดังกล่าว
ข้างต้นว่า “สาเหตุหยาบ” แล้ว ยังต้องมี  “สาเหตุละเอียด” ด้วย นั่นคือ “บุญ” ดังนั้นจะเห็นได้อย่าง
ชัดเจนว่า ทั้ง 2 แนวคิดมีความแตกต่างกับตรงที่เศรษฐศาสตร์กระแสหลักกล่าวถึงเพียงสาเหตุหยาบ 
แต่พระพุทธศาสนากล่าวถึง 2 สาเหตุ คือ สาเหตุหยาบ และสาเหตุละเอียด (พระภาวนาวิริยคุณ (เผด็จ 
ทตฺตชีโว), 2548:201) ได้แก่ 1) ความขวนขวายในการสร้างฐานะดังที่กล่าวมาข้างต้น ในบางครั้งจะ
พบว่า แม้ว่าจะขยันท าเต็มที่เพียงใดก็ไม่ได้ผลตามที่ตั้งใจไว้ ทั้งๆ ที่ธุรกิจประเภทเดียวกันกระบวนการ
ด าเนินงานต่างๆ ของเขาก็ไม่ต่างจากของเรา หรือบางรายกลับมีประสิทธิภาพด้อยกว่าเราเสียอีก แต่
เขากลับประสบความส าเร็จ มีก าไรงดงามอย่างต่อเนื่องในขณะที่เรากลับประสบความล้มเหลวทั้งๆ ที่
แก้ไขปัญหาที่คิดว่าเป็นข้อบกพร่องจนครบถ้วนสมบูรณ์แล้ว ธุรกิจก็ยังไม่ค่อยจะดีขึ้นสักเท่าไร ถ้าเป็น
เช่นนี้ ย่อมแสงดว่าสาเหตุแห่งความส าเร็จหรือล้มเหลว ย่อมไม่ได้เกิดจากเรื่องหยาบๆ ที่รับรู้ได้ด้วย
ประสาทสัมผัสเสียแล้ว น่าจะเป็นสาเหตุละเอียดเสียมากกว่า 2) สาเหตุละเอียด คือ บุญ เป็นสาเหตุอัน
เป็นผลของกรรมที่บุคคลท าไว้ในอดีตแล้วส่งผลมาถึงการสร้างฐานะของตน พระสัมมาสัมพุทธเจ้าได้
ตรัสเรื่องนี้ในวณิชชสูตร (องฺ.จตุกฺก.(ไทย)21/79/124-125) ซึ่งเป็นหลักธรรมส าหรับประกันความส าเร็จ
ในการประกอบอาชีพทั้งในชาตินี้ และชาติหน้า หรือเรียกว่า วณิชชธรรม โดยหลักธรรมข้อนี้อธิบายให้
เห็นว่า “ผลบุญเป็นตัวก าหนดผลการค้า”(กองวิชาการ มหาวิทยาลัยธรรมกาย แคลิฟอร์เนีย, 2548:91) 
มีใจความ สรุปดังนี้ (พระภาวนาวิริยคุณ  (เผด็จ ทตฺตชีโว), 2548:202-203) ได้แก่ 1) โกงบุญตนเอง
ทั้งหมด จึงขาดทุน หมายความว่า คนบางคนเคยปวารณากับสมณพราหมณ์ว่า ถ้าพระคุณเจ้าต้องการ
ปัจจัยสิ่งใดขอให้บอกเขา ครั้นต่อมาภายหลัง เมื่อเขาได้รับการบอกกล่าวแล้วก็เฉยเสีย คนประเภทนี้ 
เมื่อละโลกไปแล้วกลับมาเกิดเป็นมนุษย์อีก ไม่ว่าจะท าการค้าขายใดๆ ก็มีแต่ขาดทุน เพราะเขาเคยโกง
บุญตัวเองไว้ 2) โกงบุญตนเองบางส่วน ท าให้ได้ก าไรน้อย หมายความว่า คนบางคนถวายปัจจัยแก่สมณ



                        วารสาร มจร. เลย ปริทัศน์ journal of mcu. loei review 
ปีที่ 1  ฉบับท่ี 1 เดือน มกราคม-เมษายน  2563 Vol. 1 NO. 1 January – April 2020   

 

91 

พราหมณ์น้อยกว่าที่ตนเคยปวารณาไว้ คนประเภทนี้เมื่อละโลกไปแล้วกลับมาเกิดเป็นมนุษย์อีก  ไม่ว่า
เขาจะท าการค้าขายใดๆ ก็จะได้ก าไรน้อยกว่าที่ตั้งใจไว้เสมอ 3) ท าบุญตามก าลัง จึงได้ก าไรตาม
เป้าหมาย หมายความว่า คนบางคนถวายปัจจัยแก่สมณพราหมณ์ตรงตามจ านวนที่ตนเคยปวารณาไว้ไม่
ว่าตนเองจะประสบอุปสรรคมากน้อยเพียงใดหรือไม่ก็ตาม คนประเภทนี้เมื่อละโลกไปแล้ว กลับมาเกิด
เป็นมนุษย์ แม้มีอุปสรรคแบบไม่คาดฝันเกิดขึ้นมากมายเพียงใด เขาก็สามารถฝ่าฟันจนกระทั่งได้ก าไร
ตามท่ีหวังจนได้ 4) ท าบุญเต็มก าลัง จึงได้ก าไรเกินเป้าหมายความว่า คนบางคนถวายปัจจัยอย่างเต็มที่
สุดก าลังแก่สมณพราหมณ์ คือ ถวายมากกว่าที่ตนเองปวารณาไว้ คนประเภทนี้เมื่อละโลกไปแล้วก็ไปสู่
สุคติ เมื่อกลับมาเกิดเป็นมนุษย์อีก ไม่ว่าจะท าการค้าใดๆ ก็ได้ก าไรเกินเป้าทุกทีไป 
 ดังนั้นจะเห็นได้ว่า ผลบุญเป็นตัวก าหนดผลการค้า ซึ่งเป็นอีกสาเหตุหนึ่งที่มีผลต่อ
ความส าเร็จของธุรกิจการงานทั้งในชาตินี้และชาติหน้า การท าบุญจึงมีลักษณะเป็นการลงทุนธุรกิจใน
ระยะยาวมาก (Very Long Term Investment) ในทางธุรกิจเรามักจะพิจารณาถึงการลงทุนระยะยาว 
(Long Term Investment) ส่วนมาไม่ค่อยเกดิน 25 ปี เพราะค่าปัจจุบันของเงิน (Present Value of 
Money) ส าหรับเงินในอนาคต 25 ปี ไม่ค่อยมีค่ามากนัก ประกอบกับภาวะเงินเฟ้อ (Inflation) ค่าของ
เงินจะลดลงทุกปี โดยเฉพาะในช่วง 10 ปีที่ผ่าน รวมทัง้อนาคตในระยะ 10 ปี ข้างหน้า ภาวะเงินเฟ้อจะ
รุดหน้าไปเรื่อยๆ นักธุรกิจจึงมักจะนิยมวางแผนการลงทุนเพียง 5-10 ปีเท่านั้น เป็นระยะยาวแล้ว แต่
ในทางพระพุทธศาสนา การลงทุนด้วยการท าบุญเป็นการลงทุนระยะยาวมาก คือ ลงทุนชาตินี้แล้วไปรับ
ผลในชาติหน้า ซึ่งได้ก าไรงามมาก ไม่ต้องห่วงเรื่องค่าปัจจุบันของเงินหรือภาวะเงินเฟ้อ เพราะ
ผลตอบแทนมีลักษณะทวีคูณ การลงทุนจึงเป็นทางเลือกในการตัดสินใจลงทุนที่น่าสนใจมาก นอกจากนี้
การลงทุนแบบท าบุญนี้อาจมีลักษณะเป็นการลงทุนระยะสั้น(Short Term) ลงมากกว่าชาติหน้าได้ คือ 
ได้เสวยผลบุญกันในชาตินี้หากท าบุญเป็นและถูกวิธี (นิตย์ สัมมาพันธ์, 2529:25-26) 
ซึ่งการท าบุญมีหลายวิธีเช่นการท าทาน รักษาศีล และการเจริญภาวนา หรือการด าเนินกิจการควบคู่ไป
กับศีลธรรมและจริยธรรมทางธุรกิจ เป็นการคืนก าไรสู่สังคม ยกตัวอย่างเช่น การมอบทุนการศึกษา
ให้กับพนักงานหรือลูกของพนักงาน มีเมตตาธรรมต่อผู้มีส่วนได้ส่วนเสียในธุรกิจเป็นต้น 

 ความต้องการในการท างาน 

 ความเหมือน ทั้ง 2 แนวคิดได้มีมุมมองที่เหมือนกันว่า บุคคลท างานได้เพราะมีความ
ต้องการหรือความอยากในการท างานและเมื่อท างานแล้วก็ย่อมต้องการได้ผลจากการท างานด้วยนั่นคือ 
ได้รับผลตอบแทน เช่น ผลก าไร ค่าจ้างรายได้จากการท ากิจการงาน เป็นต้น ส่วนความแตกต่าง แต่ทั้ง 
2 แนวคิดมีรายละเอียดที่แตกต่างกัน กล่าว คือ พระพุทธศาสนามองว่า ท างานด้วยความต้องการ
คุณภาพชีวิต รวมทั้งต้องการพัฒนาตนหรือพัฒนาศักยภาพของมนุษย์ ผลทีได้จากการท างานตรงกับ
ความต้องการทันที เพราะฉะนั้นการท างานจึงเป็นความพึงพอใจ ดังที่พระพุทธทาสภิกขุได้กล่าวว่า การ
ท างานคือการปฏิบัติธรรม เพราะการท างานถือเป็นหน้าที่ที่มนุษย์พึงกระท าเป็นปกติตามธรรมชาติ 
ขณะท างานก็ไม่ปรากฏความยึดมั่นถือมั่น ธรรมะจึงเกิดขึ้นและได้คุณภาพชีวิตที่ดีงามขึ้นด้วย ในขณะที่
เศรษฐศาสตร์กระแสหลักมองว่า ท างานด้วยความต้องการสิ่งปรนเปรอตน ผลที่ได้จากการท างานไม่ใช่



                        วารสาร มจร. เลย ปริทัศน์ journal of mcu. loei review 
ปีที่ 1  ฉบับท่ี 1 เดือน มกราคม-เมษายน  2563 Vol. 1 NO. 1 January – April 2020   

 

92 

ผลที่ต้องการแต่เป็นเงื่อนไขเพ่ือให้ได้ผลอย่างอ่ืนที่ต้องการ เพราะฉะนั้นการท างานจึงเป็นความจ าใจ
(พระธรรมปิฎก (ประยุทธ์ ปยุตฺโต), 2545:27) 

 ความสุขหรือความพึงพอใจจะเกิดขึ้นได้เมื่อได้รับสิ่งที่ต้องการ ถ้าเรามีความต้องการที่
สอดคล้องกับความเป็นจริง เราก็จะมีโอกาสสนองความต้องการนั้นได้ดีขึ้น แล้วก็จะมีความสุขหรือ
ความพึงพอใจไปอีระดับหนึ่ง การท างานก็เช่นเดียวกัน ท างานก็เพ่ือสนองความต้องการหรือก็คือความ
อยากนั่นเอง ความต้องการหรือความอยากนี้สามารถแบ่งออกเป็น 2 ประเภท ได้แก่ 1) ถ้าอย่างได้ผลที่
ตรงกับกฎธรรมชาติ การด าเนินชีวิตก็เป็นไปโดยสอดคล้องกับธรรมชาติ ความต้องการได้ผลที่ตรงตาม
กฎธรรมชาติ เช่น ท าสอนก็ต้องการต้นไม้เจริญงอกงามความต้องการหรือความอยากเช่นนี้ เรียกว่า 
ฉันทะ ถ้ามีฉันทะแล้วจะท างานอย่างมีความสุขได้ตลอดเวลา 2) แต่ถ้าท างานเพ่ือต้องการผลตามกฎ
สมมติของมนุษย์ คือ ท าสอนเพราะต้องการได้เงิน ความต้องการหรือความอยากเช่นนี้เรียกว่า ตัณหา 
เป็นความจ้องการได้ผลตามสมมติของมนุษย์ ท าให้หาทางหลบเลี่ยงการท าตามกฎธรรมชาติ ถ้าเป็นไป
ได้ก็ต้องการได้ผล(เงิน) โดยไม่ต้องท าเพราะฉะนั้นจึงไม่นึกถึงการท างาน แต่นึกถึงเวลาที่จะได้รับเงิน 
เช่นปลายสัปดาห์ ปลายเดือน เวลาการท างานจึงเป็นเวลาแห่งความทุกข์ การท างานแบบนี้เป็นการขับ
ไล่หรือวิ่งไล่ความสุข เพราะเราจะมองและโหยหาความสุขที่อยู่ข้างหน้าตลอดเวลา เฝ้าแต่รอคอยให้ถึง
วันที่จะได้รับเงิน กระวนกระวายจนไม่มีจิตใจที่จะจดจ่อกับงานที่ท าอยู่เลย (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺ
โต),2543:9) การท างานทั้ง 2 แบบนี้สามารถสรุปได้ดังตารางที่ 3 ดังนี้ ความแตกต่างระหว่างการ
ท างานแบบมีโลภะ และการท างานแบบมีฉันทะ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุต์โต), 2545:83) 

 การท างานและการพักผ่อน 

 ความเหมือน ทั้ง 2 แนวคิดมีมุมมองเหมือนกันถึงข้อพึง (ควร) ปฏิบัติของนายจ้าง และ
ลูกจ้างที่เกี่ยวข้องกับหลักการท างาน และการพักผ่อน กล่าวคือ ผู้เป็นนายจ้างหรือเจ้าของพึง 1) จัด
งานให้ท าตามความเหมาะสมกับก าลัง เพศ วัย ความสามารถ 2) ให้ค่าจ้างรางวัลสมควรแก่งานและ
ความเป็นอยู่ 3) จัดสวัสดิการดี มีช่วยรักษาพยาบาลในยามเจ็บไข้เป็นต้น 4) มีอะไรได้พิเศษมา ก็
แบ่งปันให้ 5) ให้มีวันหยุด และพักผ่อนหย่อนใจตาโอกาสอันควรส่วนลูกจ้างหรือพนักงานพึง 1) เริ่ม
ท างานก่อน 2) เลิกงานทีหลัง 3) เอาแต่ของที่นายให้ 4) ท าการงานให้เรียบร้อย และดียิ่งขึ้น 5) น า
ความดีของนาย งาน และกิจการไปเผยแพร่ (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2542:8) ซึ่งทั้ง 2 ฝ่ายต่างมี
ส่วนช่วยให้การท างานประสบความส าเร็จลุล่วงไปด้วยดี  ส่วนความแตกต่าง แต่ทั้ง 2 แนวคิดมีมุมมอง
ต่อความสัมพันธ์ระหว่างการท างาน และการพักผ่อนที่แตกต่างกัน กล่าวคือ มุมมองของเศรษฐศาสตร์
กระแสหลักที่มีแต่การท างาน คือการท างานเป็นเรื่องจ าใจ เราท างานด้วยความล าบาก เหน็ดเหนื่อย 
เพ่ือได้เงินมาซื้อหาสิ่งเสพบริโภคเราจึงต้องมีเวลาเหลือที่จะมีการพักผ่อน หาความสุขส าราญยาม
พักผ่อนจากงาน แล้วก็ได้รับความพึงพอใจ ฉะนั้นงานกับความพึงพอใจจึงเป็นคนละเรื่องกัน อยู่
ต่างหากเป็นฝ่ายตรงข้ามกัน หรือก็คือ การท างานเป็นกิจกรรมที่น่าเบื่อ และเพ่ือทดแทนความเหนื่อย
หน่ายก็จ าเป็นต้องมีค่าจ้างเป็นเครื่องตอบแทน ในทางตรงกันข้าม การหย่อยใจหรือสันทนาการ



                        วารสาร มจร. เลย ปริทัศน์ journal of mcu. loei review 
ปีที่ 1  ฉบับท่ี 1 เดือน มกราคม-เมษายน  2563 Vol. 1 NO. 1 January – April 2020   

 

93 

(Leisure) เป็นกิจกรรมที่สร้างความพึงพอใจ ดังนั้นจึงยินดีจะจ่ายทรัพย์เพ่ือซื้อความพึงพอใจ (อภิชัย  
พันธเสน, 2547:469) และเพ่ือทดแทนความรู้สึกท่ีคิดว่าได้รับความยากล าบากจากการท างาน 
 ส่วนมุมมองในทางพระพุทธศาสนาเห็นว่า การท างานท าให้เกิดความสุขหรือความพึงพอใจ
ได้ ซึ่งในความเป็นจริง งานกับความสุขไม่ใช่ของแยกกัน แต่เป็นพวกเดียวกันโดยธรรมชาตินั้นงานกับ
ความสุขนั้นมาได้ด้วยกัน งานมาได้ทั้งความทุกข์และความสุข อยู่ที่ว่าเราจะปฏิบัติถูกหรือผิด ถ้าเรา
ปฏิบัติถูก งานก็จะท าให้เกิดความสุขแต่ถ้าเราปฏิบัติผิด งานก็จะท าให้เกิดความทุกข์ ทั้งนี้ก็อยู่ที่เหตุ
ปัจจัยจะเข้ามาประสานกัน งานกับความสุขเป็นเรื่องเดียวกัน โดยธรรมชาติเราก็รู้กันว่าสิ่งทั้งหลาย
เป็นไปตามเหตุปัจจัยของมันเรื่องของธรรมชาตินั้น อยู่ที่ว่าเราต้องปฏิบัติให้ถูก หมายความว่า ปฏิบัติให้
ถูกต้องตามเหตุปัจจัยพูดง่ายๆ ว่าด าเนินชีวิตให้ถูกต้องตามกฎธรรมชาติ ถ้าเราด าเนินชีวิตถูกต้องตาม
กฎธรรมชาติ งานก็สามารถมากับความสุข (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต, 2-3) 

 นอกจากนี้ค าสอนที่พระพุทธทาส อินฺทปญฺโญ ต้องการจะเน้นเกี่ยวกับการท างานก็คือ ไม่ว่า
การท างานจริงๆ จะมีสภาพเช่นใด ทัศนคติที่มีต่อการท างานนั้นมีความส าคัญกว่า หรืออย่างน้อยก็มี
ความส าคัญไม่น้อยไปกว่าสภาพวะของการงานที่จะต้องท าจริง ดังนั้นถ้าหากเริ่มต้นจากทัศนคติที่
ถูกต้องว่า การท างานคือหน้าที่ตามธรรมชาติของมนุษย์ที่จะต้องปฏิบัติ ในฐานะที่เป็นส่วนหนึ่งของ
กระบวนการผลิต ดังนั้นการท างานจึงไม่ใช่เรื่องของความเหนื่อยยาก ความเบื่อหน่าย หรือเป็นการถูก
ลงโทษ แต่เปาหน้าที่ที่มนุษย์พึงกระท าโดยปกติ ถ้าอธิบายว่าการปฏิบัติธรรมคือการท าหน้าที่ที่มีอยู่
ตามธรรมชาติของมนุษย์การท างานก็คือการประพฤติธรรม ถ้าคิดได้เช่นนี้แล้ว ก็จะไม่คิดว่างาน
ก่อให้เกิดความเหนื่อยยากหรือน่าเบื่อหน่าย จะช่วยท าให้เกิด “ความพอใจ” ที่ได้ท างาน เพราะได้ท า
หน้าที่ตามธรรมชิตของมนุษย์หรือได้ปฏิบัติธรรม (อภิชัย พันธเสน, 171) 
 อาจกล่าวได้ว่า การท างานหาเลี้ยงชีพนั้นครองเวลาส่วนใหญ่ของผู้ครองเรือน สิ่งที่จ าเป็น
จะต้องกระท าให้ได้ คือ ท าให้การท างานของเราเป็นแหล่งแห่งความสุขตลอดเวลา โดยต้องท างานให้
ถูกต้องตามกฎธรรมชาติและมีทัศนคติที่ว่าการท างานคือ การปฏิบัติหน้าที่ตามธรรมชาติ ของมนุษย์
ตลอดเวลา และปฏิบัติให้ถูกต้องตามเหตุปัจจัยของธรรมชาติ ก็จะท าให้การท างานมีความสุขได้ ทั้งนี้
พัฒนาตนเองให้รู้จักสัมผัสกับความสุขหลายๆ รูปแบบโดยไม่ทิ้งความสุขภายในที่เป็นอิสระ ไม่ขึ้นอยู่กับ
การเสพวัตถุภายนอก เริ่มด้วยสุขจากการที่ว่าเมื่อท างานไปเห็นผลงานเกิดขึ้นตรงตามธรรมชาติก็เกิด
ปีติความอ่ิมใจ เป็นสุขอยู่เรื่อย แล้วให้ได้ความสุขทั้งสองอย่าง มีความสุขทั้งข้างนอกทั้งข้างใจ ได้ทั้งสุข
จากวัตถุ ได้ทั้งสุขจากการท างาน ได้ทั้งสุขจากการอยู่ร่วมกันด้วยไมตรีจิตมิตรภาพกับเพ่ือนร่วมงาน 
เป็นต้น และท าจิตใจให้ดี มองอะไรต่างๆ ในแง่ที่จะท าให้ดี จนมีความสุขตลอดเวลา เราก็จะท าชีวิตของ
เราให้สมบูรณ์ โดยเฉพาะจุดส าคัญที่ท้าทายก็คือ การท างานท าการที่เป็นชีวิตส่วนใหญ่ของเราให้มี
ความสุข ซึ่งเราจะต้องท าให้ได้ (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต),17-18) 

 

 



                        วารสาร มจร. เลย ปริทัศน์ journal of mcu. loei review 
ปีที่ 1  ฉบับท่ี 1 เดือน มกราคม-เมษายน  2563 Vol. 1 NO. 1 January – April 2020   

 

94 

 การออมทรัพย์ 

 จากการที่เงินออมคือเงินส่วนที่เหลือจากการบริโภค หากบุคคลบริโภคมาก เงินออมก็จะ
เหลือน้อย แต่หากบริโภคน้อย เงินออมก็จะเหลือมาก ดังนั้นจะเห็นได้ว่า การออมมีความสัมพันธ์กับ
การบริโภค เมื่อกล่าวถึงการบริโภคก็สามารถวิเคราะห์ถึงการออมในทางผกผันได้เช่นเดียวกัน ซึ่งใน
การศึกษาเปรียบเทียบความเหมือนและความแตกต่างกันของการออมทรัพย์จะมีบางประเด็นในการ
วิเคราะห์ที่คล้ายคลึงกันด้วย 

 1) จุดมุ่งหมายของการออม 

 ความเหมือน ทั้ง 2 แนวคิดต่างมีมุมมองที่เหมือนกันว่า การออมทรัพย์เมื่อก่อให้เกิด
ประโยชน์ในปัจจุบันชาตินี้ เช่น ออมทรัพย์ไว้เพ่ือป้องกันอันตรายที่อาจเกิดขึ้นกะทันหัน ไม่ทัน
คาดการณ์ เช่น อุบัติเหตุ ยามเจ็บไข้ได้ป่วย การเปลี่ยนแปลงของภาวะเศรษฐกิจอย่างไม่คาดไม่ถึงภัย
ธรรมชาติ ราชภัย โจรภัย เป็นต้น หรือก็คือออมทรัพย์ ไว้เพ่ือเป็นหลักประกันในการด ารงชีวิตให้
ปลอดภัยมั่นคง ออมไว้เพ่ือเป็นเงินลงทุนประกอบธุรกิจการงานหรืออมไว้ในรูปของสินทรัพย์ต่างๆ เป็น
ต้น แต่ไม่ว่าจะออมทรัพย์เพ่ือ จุดมุ่งหมายใด การออมทรัพย์นั้นก็เป็นรายได้ส่วนที่เหลือจากบริโภค
ทั้งสิ้น ส่วนความแตกต่าง การออมทรัพย์ในทางเศรษฐศาสตร์กระแสหลักมีจุดมุ่งหมายเพ่ือให้เกิด
ประโยชน์ในปัจจุบันชาตินี้เท่านั้น ในขณะที่การออมทรัพย์ในพระพุทธศาสนามีจุดมุ่งหมายเพ่ือ
ประโยชน์ทั้งในปัจจุบันชาตินี้และชาติหน้าด้วย  

 2) แนวทางการออมทรัพย์ 

 ความเหมือน ทั้ง 2 แนวคิดมีมุมมองต่อการออมทรัพย์ที่เหมือนกันตรงที่รายได้ทั้งหมดที่
แสงหาได้จะถูกจัดสรรออกเป็น 2 ส่วนใหญ่ๆคือ การบริโภค และการออม ส่วนความแตกต่าง การออม
ทรัพย์ในทางเศรษฐศาสตร์กระแสหลักก็คือรายได้ส่วนที่เหลือจากการบริโภคทั้งหมด ในขณะที่
พระพุทธศาสนามีหลักการจัดเก็บรักษาทรัพย์ หรือก็คือออมทรัพย์อย่างมีแนวทางที่ชัดเจน ที่เรียกว่า 
หลักโภควิภาค 4 เป็นการแบ่งทรัพย์ออกเป็น 4 ส่วน (100%) ได้แก่ ส่วนที่ 1 ส าหรับบริโภค (25%) 
ส่วนที่ 2 และ 3 ส าหรับออมไว้ลงทุนประกอบอาชีพ (50%) และส่วนสุดท้ายส าหรับออมไว้ใช้ยาม
จ าเป็นและท าบุญ (25%) (ที.ปา.(ไทย)11/265/211-212) ซึ่งหลักโภควิภาค 4 นี้ได้แบ่งทรัพย์ออกเป็น 
4 ส่วนอย่างชัดเจน และเป็นการบอกแนวทางในการบริโภคและออมไว้ลงทุนและใช้ยามจ าเป็น ท าบุญ 
1 ส่วนที่เหลืออีก 2 ส่วนไว้ส าหรับลงทุนประกอบอาชีพดังนั้นจะเห็นได้ว่าการออมในทางเศรษฐศาสตร์
กระแสหลัก ก็คือ รายได้ส่วนที่เหลือจากการบริโภคแล้วออมในรูปสินทรัพย์ต่างๆ แต่พระพุทธศาสนาได้
แสดงแนวทางการออมอย่างมีแบบแผนที่ชัดเจนมาก กล่าวคือ ควรจะจัดสรรรายได้ไปเพ่ือการบริโภค
และการออมอย่างไร และในปริมาณสัดส่วนเท่าไร ในแต่ละกิจกรรม 



                        วารสาร มจร. เลย ปริทัศน์ journal of mcu. loei review 
ปีที่ 1  ฉบับท่ี 1 เดือน มกราคม-เมษายน  2563 Vol. 1 NO. 1 January – April 2020   

 

95 

 นอกจากนี้พระพุทธศาสนายังมีแนวทางในการท าให้ทรัพย์ตั้งอยู่ได้นาน ถือเป็นการรักษา
ทรัพย์ให้ยั่งยืน คือหลักกุลจิรัฏฐิติธรรม ได้แก่ (1) แสวงหาพัสดุ ที่หายไป (2) ซ่อมแซมพัสดุเก่าคร่ าคร่า 
(3) รูปจักประมาณในการบริโภค (4) ตั้งสติหรือบุรุษผู้มีศีลให้เป็นใหญ่ในเรือน (องฺ.จตุกฺก. (ไทย) 
21/258/375-376) รวมทั้งมีแนวทางในการป้องันทรัพยให้พ้นจากอันตรายต่างๆ จึงจะท าให้ทรัพย์
ตั้งอยู่ได้นานเช่นเดียวกัน นั่นคือ ต้องงดเว้นหลีกเลี่ยงทางเสื่อมแห่งโภคะ 4 ประการ ได้แก่ (1) เป็น
นักเลงหญิง (นักเที่ยวผู้หญิง) (2) เป็นนักเลงสุรา (3) เป็นนักเลงการพนัน (4) เป็นผู้มีมิตรชั่ว (องฺ.อฏฺฐก.
(ไทย)23/54/342) รวมทั้งต้องงดเว้นจากอบายมุข 6 ซึ่งเป็นเหตุย่อยยับแห่งโภคทรัพย์ ได้แก่ (1) การ
เสพน้ าเมา (2) การเที่ยงกลางคืน (3) การเที่ยวดูมหรสพ (4) การเล่นพนัน (5) การคบคนชั่วเป็นมิตร 
(6) การเกียจคร้านไม่ท างาน (ที.ปา.(ไทย)11/247/202) ดังนั้นพระพุทธศาสนาสอนแนวทางในการออม
ทรัพย์และแนวทางในการรักษาทรัพย์ที่มีอยู่ให้ตั้งอยู่ได้นาน ยั่งยืน มั่นคง รวมทั้งต้องงดเว้นทางเสื่อม
แห่งโภคะทั้งหลายในขณะที่เศรษฐศาสตร์กระแสหลักไม่ได้อธิบายแนวทางอย่างละเอียดเช่นนี้ 

 รูปแบบการออมทรัพย์ 

 ความเหมือน การออมทรัพย์ทั้ง 2 แนวคิดมีมุมมองที่เหมือนกัน คือ ออมทรัพย์ในรูปของ
สินทรัพย์ต่างๆ ทั้งสังหาริมทรัพย์ (เคลื่อนที่ได้) เช่น เงินสด เงินฝากธนาคาร พันธบัตร หุ้น หลักทรัพย์
ทางการเงินต่างๆ เป็นต้น และอสังหาริมทรัพย์ (เคลื่อนที่ไม่ได้) เช่น บ้าน อาคาร ที่ดิน เป็นต้น  ความ
แตกต่าง จากการออมในรูปของสินทรัพย์ข้างต้นดังกล่าวเป็นการออมทรัพย์แบบ “รูปธรรม” แต่ในทาง
พระพุทธศาสนาสอนให้ออมทรัพย์ในแบบ “นามธรรม” คือ ออมเป็นทรัพย์ละเอียด นอกเหนือจาก
ทรัพย์หยาบด้วย เป็นการเปลี่ยนทรัพย์หลายให้เป็นบุญด้วยการบริจาคเป็นทาน สงเคราะห์บุคคลต่างๆ 
ท าบุญกุศลเป็นต้น เพราะเป็นการออมทรัพย์ที่ไม่มีผู้ใดหรือสิ่งใดสามารถลักขโมยหรือท าลายไปจาก
เจ้าของทรัพย์ได้ ในขณะที่การออมทรัพย์หยาบอาจไม่มีความปลอดภัย เช่น ภัยจากธรรมชาติ ภัยจาก
บุคคล เป็นต้น 

 การสร้างเครือข่าย 

 ในหัวข้อนี้จะท าการเปรียบเทียบในประเด็นต่างๆ ดังนี้ 

 1) ความหมายของเครือข่ายและการสร้างเครือข่าย 

 ความเหมือน ทั้ง 2 แนวคิดมีมุมมองความหมายเบื้องต้นที่เหมือนกัน กล่าวคือเครือข่าย 
หมายถึง การประสานงานรูปแบบหนึ่งของกลุ่มบุคคลที่มาท างานร่วมกัน ช่วยเหลือกัน และแลกเปลี่ยน
ข้อมูลระหว่างกัน เพ่ือแก้ไขปัญหาหรือสนองความต้องการอย่างใดอย่างหนึ่งหรือหลายอย่างที่มีความ
เหมือนกัน หรือคล้ายคลึงกัน ส่วนการสร้างเครือข่าย หมายถึง การท าให้มีการติดต่อ ประสานงาน 
ช่วยเหลือ ให้ความร่วมมือและท างานในลักษณะที่เอ้ือประโยชน์ซึ่งกันและกันของกลุ่มบุคคล ส่วนความ
แตกต่าง ทั้ง 2 แนวคิดนี้มีความแตกต่างกันตรงที่ “กลุ่มบุคคล” กล่าวคือ ในทางเศรษฐศาสตร์ กลุ่ม



                        วารสาร มจร. เลย ปริทัศน์ journal of mcu. loei review 
ปีที่ 1  ฉบับท่ี 1 เดือน มกราคม-เมษายน  2563 Vol. 1 NO. 1 January – April 2020   

 

96 

บุคคลที่มาประสานงานร่วมกันนั้น ไม่ได้ระบุไว้ว่าจะต้องเป็นบุคคลหรือกลุ่มบุคคลประเภทใด มีลักษณะ
อย่างไร และบุคคลประเภทใดไม่ควรเข้ามาอยู่ในเครือข่ายระบุแต่เพียงว่าเป็นบุคคลหรือกลุ่มบุคคล
โดยทั่วไปที่มีความสมัครใจเข้ามาร่วมในเครือข่าย ซึ่งมีทรัพยากร มีเป้าหมาย ความคิด ปัญหาหรือความ
ต้องการทีเหมือนหรือคล้ายคลึงกัน มีการรับรู้และมุมมองที่เหมือนกัน มีวิสัยทัศน์และความสนใจร่วมกัน 
ท างานร่วมกันเพ่ือบรรลุผลประโยชน์ที่ต้องการร่วมกัน แต่ทางพระพุทธศาสนาได้ระบุไว้ว่า บุคคลหรือ
กลุ่มบุคคลที่จะเข้ามีร่วมอยู่ ในเครือข่ายจะต้องเป็นกั ลยาณมิตร การสร้างเครือข่ายในทาง
พระพุทธศาสนาคือ กัลยาณมิตตตา ในหลักทิฏฐธัมมิกัตถประโยชน์ แปลว่า การคบคนดีเป็นมิตรและ
การสร้างเครือข่ายคนดีให้เกิดขึ้นในสังคม ซึ่งการสร้างเครือข่ายคนดี คือการสร้างคนดี มิตรดี หรือ
กัลยาณมิตร ให้เกิดข้ึนในสังคมเพ่ือร่วมกันท ากิจกรรมส่งเสริมและบ ารุงพระพุทธศาสนา กิจกรรมต่างๆ 
ที่เป็นการส่งเสริมความดี เช่นการศึกษาและการปฏิบัติธรรมหรือกิจกรรมสังคมสงเคราะห์ในชุมชน เป็น
ต้น ดังนั้น จะเห็นได้ว่า เครือข่ายในทางพระพุทธศาสนาต้องประกอบไปด้วยคนดี มีศีลธรรม ที่เรียกว่า 
กัลยาณมิตรเท่านั้น 

 จุดมุง่หมายของการสร้างเครือข่าย 

 ความเหมือน ทั้ง 2 แนวคิดมีจุดมุ่งหมายในการสร้าง และข้าร่วมในเครือข่ายเหมือนกัน 
กล่าวคือ มีการติดต่อ สนับสนุน ประสานงาน ท างานร่วมกันเพ่ือสนองความต้องการหรือเพ่ือแก้ไข
ปัญหาอย่างใดอย่างหนึ่งหรือหลายอยางที่เหมือนกันหรือคล้ายกัน เช่น นักธุรกิจสร้าง และเข้าร่วม
เครือข่ายกับองค์กรธุรกิจที่เกี่ยวข้องกัน เช่น คู่ค้า ผู้ขายปัจจัยการผลิต เป็นต้น เพ่ือประสานงานกันให้
การด าเนินธุรกิจส าเร็จลุล่วงไปได้ด้วยดี มีการต่อรอง เจรจา แลกเปลี่ยนข้อมูลและเทคโนโลยีใหม่ๆ 
และตกลงในข้อเสนอที่ทุกฝ่ายบรรลุผลประโยชน์ทางธุรกิจร่วมกัน ความแตกต่าง การสร้างเครือข่าย 
คนดีในทางพระพุทธศาสนามีจุดมุ่งหมายเพ่ือขจัดคนไม่ดี หรือมิตรเทียมออกไปจากสังคมหรือชุมชน 
เพราะการสร้างเครือข่ายคนดีจะท าให้ในสังคมหรือชุมชนปราศจากคนพาล มิจฉาทิฏฐิชน และแหล่ ง
อบายมุขต่างๆ ซึ่งการสร้างเครือข่ายคนดีเป็นวิธีเดียวที่จะสามารถป้องกันและก าจัดมิจฉาทิฏฐิชน คน
พาลให้หมดไปจากสังคมได้โดยเด็ดขาดนั่นเอง และการที่เกิดการรวมกลุ่มกันอย่างเข้มแข็งท าประโยชน์
กับส่วนรวม จะเป็นพลังที่ท าให้สังคมเคลื่อนไหวเปลี่ยนแปลงเชิงโครงสร้าง เพ่ือน าไปสู่โครงสร้างทา
สังคมที่เป็นธรรมได้(ปรีดา  เรืองวิชาธร, 2547: 160) แต่ในทางเศรษฐศาสตร์มีจุดมุ่งหมายในการ
ท างานร่วมกันเพื่อพัฒนาผลิตภัณฑ์และเทคโนโลยีให้มีความยั่งยืนและเพ่ือแลกเปลี่ยนแบ่งปันทรัพยากร 
ข้อมูลข่าวสารระหว่างองค์กรที่มีวัตถุประสงค์คล้ายกันหรือเกี่ยวข้องกันให้ได้ประโยชน์สูงสุดภายใต้
ทรัพยากรที่มีอยู่อย่างจ ากัด 

 

 



                        วารสาร มจร. เลย ปริทัศน์ journal of mcu. loei review 
ปีที่ 1  ฉบับท่ี 1 เดือน มกราคม-เมษายน  2563 Vol. 1 NO. 1 January – April 2020   

 

97 

 ผลประโยชน์ที่ได้รับ 

 ความเหมือน ทั้ง 2 แนวคิดมองผลประโยชน์ที่จะได้รับจากการสร้างเครือข่ายเหมือนกัน 
กล่าว คือ การสร้างเครือข่ายเป็นการผนึกรวมพลังการท างานเพ่ือน าไปสู่ผลลัพธ์ที่ดีกว่าการท างานเพียง
ล าพัง เพราะไม่เกิดการแลกเปลี่ยนแบ่งปันข้อมูลหรือทรัพยากรที่เราขาดแคลนและการประสานงาน
ท างานร่วมกันเป็นเครือข่ายท าให้เกิดความสามัคคีและมีความตั้งใจท างานกันอย่างเข้มแข็งเพราะมี
ความคิดเห็นตรงกัน มุ่งมั่นเพ่ือบรรลุจุดมุ่งหมายเดียวกัน ความแตกต่าง ในทางเศรษฐศาสตร์มอง
ผลประโยชน์เช่นเดียวกับข้างต้น นั่นคือ ตามแนวคิดการรวมพลัง (Synergy) คือ 2+2 = 5 ซึ่ง
หมายความว่าการรวมพลังน าไปสู่ผลลัพธ์ที่มีคุณค่าหรือเข้มแข็งมกกว่าการที่แต่ละองค์กรจะท างานโดย
โดดเดี่ยว ซึ่งอาจจะได้ผลลัพธ์เพียง 2 +2 ≤ 4 นอกจากนี้ยังมีทฤษฎีการแลกเปลี่ยน (Exchange 
Theory) ซึ่งอธิบายถึงการแลกเปลี่ยนผลประโยชน์ระหว่างกัน คือแต่ละฝ่ายมองเห็นประโยชน์ที่ตนต่าง
จ ะ ไ ด้ รั บ จ า ก ก า ร เ ข้ า ร่ ว ม เ ค รื อ ข่ า ย ซึ่ ง จ ะ น า ไ ป สู่ ก า ร ส ร้ า ง เ ค รื อ ข่ า ย
(http://www.labschools.net/cur/cur/sripong.htm#network>2 5 2 6 :1 2 )  ใ น ข ณ ะ ที่
พระพุทธศาสนามองว่า ผลประโยชน์ของการสร้างเครือข่ายคนดีที่มีต่อตัวเรา และสังคม มี 4 ประการ
ได้แก่ 1) มีเครือข่ายคนดีเป็นรั้วบ้าน คือ มีรั้วบ้านที่จะคุมครองป้องกันบ้านของเราให้ปลอดภัยจาก
อันตรายต่างๆ เช่น โจรร้าย อบายมุข เป็นต้น 2) เป็นโอกาสดีแห่งการบรรลุเป้าหมายชีวิต คือ มี
เครือข่ายคนดีก็เท่ากับว่าอยู่ในถิ่นที่เหมาะสม เพราะแวดล้อมไปด้วยคนประเภทสองตา ย่อมเกื้อกูล
ส่งเสริมการประกอบอาชีพของเราให้ประสบความส าเร็จได้โดยง่าย 

 นอกจากผลประโยชน์ที่ได้ดังกล่าวแล้ว การสร้างเครือข่ายคนดีหรือกัลยาณมิตรยังมีบทบาท
ที่ส าคัญที่สุดต่อกิจกรรมทางเศรษฐกิจทั้ง 3 ด้วย ได้แก่ การแสวงหาทรัพย์ (อุฏฐานสัมปทา), การออม
ทรัพย์ (อารักขสัมปทา) และการบริโภคทรัพย์ (สมชีวิตา) ดังนี้ 1) อุฏฐานสัมปทา คือ การแสงหาทรัพย์
ที่ถูกต้องชอบธรรมด้วยความขยันหมั่นเพียรโดยประกอบด้วยปัญญาทั้งทางโลกและทางธรรม  หรือ
เรียกว่า การหากเป็น นั้น ถ้าสังคมเต็มไปด้วยบุคคลประเภทคนตาเดียว (ไม่มีปัญญาหาทรัพย์มาเลี้ยง
ชีวิต ไม่มีปัญญาท าให้ทรัพย์เพ่ิมพูน และไม่มีปัญญาเข้าใจธรรมะ บาปคุณคุณโทษ) และขาดแคลนผู้มี
ลักษณะนิสัยเป็นกัลยาณมิตรผู้คนในสังคมย่อมไม่มีทางประกอบอาชีพอย่างสุจริตได้เลย ตัวอย่างที่ได้
เห็นได้ชัดในสังคมก็คือทั้งๆ ที่ผู้คนโดยทั่วไปประจักษ์แจ้งแก่ใจว่าการค้ายาเสพติดให้โทษ 2) อารักข
สัมปทา คือ การออมทรัพย์เพื่อจะได้ใช้ทรัพย์ให้เกิดประโยชน์สูงสุด รู้จักคุ้มครองเก็บรักษาโภคทรัพย์ที่
ได้ท าไว้ด้วยความขยันหมั่นเพียรและชอบธรรมให้พ้นจากภัยอันตรายต่างๆ เพ่ือไม่ให้ทรัพย์นั้นเสื่อมสูญ
หายไป รวมถึงการรู้จักถนอมทรัพย์ให้จีรังยั่งยืนยาวนานขึ้น หรือที่เรียกว่า การเก็บเป็น นั้นย่อมมีผล
ต่อเนื่องจากการหาด้วย กล่าวคือ ถ้าบุคคลล้มเหลวในการท างานมาหากิน ย่อมไม่มีทรัพย์สมบัติเก็บ
หรือถ้าเขาประสบความส าเร็จในการท ามาหากินจากอาชีพทุจริตผิดกฎหมาย ทรัพย์ที่ได้รับย่อมมีวิบัติ
ติดมาด้วย 3) สมชีวิตา คือ การใช้ทรัพย์อย่างประหยัดตามความจ าเป็น รู้จักบริหารจัดการทรัพย์ที่มี 



                        วารสาร มจร. เลย ปริทัศน์ journal of mcu. loei review 
ปีที่ 1  ฉบับท่ี 1 เดือน มกราคม-เมษายน  2563 Vol. 1 NO. 1 January – April 2020   

 

98 

ก าหนดรายจ่ายไม่ให้เกดินรายได้ เป็นอยู่อย่างพอดี เลี้ยงชีพตามสมควรแก่ฐานะไม่ฝืดเคืองหรือ
ฟุ่มเฟือยจนเกินไป หรือท่ีเรียกว่า การใช้เป็นนั้น บุคคลประเภทตาเดียว ถ้าเขาไม่ประสบความส าเร็จใน
การท ามาหากิน เขาอาจใช้ทรัพย์ที่มีอยู่ให้หมด 

ไปกับอบายมุขต่างๆ การใช้ไม่เป็นของเขา ย่อมท าให้เดือดร้อนและยากจนยิ่งขึ้น  

 สรุป 

 การประกอบอาชีพการงานรายได้ที่ได้จากการท างานแบ่งเป็น 2 ประเภทคือ รายได้ประจ า
และประกอบอาชีพไม่ได้ระบุมากนักถึงลักษณะอาชีพการงานที่ควรหรือไม่ควรประกอบควรประกอบแต่
สัมมาอาชีพทั้งทางกายวาจาและใจเป็นอาชีพที่สุจริตชอบธรรมและงดเว้นมิจฉาอาชีพ  การแสวงหา
ทรัพย์ต้องขยันหมั่นเพียรมีความรู้ความสามารถการบริหารจัดการที่ดีและมีปัญญาในการวางแผนและ
แก้ไขการงานให้ส าเร็จลุล่วงได้ดีต้องมีความสามารถการกระท าความรู้ความสามารถความขยันการ
บริหารวิสัยทัศน์จากการกระท าดังกล่าวซึ่งเรียกว่าสาเหตุหยาบจากการกระท าดังกล่าวที่เรียกว่าสาเหตุ
ละเอียดในวณิชชสูตร ความต้องการในการท างานท างานได้เพราะมีความต้องการหรือความอยากในการ
ท า งานและเม่ือท างานแล้วย่อมต้องการได้รับผลจากการท างานด้วย เงื่อนไขให้ได้ผลอ่ืนท างานแบบมีโล
ภะเพ่ือต้องการผลตามกฎสมมติของมนุษย์ท างานเพราะต้องการคุณภาพชีวิตผลที่ได้รับตรงกับความ
ต้องการทันที จึงมีความสุขที่ได้ท างาน การท างานและการพักผ่อนหลักการท างานและการพักผ่อน
ปรากฏในข้อพึงปฏิบัติของนายจ้างและลูกจ้างมองการท างานเป็นสิ่งจ าใจ เป็นทุกข์ และมองการ
พักผ่อนเป็นสิ่งน่าพอใจ เป็นสุขมองการท างานเป็นความสุขถ้าปฏิบัติถูกต้องตามเหตุปัจจัยหรือ
ธรรมชาติ พระพุทธศาสนาการแสวงหาทรัพย์กับการผลิตกระบวนการผลิตประกอบด้วยปัจจัยการผลิต
กระบวนการผลิตและผลผลิตการผลิตเป็นการสร้างหรือการท าสิ่งใดสิ่งหนึ่งขึ้นมาใหม่  การผลิตเป็นการ
แปรสภาพจากสิ่งหนึ่งไปเป็นอีกสิ่งหนึ่งเป็นการให้เกิดสภาพใหม่โดยท าลายสภาพเก่ามี  2 ประเภทคือ 
การผลิตเท่ากับการท าลาย และการผลิตเพ่ือท าลาย ทรัพยากรมนุษย์ที่เป็นปัจจัยการผลิตทรัพยากร
มนุษย์เป็นปัจจัยการผลิตประเภทหนึ่งไม่ได้แจกแจงรายละเอียดของทรัพยากรมนุษย์ทรัพยากรมนุษย์
ประกอบด้วยกล้ามเนื้อ และพลังสมองซึ่งพลังสมองประกอบ ด้วยความฉลาด และปัญญาการออม
ทรัพย์ และจุดมุ่งหมายของการออมเพ่ือป้องกันอันตราย เป็นหลักประกันและเพ่ือประโยชน์ในการ
ด ารงชีวิตเพ่ือป้องกันอันตราย เป็นหลักประกัน และเพ่ือประโยชน์ในการด ารงชีวิตในชาตินี้เพ่ือป้องกัน
อันตราย 

 

 

 



                        วารสาร มจร. เลย ปริทัศน์ journal of mcu. loei review 
ปีที่ 1  ฉบับท่ี 1 เดือน มกราคม-เมษายน  2563 Vol. 1 NO. 1 January – April 2020   

 

99 

เอกสารอ้างอิง 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย. กรุงเทพฯ :โรงพิมพ์มหาจุฬาลง
 กรณราชวิทยาลัย. 

กองวิชาการ มหาวิทยาลัยธรรมกาย แคลิฟอร์เนีย. (2551). สรรพศาสตร์ในพระไตรปิฎก. ม.ป.ท.  
นิตย์  สัมมาพันธ์. (2529). การบริหารเชิงพุทธ,พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพฯ : โอ.เอส.พริ้นติ้ง เฮ้าส์.   
ปรีดา  เรื่องวิชาธร. (2547). งานพลังกลุ่มและความสุข. กรุงเทพฯ : บริษัทเฟ่ืองฟ้า พริ้นติ้ง  จ ากัด. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2542). ธรรมนูญชีวิต พุทธจริยธรรมเพื่อชีวิตที่ดีงา. พิมพ์ครั้งที่ 20. 
 ขอนแก่น : ห้างหุ้นส่วนจ ากัด ขอนแก่นการพิมพ์. 
 . ท าอย่างไรจะให้งานประสานกับความสุข. (2543). พิมพ์ครั้งที่ 6. กรุงเทพฯ : บริษัท
 สหธรรมิกจ ากัด. 
 . เศรษฐศาสตร์แนวพุทธ. (2545). พิมพ์ครั้งที่ 5. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์เม็ดทราย. 
พระมงคลเทพมุนี(สด จนฺทสโร). (2552). “วิธีรวย”. วารสารอยู่ในบุญ, ฉบับที่ 83 เดือนกันยายนน. 
พระมหาศิริวัฒน์  อริยเมธี (จันต๊ะ). (2549). วิเคราะห์แนวคิดเศรษฐกิจพอเพียงจากมุมมองของ
 พระพุทธศาสนา. เชียงใหม่: ห้างหุ้นส่วนจ ากัด เชียงใหม่โรงพิมพ์แสงศิลป์.  
พระมหาวุฒิชัย วชิรเมธี. (2551). ธรรมะพารวย. กรุงเทพฯ : บริษัท อัมรินทร์พริ้นติ้งแอนด์พับลิชชิ่ง 
 จ ากัด. 
 , คัมภีร์ปฏิรูปมนุษย์ เล่ม 1. (2548). พิมพ์ครั้งที่ 12 กรุงเทพฯ : บริษัท พีวีพี ซัพพลายส์ 
 จ ากัด. 
พระสมชาติ  ฐานวุฑฺโฒ. (2553). มงคลชีวิต ฉบับก้าวหน้า. กรุงเทพฯ : บริษัทฐานการพิมพ์ จ ากัด.  
วันรักษ์ มิ่งมณีนาคิน. (2544). หลักเศรษฐศาสตร์จุลภาค ฉบับปรับปรุง. พิมพ์ครั้งที่ 16  กรุงเทพฯ : 
 บริษัทโรงพิมพ์ไทยวัฒนาพานิช จ ากัด. 
วริยา  ชินวรรโณ. (2546). กรุงเทพฯ : ห้างหุ้นส่วนจ ากัด โรงพิมพ์ชวนพิมพ์. 
อภิชัย  พันธเสน. (2547). พุทธเศรษฐศาสตร์ : วิวัฒนาการ ทฤษฎีและการประยุกต์กับเศรษฐศาสตร์
 สาขาต่างๆ. พิมพ์ครั้งที่ 3 กรุงเทพฯ : บริษัทอัมรินทร์พริ้นตั้งแอนด์พับลิชชิ่ง จ ากัด. 
ศรีผ่อง จิตกรณ์กิจศิลป์. “การสร้างเครือข่ายการท างาน.” <http://www.labschools.net/ 
 cur/cur5/sripong.htm#network>. 
 

 

 

 
 

http://www.labschools.net/

