
MFU Connexion, 7(2) || page 296 

กลองก้นยาว: ดนตรีข้ามชาติจากรัฐฉานสู่ภาคเหนือของประเทศไทย 
Klong Kon Yao: The Transnational Music from Shan State to 

Northern Thailand 

พิพัฒน์พงศ์ มาศิริ1 
Phiphatphong Masiri 
Received June 21, 2018   

Revised Nov 7, 2018 
Accepted Nov 9, 2018 

บทคัดย่อ 
บทความฉบับน้ีต้องการอธิบายปรากฏการณ์การข้ามพรมแดนรัฐชาติของกลองก้นยาว 

ท่ีเกิดข้ึนในพื้นท่ีตอนบนของไทยในปัจจุบัน ผลจากการศึกษาพบว่าการข้ามพรมแดนของ
กลองก้นยาวมีศูนย์กลางอยู่ในรัฐฉานของประเทศสาธารณรัฐแห่งสหภาพเมียนมาเกิดข้ึน
จากการอพยพของชาวไทใหญ่จ านวนมากเน่ืองมาจากเหตุการณ์ความสงบทางเมืองใน
ประเทศสาธารณรัฐแห่งสหภาพเมียนมาและการขยายตัวของเศรษฐกิจไทยในช่วงสอง
ทศวรรษท่ีผ่านมา การอพยพของชาวไทใหญ่ท าให้เกิดการข้ามพรมแดนรัฐชาติของดนตรี
ไทใหญ่ท่ีเรียกว่า กลองก้นยาว และท าให้เกิดการผสมกลมกลืนทางวัฒนธรรมข้ึนในพื้นท่ี
ตอนบนของไทย โดยพบว่าดนตรีพื้นเมืองท่ีเรียกว่า กลองปู่เจ่ ถูกปรับเปลี่ยนและมีความ
คล้ายคลึงกับกลองก้นยาวของชาวไทใหญ่ อย่างไรก็ตามการเรียกร้องให้มีการอนุรักษ์
กลองปู่เจ่ท่ีเป็นดนตรีดั้งเดิมในแบบฉบับของชาวเชียงใหม่ท่ีเกิดข้ึนเมื่อไม่นานมาน้ีสะท้อน
ให้เห็นถึงกระบวนการผสมกลมกลืนทางวัฒนธรรมท่ียังไม่สมบูรณ์  

ค าส าคัญ: กลองก้นยาว / การข้ามพรมแดนรัฐชาติของดนตรี / การผสมกลมกลืนทาง
วัฒนธรรม 

                                                        
1 Department of Sociology and Anthropology, Payap University, Chiang Mai, Thailand,  

e-mail: p_masiri@hotmail.com  



MFU Connexion, 7(2) || page 297 

Abstract   
This article was intended to discuss about the current transnational 

movement of Klong Kon Yao in the northern Thailand. The Study found that the 
center of music transnationalism came from Shan State in the North of 
Myanmar. The increase of migration of Tai caused by the political crisis in 
Myanmar and the growth of Thailand's economy over the past two decades. 
The migration of Tai brought out the wide spread of Klong Kon Yao and cultural 
assimilation in the North of Thailand. The influence of Klong Kon Yao brought 
the changes to Pujae Drum, the lanna music instrument in Northern Thailand. 
The Influence of Klong Kon Yao caused Chiang Mai local musician to call for 
the preservation of Puje Drum in Chiang Mai province. This phenomenon 
reflects the incomplete process of cultural assimilation. 

Keywords: Klong Kon Yao / Transnational music / Cultural assimilation 

บทน า  
กลองก้นยาว เป็นดนตรีดั้งเดิมของชาวไทใหญ่ซึ่งเป็นกลุ่มชาติพันธุ์กลุ่มหนึ่งที่มี

การตั้งถิ่นฐานอยู่อย่างหนาแน่นในพื้นที่รัฐฉานทางตอนเหนือของประเทศสาธารณรัฐ
แห่งสหภาพเมียนมา อย่างไรก็ตามนับตั้งแต่เกิดเหตุการณค์วามไม่สงบทางการเมืองใน
ประเทศสาธารณรัฐแห่งสหภาพเมียนมาประกอบกับการขยายตัวของเศรษฐกิจของ
ประเทศไทยทีเ่กิดขึ้นในช่วงสองทศวรรษที่ผ่านมาได้ท าให้เกิดการอพยพเข้ามาของชาว
ไทใหญ่จ านวนมากและลึกเข้ามาในพื้นที่ต่างๆ ทางตอนบนของไทย คล่ืนของการ
อพยพของชาวไทใหญ่จ านวนมากนี้ได้ส่งผลให้เกิดการข้ามพรมแดนของดนตรีไทใหญ ่
โดยเฉพาะอย่างยิ่งกลองก้นยาวที่ปรากฏให้เห็นบ่อยครั้งในพื้นที่ชุมชนต่างๆ ทาง
ตอนบนของไทยที่มีชาวไทใหญ่ตั้งถิ่นฐานอยู่ในปัจจุบัน ผู้เขียนมีความสนใจต่อ
ปรากฏการณข์้ามพรมแดนของกลองก้นยาวดังกล่าวและได้ศึกษาเพื่ออธิบายการข้าม



MFU Connexion, 7(2) || page 298 

พรมแดนของกลองก้นยาวของชาวไทใหญ่ โดยใช้มโนทัศน์ทางสังคมวิทยาที่เกี่ยวข้อง
กับการข้ามพรมแดนรัฐชาติ (Transnationalism) มาเป็นกรอบในการศึกษา ผู้เขียนได้
น าเสนอผลจากการศึกษาในบทความฉบับน้ีโดยแบ่งประเด็นในการน าเสนอออกเป็น
สามประเด็น คือ 

ประเด็นแรก เป็นการน าเสนอในประเด็นเกี่ยวกับการศึกษาการข้ามพรมแดน      
รัฐชาติที่เกิดขึ้นในการศึกษาทางสังคมวิทยาในช่วงระยะเวลาที่ผ่านมา โดยเริ่มต้นจาก
การอธิบายความเป็นมาของการศึกษาการข้ามพรมแดนรัฐชาติว่ามีการก่อตัวขึ้น
อย่างไร กระแสความสนใจในวงวิชาการทางสังคมวิทยาได้ส่งผลให้เกิดพลวัตของ
การศึกษาการข้ามพรมแดนและการศึกษาดนตรีข้ามพรมแดนรัฐชาติต่างๆ อย่างไร 

ประเด็นที่สอง เป็นการน าเสนอในประเด็นเกี่ยวกับการข้ามพรมแดนรัฐชาติของ
กลองก้นยาวว่าเกิดขึ้นในพื้นทีใ่ดบ้างทางตอนบนของไทย การข้ามพรมแดนรัฐชาติของ
กลองก้นยาวมีกลุ่มบุคคลใดบ้างที่มีความเกี่ยวข้อง และมีความสอดคล้องการศึกษา
การข้ามพรมแดนรัฐชาติของดนตรีท่ีมีมาก่อนหน้านี้หรือไม่ อย่างไร 

ประเด็นที่สาม เป็นการน าเสนอประเด็นเกี่ยวกับผลกระทบที่เกิดขึ้นจากการข้าม
พรมแดนรัฐชาติของกลองก้นยาว ว่าได้ส่งผลกระทบต่อชาวไทใหญ่อพยพหรือผู้คนใน
พื้นที่ทางตอนบนของไทยมากน้อยเพียงใด โดยเฉพาะอย่างยิ่งวัฒนธรรมดนตรีของ
กลุ่มชนทั้งสอง 

ผู้เขียนหวังว่าการน าเสนอบทความวิชาการเรื่องกลองก้นยาว: ดนตรีข้ามชาติจาก
รัฐฉานสู่ภาคเหนือของประเทศไทยฉบับนี้จะเป็นประโยชน์กับการศึกษาการข้าม
พรมแดนรัฐชาติในทางสังคมวิทยาไม่มากก็น้อยและหวังว่าจะช่วยจุดประกายให้เกิด
การศึกษาดนตรีข้ามพรมแดนรัฐชาติในประเทศไทยมากยิ่งขึ้นต่อไปในอนาคต 

แนวคิดและแนวทางในการศึกษาดนตรีข้ามชาติ 
การข้ามพรมแดนรัฐชาติ  (Transnationalism) เป็นแนวคิดหนึ่งที่ ได้รับการ

พัฒนาขึ้นในวงวิชาการทางสังคมวิทยา นับตั้งแต่เหตุการณ์การย้ายถิ่นที่อยู่อาศัยของ



MFU Connexion, 7(2) || page 299 

ผู้คนจากประเทศสหพันธรัฐรัสเซีย ประเทศสาธารณรัฐโปแลนด์  และประเทศ
สาธารณรัฐอิตาลีในช่วงศตวรรษที่ 20 การเคล่ือนย้ายของผู้คนจากทั้งสามประเทศนี้ได้
ก่อให้เกิดการสร้างความสัมพันธ์ของผู้อพยพในลักษณะต่างๆ ขึ้น ได้แก่ การติดต่อกับ
ผู้คนในแผ่นดินเกิด (Mother Land) การลงทุนในภาคธุรกิจในประเทศที่ให้การพักพิง 
การส่งเงินกลับบ้าน ตลอดจนการเดินทางเพื่อเยี่ยมเยือนของกลุ่มบุคคลที่เป็นเครือ
ญาติต่างๆ (Mamattah, 2006, p. 4) ปรากฏการณ์ทางสังคมนี้ท าให้การข้ามพรมแดน
รัฐชาติได้กลายมาเป็นประเด็นท่ีได้รับความสนใจในการศึกษาทางสังคมวิทยาและ     
มีการขยายขอบเขตของการศึกษาออกไปในมิติทางด้านการเมือง เศรษฐกิจ และ
วัฒนธรรม  

ดนตรีข้ามชาติถูกกล่าวถึงอย่างมากในมิติของการศึกษาวัฒนธรรมข้ามพรมแดน
ซึ่งที่ผ่านมาได้ปรากฏมโนทัศน์ในสองลักษณะ (Duangwises, 2017) คือ ลักษณะแรก
เป็นมุมมองแบบจักรวรรดินิยม (Cultural Imperialism) ที่มุ่งอธิบายโลกว่าประกอบไป
ด้วยความสัมพันธ์แบบศูนย์กลางและชายขอบที่ถูกครอบง าด้วยทุนนิยมตะวันตกที่มุ่ง
ท าให้โลกนี้เป็นหนึ่งเดียวกัน ความสัมพันธ์ในลักษณะของศูนย์กลางและชายขอบนี้  
ท าให้ผู้ที่อยู่ศูนย์กลางมีอ านาจครอบง าและท าลายล้างวัฒนธรรมของผู้คนที่อยู่      
ชายขอบให้หมดไป มโนทัศน์ในลักษณะนี้ถูกน ามาอธิบายการข้ามพรมแดนของดนตรี
โดยเฉพาะอย่างยิ่งดนตรีสมัยนิยมอเมริกันที่มีการศึกษากันอย่างกว้างขวางและปรากฏ
ในงานเขียนต่างๆ เช่น งานเขียนของ Hamlink (1983) ชื่อ Cultural Antony in Global 
Communication ได้กล่าวถึงอิทธิพลของดนตรีสมัยนิยมอเมริกันว่ามีอ านาจในการ
ท าลายล้างดนตรีพื้นเมืองในประเทศโลกที่สาม การศึกษาของ Appadurai (1949) ได้
กล่าวถึงการครอบง าของดนตรีสมัยนิยมที่ข้ามพรมแดนยังประเทศต่างๆ ว่าเป็นผลมา
จากกระบวนการท าให้โลกเป็นหน่ึงเดียวทางวัฒนธรรม หรือวัฒนธรรมโลก (Global 
Culture) และก่อให้เกิดอัตลักษณ์ใหม่ทางดนตรีขึ้นมา การศึกษาการเปล่ียนแปลงของ
วัฒนธรรมของชนกลุ่มน้อยของ Solomon (2015) ได้กล่าวถึงผลกระทบที่มีต่อผู้อพยพ
ว่าเกิดขึ้นในด้านของดนตรีอีกด้วย ในขณะที่การศึกษาของ Starr and Waterman 



MFU Connexion, 7(2) || page 300 

(2007) พบว่าดนตรสีมัยนิยมอเมริกันเองได้เกิดขึ้นจากการผสมผสานวัฒนธรรมดนตรี
ของผู้คนที่หลากหลายวัฒนธรรม  

ส าหรับมโนทัศน์ในลักษณะที่สองได้อธิบายวัฒนธรรมข้ามพรมแดนว่า วัฒนธรรม
เป็นส่ิงที่สามารถเลื่อนไหลข้ามพรมแดนได้ ขณะเดียวกันวัฒนธรรมไม่อาจถูกแทนท่ี
หรือท าให้สูญหายไป แต่มีการแทรกตัวอยู่โดยการสร้างความหมายอื่นๆ การข้าม
พรมแดนของวัฒนธรรมต้องอาศัยเทคโนโลยีและสัญลักษณ์ใหม่รองรับ เช่น ดนตรีหรือ
วรรณกรรมที่ถูกน ากลับมาใช้ใหม่ โดยการผสมเข้ากับวัตถุดิบพ้ืนเมืองและกลายเป็น
ของใหม่ที่มีความแตกต่างและหลากหลาย มโนทัศน์ในการอธิบายการข้ามพรมแดน
ของวัฒนธรรมในลักษณะนี้ปรากฏในงานเขียนเกี่ยวกับดนตรีสมัยนิยมหลายฉบับ 
ได้แก่ งานเขียนของ Adorno (1941) ได้กล่าวถึงดนตรีสมัยนิยมอเมริกันว่าได้อาศัย
เทคโนโลยีส่ือสารสมัยใหม่ได้แก่ วิทยุ โทรทัศน์ แถบบันทึกเสียงในการแพร่กระจาย
ดนตรีสมัยนิยมอเมริกันออกไปท่ัวโลก ในงานเขียนของ Appadurai (1949, p. 174) 
กล่าวถึงการข้ามพรมแดนของดนตรีสมัยนิยมอเมริกันว่าก่อให้เกิดผลกระทบกับดนตรี
ดั้งเดิมของกลุ่มชนต่างๆ และท าให้เกิดจังวะใหม่ (World Beat) ขึ้นในโลกดนตรี 
นอกจากนีใ้นงานเขียนของ Frith (1996) ได้กล่าวถึงการข้ามพรมแดนรัฐชาติของดนตรี
สมัยนิยมอเมริกันว่าท าให้เกิดวัฒนธรรมประชานิยม (Popular Culture) ขึ้นในกลุ่มชน
ชั้นกลางและคนรุ่นใหม่ในประเทศทางตะวันตก การศึกษาของ Kong (1997) พบว่าการ
ข้ามพรมแดนรัฐชาติของดนตรีสมัยนิยมเป็นกระบวนการที่สะท้อนถึงอิทธิพลของโลกา
ภิวัตนท์ี่มีต่อวัฒนธรรมท้องถิ่น โดยได้ยกตัวอย่างอิทธิพลของดนตรีสมัยนิยมที่เกิดขึ้น
ในประเทศสหราชอาณาจักรและท าให้เกิดบทเพลงประชานิยมชื่อว่า “Xinyao” ใน
ท้องถิ่นของประเทศสาธารณรัฐสิงคโปร์ นอกจากนี้ในงานเขียนของ Hudson (2006,   
p. 629) ยังได้กล่าวถึงผลของการเดินทางของนักท่องเที่ยวแบบแบกเป้ (Backpacker 
Tourism) จากประเทศต่างๆ ที่เข้าไปในพื้นที่ชายฝ่ัง (Byron Bay) บริเวณทางตอนเหนือ
ของรัฐนิวเซาท์เวลส์ในประเทศออสเตรเลียว่าท าให้เกิดกระแสการบริโภคดนตรีแนว
ใหม่ขึ้นมาและเรียกการเปล่ียนแปลงของดนตรีในลักษณะนี้ว่าโลกาภิวัตน์ทางดนตรี 



MFU Connexion, 7(2) || page 301 

(Musical Globalization) นอกจากนี้การศึกษาของ Maclachlan (2016) ได้อธิบายการ
ข้ามพรมแดนรัฐชาติของดนตรีสมัยนิยมจากประเทศสาธารณรัฐแห่งสหภาพเมียนมา
เข้าไปยังพื้นที่ของประเทศสหรัฐอเมริกาว่าเกิดขึ้นจากเครือข่ายของผู้อพยพชาวพม่าที่
มีบทบาทส าคัญ (Transnational Actors) ที่ท าให้ดนตรีสมัยนิยมพม่าสามารถเดิน
ทางเข้าไปในประเทศสหรัฐอเมริกาได้ 

มโนทัศน์เกี่ยวกับการข้ามพรมแดนทางวัฒนธรรมที่ได้กล่าวมาข้างต้นท าให้
ผู้เขียนได้มองเห็นความส าคัญและแนวทางในการอธิบายการข้ามพรมแดนรัฐชาติของ
ดนตรี ตลอดจนผลกระทบของการข้ามชาติของดนตรีสมัยนิยมอเมริกันที่มีอิทธิพลต่อ
ดนตรีดั้งเดิมของกลุ่มชนในสังคมวัฒนธรรมต่างๆ ซึ่งในส่วนของการข้ามพรมแดนของ
กลองก้นยาวนี้ ผู้เขียนมีความสนใจว่าการข้ามพรมแดนรัฐชาติของกลองก้นยาวจะ
ส่งผลกระทบอย่างไรต่อดนตรีของกลุ่มชนพื้นเมืองในพื้นที่ตอนบนของไทย โดยเฉพาะ
อย่างยิ่งในประเด็นเกี่ยวกับการผสมกลมกลืนทางวัฒนธรรม (Cultural Assimilation) 
ซึ่งเป็นประเด็นหนึ่งที่มีการกล่าวถึงอย่างกว้างขวางในลักษณะของผลกระทบที่เกิดจาก
การข้ามพรมแดนของผู้คน โดยเฉพาะอย่างยิ่งการข้ามพรมแดนของกลุ่มผู้อพยพที่เป็น
กลุ่มชาติพันธุ์ต่างๆ การผสมกลมกลืนทางวัฒนธรรมเป็นส่ิงที่เกิดขึ้นในลักษณะของ
การสูญเสียวัฒนธรรมดั้งเดิมของชนกลุ่มน้อย (Minority) ที่เป็นผู้อพยพ ภายหลังจาก
การรับเอาวัฒนธรรมของกลุ่มชนที่ให้การพักพิงเข้ามาใช้ (Donkor, 2016) การผสม
กลมกลืนทางวัฒนธรรมเป็นการเปล่ียนแปลงของวัฒนธรรมที่เกิดขึ้นได้ในลักษณะ  
ได้แก่ การดูดซับทางวัฒนธรรม การปรับเปล่ียนทางวัฒนธรรม การรวมตัวของ
วัฒนธรรม การปรับตัวทางวัฒนธรรม และการผนวกรวมทางวัฒนธรรม ซึ่งกระบวนการ
ผสมกลมกลืนทางวัฒนธรรมหากเกิดขึ้นอย่างสมบูรณ์แล้วจะเป็นส่ิงที่ท าลายความ
แตกต่างของสังคม วัฒนธรรม และความเป็นชาติพันธุ์ของกลุ่มชนที่มีความแตกต่างกัน 
กระบวนการผสมกลมกลืนทางวัฒนธรรมนี้สามารถเกิดขึ้นได้อย่างรวดเร็วหรือเกิดขึ้น
อย่างช้าๆ ทั้งนี้ขึ้นอยู่กับสถานการณ์ของกลุ่มชน (Circumstances of Group) ส่วน
ปัจจัยที่ท าให้เกิดการผสมกลมกลืนทางวัฒนธรรม ได้แก่ การใช้ภาษา ความสัมพันธ์



MFU Connexion, 7(2) || page 302 

ทางเศรษฐกิจและสังคม การย้ายถิ่นที่พักอาศัย และการแต่งงานข้ามวัฒนธรรม      
เป็นต้น การผสมกลมกลืนทางวัฒนธรรมนี้ส่วนใหญ่เกิดขึ้นกับกลุ่มชนที่เป็นผู้อพยพ 
(Immigrant Group) แต่อย่างไรก็ตามสามารถเกิดขึ้นได้ทั้งในวัฒนธรรมของของ    
กลุ่มชนที่ให้การพักพิงทีม่ีวัฒนธรรมที่โดดเด่นกว่า การผสมกลมกลืนทางวัฒนธรรมจะ
เกิดขึ้นได้สมบูรณ์ก็ต่อเมื่อผู้คนในสังคมไม่สามารถแยกแยะวัฒนธรรมของผู้อาศัย
ดั้งเดิมและวัฒนธรรมของผู้ที่เข้ามาใหม่ได้ 

การส ารวจแนวคิดและแนวทางในการศึกษาดนตรีข้ามพรมแดนรัฐชาติและ      
มโนทัศน์เกี่ยวกับการผสมกลมกลืนทางวัฒนธรรมที่ได้กล่าวมาแล้วนี้ ผู้เขียนได้น า
แนวคิดและทฤษฎีดังกล่าวมาสร้างกรอบในการศึกษาและอธิบายการข้ามพรมแดนของ
กลองก้นยาวจากพื้นที่รัฐฉานในประเทศสาธารณรัฐแห่งสหภาพเมียนมาเข้ามาสู่พื้นที่
ทางตอนบนของประเทศไทย เพื่อให้เกิดความเข้าใจเกี่ยวกับการข้ามพรมแดนรัฐชาติ
และปรากฏการณก์ลองก้นยาวข้ามชาติที่เกิดขึ้นในพื้นที่ตอนบนของไทยในปัจจุบัน 

กลองยาวของชาวเมียนมา  
กลองยาว (Long Drum) เป็นวัฒนธรรมดนตรีที่ปรากฏในพื้นที่ของประเทศ

สาธารณรัฐแห่งสหภาพเมียนมา ซึ่งจากการศึกษากลองยาวที่ปรากฏในพื้นที่ของ
ประเทศสาธารณรัฐแห่งสหภาพเมียนมาในปัจจุบันนี้ (Miller & Williams, 1998, p. 206) 
พบว่าประกอบด้วยกลองยาวสองชนิด คือ ชนิดแรกเรียกว่า “โอสิ” (Osi) เป็นกลอง
รูปร่างคล้ายคนโท (Goblet) ท ามาจากไม้เนื้ออ่อน ส่วนหัวของกลองมีเส้นผ่าน
ศูนย์กลางยาวประมาณ 25 เซนติเมตร ชาวเมียนมาเชื้อสายพม่า (Burma) นิยมใช้
กลองโอสิบรรเลงร่วมกับเครื่องดนตรีอื่นๆ ได้แก่ ฉาบ กรับ ขลุ่ย และ ปี่แน โดยผู้เล่นจะ
แขวนกลองไว้บนบ่าและในบางครั้งมีการใช้กลองโอสิกับการขับร้องและการฟ้อนร า        
กลองโอสิเป็นวัฒนธรรมดนตรีที่ปรากฏในสังคมชาวเมียนมานานมาแล้ว ดังปรากฏใน
ข้อมูลประวัติศาสตร์ทางด้านดนตรีของไทยที่กล่าวถึงกลองยาวของชาวเมียนมาว่า   
คนไทยได้รับเอากลองยาว (โอสิ) ของพม่าเข้ามาใช้ในระหว่างกรุงธนบุรีจนถึงในรัชสมัย



MFU Connexion, 7(2) || page 303 

ของพระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว รัชกาลที่  4 แห่งกรุงรัตนโกสินทร์ 
สันนิษฐานว่าในระหว่างสงครามไทยกับพม่านั้น ทหารพม่าได้น าเอากลองยาวมาเล่น 
เพื่อเป็นการผ่อนคลายในระหว่างที่มีการพักรบ คนไทยได้พบเห็นจึงน ามาใช้และเรียก
เป็นการละเล่นของไทยว่า “เทิงบ้องกลองยาว” นอกจากนี้เรื่องราวของกลองยาว (โอสิ) 
ของชาวเมียนมายังปรากฏในวรรณกรรมของไทยเรื่องพระอภัยมณีตอนเก้าทัพ 
ประพันธ์โดยพระสุนทรโวหาร หรือ สุนทรภู่ กวีเอกของไทยในระหว่างปีพ.ศ.2364 จนถึง
ปีพ.ศ.2388 ข้อความตอนหนึง่ในบทวรรณกรรมซึ่งได้รับความนิยมน ามาใช้เป็นบทร้อง
ท านองเพลงการร าพม่าในการแสดงละครและการเล่นเพลงสิบสองภาษาของไทย โดยมี
การกล่าวถึงกลองยาวของชาวเมียนมา (Tramote & kooltun,  2523, p. 223) ว่า  

“ซองเล เล   ทีน้ีจะเหพ่ม่าใหม่  
 ตกมาอยู่เมืองไทย  มาเป็นผู้ใหญ่ตีกลองยาว  
 ตีว่องตีไว ตีได้จังหวะ  ที่น่ีจะกะเป็นเพลงกราว  
 เล่ืองชื่อลือฉาว  ตีกลองยาวสลัดใด  
 (สร้อยทุงเล) ทุงเล ทุงเล กระทุงยะเกซวยแว เฮ เฮ เห่ ซอวะแมซวยมอง ซอ 
ซอ วะแม ซอยมอง เล เล เล เล้ เหะเหล่เล เล เล เหละ เลเละ เละ เล เล เล” 

ส าหรับกลองยาวของชาวเมียนมาชนิดที่สองเรียกว่า “ฉานโอสิ” (Shan Osi) ซึ่ง
เรียกตามลักษณะของกลองที่นิยมกันในกลุ่มชาวไทใหญ่ในประเทศสาธารณรัฐแห่ง
สหภาพเมียนมา อย่างไรก็ตามชาวไทใหญ่โดยเฉพาะในรัฐฉานทางตอนเหนือของ
ประเทศสาธารณรัฐแห่งสหภาพเมียนมากลับเรียกกลองฉานโอสิ ในอีกชื่อหนึ่งว่า 
“กลองก้นยาว” ตามลักษณะของกลองที่มีส่วนท้ายยาวกว่าโอสิ ข้อมูลจากการศึกษา
ดนตรีของกลุ่มชาติพันธุ์ไทใหญ่หลายฉบับ (Subinmit, 2004; Pornprasit, 2012; 
Inkhong, 2016; Kamkom et al., 2016) แสดงให้เห็นถึงความแพร่หลายของ         
กลองก้นยาวในพื้นที่รัฐฉานทางตอนเหนือของประเทศสาธารณรัฐแห่งสหภาพเมียนมา 
เนื่องจากเป็นพื้นที่ศูนย์กลางทางการเมืองและวัฒนธรรมของชาวไทใหญ่มาก่อน       



MFU Connexion, 7(2) || page 304 

ดังปรากฏว่ามีการใช้กลองก้นยาวเป็นสัญลักษณ์ของมหาวิทยาลัยเชียงตุงในประเทศ
สาธารณรัฐแห่งสหภาพเมียนมา การศึกษากลองก้นยาว ในรัฐฉานของ Inkhong 
(2016) ได้สะท้อนความสัมพันธ์ของกลองก้นยาวกับวัฒนธรรมของชาวไทใหญ่ที่นิยม
ใช้กลองก้นยาวนี้แสดงในงานประเพณีต่างๆ เสียงของกลองก้นยาวที่เกิดขึ้นใน
ประเพณีของชาวไทใหญ่ท าให้เกิดอัตลักษณ์ของชาวไทใหญ่ที่แตกต่างจากกลุ่ม     
ชาติพันธุ์อื่นๆ ที่อยู่แวดล้อม ผู้เขียนได้สนทนากับนักดนตรีชาวไทใหญ่สองท่านที่อพยพ
มาจากรัฐฉาน ได้แก่ ส่างค า จางยอด และ สุริยา ลาวลอย (ชื่อไทย) ทั้งสองคนมี
ความเห็นไปในทิศทางเดียวกันว่า “ถ้ามีชาวไทใหญ่ตั้งถิ่นฐานอยู่ที่ไหนต้องปรากฏ
กลองก้นยาวที่น่ัน” ความสัมพันธ์ที่แนบแน่นระหว่างชาวไทใหญ่และกลองก้นยาวนี้ยัง
ได้สะท้อนออกมาในวรรณกรรมเก่าแก่ของชาวไทใหญ่ชื่อว่า “แหล่งกะหลวง” 
(Pornprasit, 2012) ที่มีกล่าวถึงกลองก้นยาวของชาวไทใหญ่ว่า “หมอก๋องตาย ก็กอบ
เปื้อ กนหลาย ยออาม อ้ายมือจีจ้างไห่” วรรณกรรมดังกล่าวได้พูดถึงกลองก้นยาว      
ในเชิงของคติเตือนใจเพื่อไม่ให้ชาวไทใหญ่หลงใหลในความสามารถของตนเอง        
โดยเปรียบเทียบชาวไทใหญ่คนหนึ่งที่มีความสามารถในการตีกลองก้นยาวจนท าให้เขา
มีชื่อเสียงและได้รับการชื่นชมเป็นอย่างมาก ชาวไทใหญ่คนนั้นจึงเกิดความหลงใหลใน
ความสามารถของตนเองและเป็นสาเหตุท าให้เขาต้องเสียชีวิตในเวลาต่อมา นอกจากนี้
ในการเล่าถึงเรื่องราวความเป็นมาของชาวไทใหญ่ยังได้กล่าวถึงความสัมพันธ์ของ
กลองก้นยาวกับเจ้าเสือข่านฟ้าซึ่งเป็นวีระบุรุษส าคัญคนหนึ่งของชาวไทใหญ่ 
(Phanchon, 2014) ความส าคัญและความสัมพันธ์ของกลองก้นยาวที่ปรากฏในสังคม
วัฒนธรรมชาวไทใหญ่นี้เป็นเหตุผลส าคัญที่ท าให้ชาวไทใหญ่ได้ท าการสร้างสรรค์ 
กลองก้นยาวของตนเองให้มีความวิจิตรพิสดารกว่ากลองของกลุ่มชาติพันธุ์อื่นๆ   

ความวิจิตรของกลองก้นยาวของชาวไทใหญ่ได้ปรากฏจากรูปลักษณ์ของกลองที่มี
ความแตกต่างไปจากกลองของกลุ่มชาติพันธ์อื่นๆ เช่น กลองปู่เจ่ของชาวไทยพื้นเมือง
ในพื้นที่ตอนบนของไทย กลองตีนช้างของชาวไทล้ือ และกลองโอสิของชาวเมียนมา  
เชื้อสายพม่า การศึกษากลองก้นยาวของชาวไทใหญ่ในจังหวัดแม่ฮ่องสอน (Masiri, 



MFU Connexion, 7(2) || page 305 

2016) พบว่ากลองชนิดนี้มีรูปร่างคล้ายคนโท แต่มีส่วนท้ายที่ยาวกว่ากลองโอสิ ล าตัว
ของกลองท ามาจากไม้เนื้อแข็ง รูปร่างกลมกลวง ขอดตรงกลาง ล าตัวของกลองยาว
ตั้งแต่ 1.2 เมตรจนถึง 3 เมตร เจาะเป็นโพรงทะลุถึงกัน ส่วนหัวกลมเส้นผ่านศูนย์กลาง
ยาวประมาณ 15–20 นิ้ว หุ้มด้วยหนังสัตว์ ชาวไทใหญ่นิยมสร้างกลองก้นยาวเพื่อถวาย
ให้วัด หรือเก็บไว้ที่บ้านเพื่อแสดงถึงสถานภาพทางสังคมดังปรากฏเรื่องเล่าเกี่ยวกับ
กลองก้นยาวของเจ้าฟ้าไทใหญ่พระองค์หนึ่งที่หุ้มล าตัวของกลองด้วยแผ่นเงิน ทองค า
และอัญมณีต่างๆ นอกจากนี้ในด้านของการแสดงดนตรีที่ปรากฏว่าการตีกลองของ 
ชาวไทใหญ่นี้มีความแตกต่างออกไปจากกลุ่มชาติพันธุ์อื่นๆ ชาวไทใหญ่มีกลวิธีในการ
ตีกลองก้นยาวที่พิสดารมากท าให้เกิดเสียงที่มีความแตกต่างกันได้หลายเสียงได้แก่ 
เสียง “ปุ๊” เสียง“ป๊ะ” เสียง“เป่” เสียง“กะ”  เสียง“ปี้” เสียง “ยุบ” เสียง “เป้ง”  เสียง “เป้” 
เสียง  “เปิ้ง” เสียง “เทิ่ง” เสียง“เปิง” เสียง “เพิ่ง” เสียง “ตุ๊บ” เสียง “ปุ๊บ” เสียง “ถึ่ง”  เสียง 
“ทึง”  เสียง “อึ่ง” และ เสียง “โฮง”  (Subinmit, 2004; Kamkom et al,. 2016) การตี
กลองก้นยาวในแบบฉบับของชาวไทใหญ่ที่ท าให้เกิดเสียงกลองในลักษณะต่างๆ นี้
เกิดขึ้นจากการใช้มือตีลงบนหน้ากลองก้นยาวด้วยความช านาญในลักษณะต่างๆ เช่น 
การตีแบบเปิด-ปิดฝ่ามือ การใช้นิ้วกดบนหน้ากลอง การตีโดยใช้ก าปั้นทุบบนหน้า
กลอง ความวิจิตรในการเล่นกลองก้นยาวนี้นับได้ว่าเป็นอัตลักษณ์ทางดนตรีของชาว 
ไทใหญโ่ดยแท ้

กลองก้นยาวจากรัฐฉาน 
การเคลื่อนย้ายของกลองก้นยาวโดยมีศูนย์กลางอยู่ในพ้ืนที่ของรัฐฉานทางตอน

เหนือของประเทศสาธารณรัฐแห่งสหภาพเมียนมาเข้ามาในพ้ืนท่ีตอนบนของประเทศ
ไทยนั้น แท้จริงแล้วเป็นส่ิงที่เคยเกิดขึ้นมาแล้วในอดีตและมีแนวโน้มที่เพิ่มสูงขึ้นใน
ปัจจุบัน การเคล่ือนย้ายกลองก้นยาวเข้ามาในพื้นที่ตอนบนของไทยนี้ได้ปรากฏร่องรอย
จากค าบอกเล่าของนักดนตรีพื้นเมืองในตอนบนของไทยหลายท่านท่ีมีประสบการณ์
เกี่ยวกับกลองก้นยาวของชาวไทใหญ่ เช่น พ่อครูศรีทูล ฟองมูล นักดนตรีพื้นเมืองชาว



MFU Connexion, 7(2) || page 306 

ชุมชนช่างค าน้อย ต าบลบ้านแหวน อ าเภอหางดง จังหวัดเชียงใหม่ ปัจจุบันอายุ 61 ปี
ได้เล่าถึงความสัมพันธ์ของตนเองกับนักดนตรชีาวไทใหญ่ว่า เนื่องจากเชียงใหม่มีพื้นที่
ติดต่อกับแหล่งที่ตั้งถิ่นฐานของชาวไทใหญ่ทั้งทางด้านที่ติดต่อกับจังหวัดแม่ฮ่องสอน
และประเทศสาธารณรัฐแห่งสหภาพเมียนมา ในอดีตมีชาวไทใหญ่จากพื้นที่เหล่านี้เดิน
ทางเข้ามาค้าขายในเมืองเชียงใหม่ ท าให้มีการพบปะและแลกเปล่ียนดนตรีของชาว
พื้นเมืองในเชียงใหม่และชาวไทใหญ่อยู่เสมอๆ โดยเฉพาะในกลุ่มของคนที่ชอบดนตรี
ประเภทฆ้องและกลอง เมื่อสมัยที่ครูศรีทูลยังเป็นเด็กได้มีโอกาสพบปะและเรียนรู้การ 
ตีกลองปู่เจ่ (กลองก้นยาว) จากพ่อครูชาวไทใหญ่ชื่อว่า “ครูลายน้ าหมาก” ซึ่งในตอน
นั้นได้เข้ามาพักอาศัยอยู่ในบริเวณวัดฟ้าฮ่าม จังหวัดเชียงใหม่ การสนทนากับนักดนตรี
พื้นเมืองอีกท่านคือพ่อครูชาย ชัยชนะ ชาวชุมชนบ้านท่อ ต าบลป่าตัน อ าเภอเมือง 
จังหวัดเชียงใหม่  ปัจจุบันอายุ 60 ปี ซึ่งเป็นนักดนตรีพื้นเมืองอีกท่านหนึ่งที่มี
ประสบการณ์เกี่ยวกับดนตรีของชาวไทใหญ่ เมื่อท่านได้มีโอกาสเดินทางไปท่ีจังหวัด 
แม่ฮ่องสอน และได้พบเห็นการตีกลองก้นยาวของชาวไทใหญ่จึงเกิดความสนใจและได้
ขอเรียนวิธีการตีกลองก้นยาวจากครูบุญพบ ชาวจังหวัดแม่ฮ่องสอน ที่มีเชื้อสายเป็น
ชาวไทใหญ่ หลังจากนั้นครูชาย ชัยชนะ จึงได้เดินทางไปร่วมแสดงการตีกลองก้นยาว
กับชาวไทใหญ่ในจังหวัดแม่ฮ่องสอนในประเพณีออกพรรษา หรือปอยเหลินเป็นประจ า
ทุกปี ท าให้ได้พบปะแลกเปล่ียนความรู้เกี่ยวกับกลองก้นยาวกับชาวไทใหญ่อีกหลาย
ท่าน ข้อมูลจากค าบอกเล่าของนักดนตรีพื้นเมืองในจังหวัดเชียงใหม่ทั้งสองคน      
อย่างน้อยได้แสดงให้เห็นการเคล่ือนย้ายของกลองก้นยาวว่าเป็นส่ิงที่เกิดขึ้นมาแล้วใน
อดีตในลักษณะแบบค่อยเป็นค่อยไป แต่จ ากัดอยู่แต่เฉพาะนักดนตรีพื้นเมืองบางกลุ่ม
ท าให้ไม่มีผลกระทบไม่มากนักต่อผู้คนในพื้นที่ตอนบนของประเทศไทย 

การเคล่ือนย้ายของกลองก้นยาวจากประเทศสาธารณรัฐแห่งสหภาพเมียนมาได้มี
อัตราเพิ่มมากขึ้นในช่วงสองทศวรรษที่ผ่านมา นับตั้งแต่เหตุการณ์ความไม่สงบทาง
การเมืองในประเทศสาธารณรัฐแห่งสหภาพเมียนมาในปีพ.ศ.2490 ความขัดแย้งและ
การท าสงครามระหว่างรัฐบาลทหารพม่าและกองก าลังกู้ชาติไทใหญ่  โดยเฉพาะใน



MFU Connexion, 7(2) || page 307 

พื้นที่รัฐฉานท าให้เกิดการอพยพของชาวไทใหญ่จ านวนมากที่หนีภัยสงครามเข้ามาตั้ง
ถิ่นฐานอยู่ในบริเวณพื้นท่ีชายแดนทางตอนบนของประเทศไทยมากขึ้น ประกอบกับ 
การขยายตัวของเศรษฐกิจของไทยในช่วงสองทศวรรษที่ผ่านมาได้เป็นปัจจัยที่ท าใหเ้กิด
การอพยพเคล่ือนย้ายประชากรของกลุ่มชาติพันธุ์ไทใหญ่ลึกเข้ามาในพื้นที่ตอนบนของ
ประเทศไทยมากยิ่งขึ้น การศึกษาการอพยพเข้ามาตั้งถิ่นฐานของชาวไทใหญ่ในประเทศ
ไทยของศูนยก์ารเรียนรู้กลุ่มชาติพันธุ์ไทล้านนา สถาบันวิจัยสังคม มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ 
(Lan na Tai Ethnics Leaning Center, n. d.) พบว่าในปัจจุบันมีชาวไทใหญ่ตั้งถิ่นฐาน
ในหลายพื้นที่ทางตอนบนของไทย ได้แก่ จังหวัดแม่ฮ่องสอนปรากฏชุมชนของชาว     
ไทใหญ่กระจายอยู่ในทุกอ าเภอ จังหวัดเชียงรายปรากฏชุมชนของชาวไทใหญ่ในชุมชน
วัดประตูหวาย วัดช้างมูบ วัดพระธาตุกาด า วัดสามเต้า วัดป่าเหมือดรุ่งเรือง วัดห้วยน้ าขุ่น 
วัดม่วงชุม วัดสันป่าก่อ วัดไม้ลุงขน ในจังหวัดเชียงใหม่ปรากฏชุมชนของชาวไทใหญ่       
ในบริเวณชุมชนวัดป่าเป้า ในอ าเภอเมืองเชียงใหม่ วัดเวียงพางค าในอ าเภอเวียงแหง 
และเครือข่ายบ้านลานในอ าเภอฝาง จังหวัดแพร่ปรากฏชุมชนชาวไทใหญ่ที่อ าเภอสอง 
และจังหวัดพะเยาปรากฏชุมชนชาวไทใหญ่ที่วัดนันทาราม เป็นต้น ข้อมูลดังกล่าว
ชี้ให้เห็นถึงการเพิ่มจ านวนของชาวไทใหญ่อพยพในพื้นที่ตอนบนของไทยที่มากขึ้นกว่า
ในอดีต การอพยพของชาวไทใหญ่นี้มีความสัมพันธ์กับการเคล่ือนย้ายของกลองก้นยาว
จากประเทศสาธารณรัฐแห่งสหภาพเมียนมาเข้ามาในตอนบนของไทยในปัจจุบัน 

การเคลื่อนย้ายของกลองก้นยาวจากประเทศเมียนมาที่มีปริมาณเพิ่มมากขึ้นใน
พื้นที่ทางตอนบนของไทยท าให้เกิดการแสดงกลองก้นยาวของชาวไทใหญ่ขึ้นบ่อยครั้ง
ในงานประเพณีต่างๆ โดยเฉพาะอย่างยิ่งในพ้ืนท่ีเมืองเชียงใหม่ซึ่งมีความส าคัญใน
ฐานะศูนย์กลางการปกครองของอาณาจักรล้านนาและเป็นพ้ืนท่ีทางวัฒนธรรมของ 
ชาวพื้นเมืองในตอนบนของไทย ผู้เขียนพบว่าการแสดงกลองก้นยาวในแบบฉบับของ
ชาวไทใหญ่ได้เกิดขึ้นโดยบุคคลสองกลุ่ม คือ กลุ่มแรกเป็นชาวไทใหญ่อพยพที่เข้ามา
พักพิงในพื้นทีชุ่มชนต่างๆ เมื่อมีงานบุญทางพุทธศาสนา หรืองานประเพณีชาวไทใหญ่
ได้น าเอากลองก้นยาวเข้ามาแสดงตามรสนิยมทางดนตรีของตนเองด้วยจ านวนชาว   



MFU Connexion, 7(2) || page 308 

ไทใหญ่อพยพในปัจจุบันที่มีมากขึ้นในปัจจุบันท าให้เกิดอัตลักษณ์ของชาวไทใหญ่ขึ้น
ในลักษณะเดียวกันกับพื้นที่รัฐฉานของประเทศสาธารณรัฐแห่งสหภาพเมียนมา 
ส าหรับกลุ่มที่สองเกิดขึ้นจากนักดนตรีชาวไทใหญ่ที่ได้น าเอากลองก้นยาวเข้ามา
เผยแพร่ในพื้นที่ต่างๆ โดยเฉพาะในเมืองเชียงใหม่ที่ปรากฏว่ามีนักดนตรีชาวไทใหญ่ที่
มีความสามารถในการเล่นกลองก้นยาวหลายคน เช่น ส่างค า จางยอด และสุริยา    
ลาวลอย การเข้ามาของนักดนตรีชาวไทใหญ่ได้ท าเกิดการเผยแพร่กลองก้นยาวในพื้นที่
เชียงใหม่ให้กับชาวไทใหญ่อพยพและนักดนตรีพื้นเมืองที่เป็นคนไทย กลองก้นยาวที่
ปรากฏเพิ่มมากขึ้นในพื้นที่ตอนบนของไทยได้ก่อให้เกิดความสัมพันธ์ของกลองก้นยาว
ข้ามชาติขึ้นท้ังในกลุ่มของชาวไทใหญ่อพยพและกลุ่มนักดนตรีที่เป็นชาวพื้นเมืองใน
พื้นที่ตอนบนของประเทศไทย เครือข่ายดนตรี ไทใหญ่ข้ามชาติที่ เกิดขึ้นจาก           
กลองก้นยาวข้ามพรมแดนนี้ก าลังขยายตัวในหลายพื้นที่ของประเทศไทย เช่น     
จังหวัดแม่ฮ่องสอน จังหวัดเชียงราย โดยเฉพาะอย่างยิ่งในพื้นที่จังวัดเชียงใหม่          
ในปัจจุบันที่ปรากฏกลุ่มเครือข่ายดนตรีกลองก้นยาวขึ้นหลายกลุ่ม ได้แก่ กลุ่มสืบสาน
ลายไต กลุ่มสะล่ากลองหวาน และกลุ่มสล่ากองแหะ เป็นต้น  

กลองก้นยาวกับการผสมกลมกลืนทางวัฒนธรรม 
ผลกระทบที่เกิดจากกลองก้นยาวข้ามชาติโดยเฉพาะผลกระทบที่เกิดขึ้นจากการ

ผสมกลืนทางวัฒนธรรมที่มักเกิดขึ้นกับผู้อพยพที่เป็นชนกลุ่มน้อย (Minority Group) ที่
เข้าไปในสังคมต่างๆ ที่ให้การพักพิง (Host Society) ชาวไทใหญ่อพยพเป็นชนกลุ่มน้อย
ที่อพยพเข้ามาตั้งถิ่นฐานในพื้นที่ตอนบนของไทย แม้ว่าชาวไทใหญ่อพยพกับ          
ชาวพื้นเมืองในพื้นที่ตอนบนของไทยจะมีความสัมพันธ์ใกล้ชิดกันมาก่อนในอดีตก็ตาม 
ดังปรากฏข้อมูลทางประวัติศาสตร์ว่าพญามังรายปฐมกษัตริย์ล้านนาผู้ครองเมือง
เชียงใหม่ได้ส่งเจ้านายทางเชียงใหม่ไปปกครองเมืองเชียงตุงในอดีต แต่เนื่องจากใน
ปัจจุบันกลุ่มชนทั้งสองมีความแตกต่างกันในด้านของพื้นที่ที่มีการตั้งถิ่นฐาน และกลุ่ม
ชนที่มีความสัมพันธ์แวดล้อม ซึ่งเป็นบริบทส าคัญที่ส่งผลให้กลุ่มชนทั้งสองจึงมีความ



MFU Connexion, 7(2) || page 309 

แตกต่างกัน โดยเฉพาะในด้านวัฒนธรรมดนตรีของชาวไทใหญ่ในรัฐฉานและ          
ชาวพื้นเมืองในทางตอนบนของไทยที่มีความแตกต่างกันอย่างเห็นได้ชัดในปัจจุบัน 
ด้วยความแตกต่างทางวัฒนธรรมเนื่องจากบริบทท่ีแวดล้อมจึงท าให้การอพยพของ 
ชาวไทใหญ่จ านวนมากจากรัฐฉานในช่วงสองทศวรรษที่ผ่านมาได้ส่งผลกระทบต่อ
วัฒนธรรมดนตรีของกลุ่มชนพื้นเมืองในพื้นที่ตอนบนของไทยโดยเฉพาะอย่างยิ่งดนตรี
พื้นเมืองที่เรียกว่า กลองปู่เจ่ ที่ได้รับอิทธิพลจากกลองก้นยาวซึ่งเป็นวัฒนธรรมดนตรี
ของชาวไทใหญ่ที่อพยพเข้ามา  

อย่างไรก็ตามหากมองโดยผิวเผินแล้วทั้งกลองปู่เจ่ของชาวพื้นเมืองทางตอนบน
ของไทยและกลองก้นยาวของชาวไทใหญ่อพยพอาจมีรูปร่างลักษณะของกลองที่
คล้ายคลึงกันก็ตาม แต่หากพิจารณาในรายละเอียดแล้วพบว่า กลองของกลุ่มชน      
ทั้งสองมีความแตกต่างกันในด้านของวิธีการเล่นและเสียงของกลอง กล่าวคือ การตี
กลองปู่เจ่ของชาวพื้นเมืองมีกระสวนจังหวะที่มีความต่อเนื่อง ไม่โลดโผน เนื่องจาก  
ชาวพื้นเมืองนิยมใช้กลองปู่เจ่กับการฟ้อนดาบ ฟ้อนเจิง และการแห่ประโคมใน
ประเพณีจุดบั้งไฟ (Gunteewong, 2014) ชาวพื้นเมืองนิยมเสียงกลองปู่เจ่ที่มีความ
นุ่มนวล และเสียงของกลองที่ดังมาจากส่วนท้ายเรียกว่า “เสียงลูกปลาย”2 (Pidokrajt,  
1995, pp. 137–144) ซึ่งได้มีผู้เปรียบเทียบเสียงทีไ่พเราะของกลองปู่เจ่ว่าคล้ายกับการ
พูดค าว่า “สวัสดีเจ้า” ของชาวพื้นเมือง ในขณะที่การตีกลองก้นยาวของชาวไทใหญ่     
มีกระสวนจังหวะที่ไม่ต่อเนื่อง ในจังหวะที่ช้าและเร็ว ตามลักษณะของการฟ้อน         

                                                        
2 เสียงลูกปลาย เป็นวัฒนธรรมทางเสียงของชาวล้านนาที่นิยมเสียงในลักษณะนี้มาก เสียง

ลูกปลายเกิดจากการปรับแต่งส่วนประกอบต่างๆ ทั้งภายในและภายนอกของกลอง เช่น หนังที่หุ้ม
กลอง ขนาดและรูปร่างของกลอง ตลอดจนวัสดุที่ใช้ติดหนังหน้ากลองที่ เรียกว่าจ่ากลอง 
ส่วนประกอบต่างๆ เหล่านี้ท าให้เกิดเสียงกลองที่ดังกังวานปรากฏขึ้นในส่วนท้ายของกลอง เสียง
ลูกปลายมีความส าคัญต่อกลองของชาวล้านนาชนิดต่างๆ ที่มีรูปร่างกลมยาว ได้แก่ กลองแอว 
กลองหลวง และกลองปู่เจ่  เป็นต้น 



MFU Connexion, 7(2) || page 310 

นกกิงกะหร่าและการเต้นโต ชาวไทใหญ่นิยมเสียงกลองที่ดุดันและเสียงของกลองที่ดัง
ออกมากจากส่วนหัวของกลอง ความนิยมกลองก้นยาวที่เกิดขึ้นในกลุ่มชาวพื้นเมือง
ทางตอนบนของไทยในปัจจุบันได้ส่งผลท าให้กลองปู่เจ่ก าลังเปล่ียนแปลงไปและท าให้
ความแตกต่างของกลองปู่เจ่และกลองก้นยาวลดน้อยลงไปเรื่อยๆ ปรากฏการณ์นี้แสดง
ให้เห็นถึงการผสมกลมกลืนทางวัฒนธรรมที่เกิดขึ้นอันเนื่องมากจากการอพยพข้าม
พรมแดนของชาวไทใหญ่ได้เป็นอย่างดี 

อย่างไรก็ตามการผสมกลมกลืนทางวัฒนธรรมนี้จะเกิดขึ้นได้มากน้อยเพียงใด
ขึ้นอยู่กับสถานการณ์ของกลุ่มชนต่างๆ ซึ่งในอดีตที่ผ่านมาแม้ว่าจะมีการพบปะกันของ
กลุ่มชาวพื้นเมืองในตอนบนของไทย และกลุ่มชาวไทใหญ่ในประเทศสาธารณรัฐแห่ง
สหภาพเมียนมาเกิดขึ้นแล้วก็ตาม แต่เนื่องจากในอดีตกลุ่มชนทั้งสองมีการตั้งถิ่นฐาน
ในพื้นที่ท่ีอยู่ห่างไกลกัน ดังนั้นกระบวนการผสมกลมกลืนทางวัฒนธรรมจึงเกิดขึ้นน้อย
และเกิดขึ้นกับเฉพาะบุคคลที่มีความเกี่ยวข้องหรือมีประสบการณ์เกี่ยวกับดนตรีของ
ชาวไทใหญ่เท่านั้น อย่างไรก็ตามภายหลังจากเหตุการณ์ความไม่สงบทางการเมืองใน
ประเทศสาธารณรัฐแห่งสหภาพเมียนมาในสองทศวรรษที่ผ่านมา ประกอบกับการ
ขยายตัวของเศรษฐกิจของประเทศไทยที่ท าให้เกิดการอพยพข้ามพรมแดนของชาว    
ไทใหญ่จ านวนมากเข้ามาในพื้นที่ตอนบนของไทยได้ส่งผลให้เกิดการผสมกลืนทาง
วัฒนธรรมในระดับที่มีความเข้มข้นมากขึ้นกว่าในอดีต การที่ชาวไทใหญ่อพยพเข้ามา
ตั้งถิ่นฐานมากขึ้นและกระจายอยู่ในชุมชนต่างๆ ในพื้นที่ตอนบนของไทยเป็นส่ิงที่
ส าคัญที่ท าให้เกิดการดูดซับเอาวัฒนธรรมกลองก้นยาวโดยเฉพาะกลุ่มคนพื้นเมือง   
รุ่นใหม่และส่งผลให้เกิดการผนวกรวม (Integration) กลองก้นยาวเข้ากับดนตรีของชาว
พื้นเมืองในตอนบนของไทยในปัจจุบัน นอกจากนี้ความนิยมกลองก้นยาวในหมู่        
นักดนตรีชาวพื้นเมืองได้ท าให้เกิดเครือข่ายความสัมพันธ์ทางสังคมขึ้น (Nakhonket, 
n.d.) โดยมีกลองก้นยาวเป็นตัวเชื่อมสัมพันธ์ระหว่างชาวไทใหญ่อพยพและชาว
พื้นเมืองในตอนบนของไทย  



MFU Connexion, 7(2) || page 311 

การแลกเปล่ียนดนตรีกลองก้นยาวผ่านเครือข่ายความสัมพันธ์ท าให้เกิดการผนวก
กลองก้นยาวเข้ามาใช้ในวัฒนธรรมดนตรีของชาวพื้นเมืองในปัจจุบัน กลุ่มเครือข่าย
กลองก้นยาวที่ปรากฏในปัจจุบัน ได้แก่ กลุ่มสืบสานลายไต ซึ่งเป็นกลุ่มเครือข่ายทาง
ดนตรีที่มีสมาชิกจ านวนมากที่สุดในปัจจุบันโดยมีโรงเรียนสืบสานภูมิปัญญาล้านนา 
ในเมืองเชียงใหม่เป็นแหล่งในการเผยแพร่ดนตรีกลองก้นยาวให้กับชาวไทใหญ่อพยพ
และนักดนตรชีาวพื้นเมืองที่มีความสนใจ กลุ่มนักดนตรีท่ีเรียกตนเองว่า กลุ่มสล่ากลอง
หวาน เป็นเครือข่ายที่เชื่อมโยงนักดนตรีกลองก้นยาวชาวไทใหญ่ในจังหวัดแม่ฮ่องสอน
และนักดนตรีที่เป็นชาวพื้นเมืองในจังหวัดเชียงใหม่ รวมทั้ง กลุ่มสล่ากองแหะ ซึ่งเป็น
เครือข่ายนักดนตรีชาวใหญ่อพยพที่มีการตั้งถิ่นฐานอยู่ในชุมชนบ้านกองแหะ ต าบล
โป่งแยง อ าเภอแม่ริม จังหวัดเชียงใหม่ เป็นต้น การถ่ายทอดวัฒนธรรมดนตรีกลอง    
ก้นยาวที่เกิดขึ้นในเครือข่ายทางดนตรตี่างๆ ท าให้เกิดการประทะสังสรรค์ทางดนตรีที่มี
ความเข้มข้นมากกว่าในอดีต และส่งผลท าให้เกิดการผนวกรวมเอากลองก้นยาวของ
ชาวไทใหญ่เข้ากับกลองปู่เจ่ของชาวพื้นเมือง ดังปรากฏในการประกวดกลองปู่เจ่ที่จัด
ขึ้น ณ วัดพระสิงห์วรวิหาร จังหวัดเชียงใหม่ ในวันที่ 15 เมษายน พ.ศ.2561 ที่ผ่านมา
ซึ่งในการประกวดดังกล่าวมีกลุ่มนักดนตรีหลายกลุ่มทั้งที่เป็นกลุ่มชาวพื้นเมืองและ
กลุ่มนักดนตรีชาวไทใหญ่เข้าร่วมในการแข่งขัน ซึ่งผลของการประกวดปรากฏว่ากลุ่ม 
สล่ากองแหะ ซึ่งเป็นกลุ่มนักดนตรีกลองก้นยาวชาวไทใหญ่ได้รับรางวัลชนะเลิศ 
เหตุการณ์ดังกล่าวในด้านหนึ่งได้สะท้อนให้เห็นถึงการดูดซับทางวัฒนธรรมดนตรี      
ไทใหญ่ที่ส่งผลท าให้คนพื้นเมืองได้ให้ความส าคัญกับกลองก้นยาวและละทิ้งกลองปู่เจ่
ที่เป็นกลองดั้งเดิมของตนเองซึ่งสะท้อนกระบวนการผสมกลมกลืนทางวัฒนธรรมที่
เกิดขึ้นในพื้นที่ตอนบนของไทย  

การรับเอากลองก้นยาวข้ามชาติและแนวโน้มการเส่ือมสลายของกลองปู่เจ่ของ 
ชาวพื้นเมืองที่สะท้อนให้เห็นว่ากระบวนการผสมกลมกลืนทางวัฒนธรรมได้เกิดขึ้น
อย่างไรก็ตามหากวิเคราะห์ต่อไปถึงผลจากกระบวนการผสมกลมกลืนทางวัฒนธรรมว่า
เกิดขึ้นแล้วนั้น โดยพิจารณาจากคนในสังคมว่าสามารถจ าแนกแยกแยะวัฒนธรรมของ



MFU Connexion, 7(2) || page 312 

ผู้ที่อาศัยมาก่อนและวัฒนธรรมของผู้ที่เข้ามาทีหลังได้หรือไม่นั้น ผู้เขียนพบว่า
กระบวนการผสมกลมกลืนทางวัฒนธรรมดังกล่าวยังไม่สมบูรณ์แบบ เนื่องจากเมื่อไม่
นานมานี้ได้เกิดกระแสการต่อต้านกลองก้นยาวข้ามชาติขึ้นในกลุ่มนักดนตรีพื้นเมือง
เชียงใหม่ที่เรียกร้องให้มีการแยกแยะระหว่างกลองก้นยาวและกลองปู่เจ่ปรากฏขึ้นใน
เวทกีารเสวนาเชิงสาธิตในหัวข้อเรื่อง “นันทเภรี วิถีกลองล้านนา” จัดขึ้นที่มหาวิทยาลัย
แม่โจ้ในวันที่ 25 สิงหาคม พ.ศ.2560 ที่ผ่านมา การเสวนาในครั้งนั้นได้มีผู้เข้าร่วมการ
เสวนาหลายท่านที่เป็นกลุ่มนักดนตรีชาวไทใหญ่และนักดนตรีชาวพื้นเมือง ซึ่งในช่วง
ระยะเวลาหนึ่งของการเสวนาได้ เกิดข้อถกเถียงกันเกี่ยวกับความแตกต่างระหว่าง  
กลองก้นยาวและกลองปู่เจ่ นอกจากนี้ยังได้มีการพูดถึงอิทธิพลของกลองก้นยาวที่เข้า
มามีบทบาทต่อแบบแผนการเล่นกลองปู่เจ่ของชาวพื้นเมืองซึ่งอาจน าไปสู่การเส่ือม
สลายของกลองปู่เจ่ของชาวพื้นเมืองได้ในอนาคต การเสวนาดังกล่าวได้เรียกร้องให้เกิด
การอนุรักษ์แบบแผนการตีกลองปู่เจ่ของชาวพื้นเมืองซึ่งในจังหวัดเชียงใหม่มีนักดนตรี
หลายท่านที่ได้รับการยกย่องว่าเป็นต้นแบบของการตีกลองปู่เจ่ของชาวพื้นเมืองใน
เชียงใหม่  ได้แก่ พ่อครูมานพ ยาระณะ พ่อครูค า กาไวย์ พ่อครูด ารง ชัยเพ็ชร์ พ่อครู  
ศรีทูรย์ ฟองมูล และพ่อครูชาย ชัยชนะ เป็นต้น กระแสการต่อต้านกลองก้นยาวของ 
ชาวไทใหญ่ในกลุ่มของชาวพื้นเมืองในเชียงใหม่ที่เกิดขึ้นในเวทีการสัมมนาดังกล่าวนี้ 
ได้สะท้อนให้เห็นว่าผู้คนในพื้นที่ตอนบนของไทยยังคงสามารถแยกแยะความแตกต่าง
ระหว่างกลองก้นยาวข้ามชาติของชาวไทใหญ่และกลองปู่เจ่ของชาวพื้นเมืองทีม่ีมาก่อน
หน้านี ้เหตุการณ์ดังกล่าวสะท้อนให้เห็นว่าการข้ามพรมแดนรัฐชาติของกลองก้นยาวใน
พื้นที่ตอนบนของไทยนี้เป็นการผสมกลมกลืนทางวัฒนธรรมที่ยังไม่สมบูรณ์แบบ
เนื่องจากชาวพื้นเมืองในพื้นท่ีตอนบนของไทยในปัจจุบันยังสามารถแยกแยะความ
แตกต่างของกลองก้นยาวไทใหญ่และกลองปู่เจ่ของตนเองได้ 

 
 



MFU Connexion, 7(2) || page 313 

สรุป อภิปรายผลและข้อเสนอแนะ 
การข้ามพรมแดนรัฐชาติของกลองก้นยาวจากรัฐฉานประเทศสาธารณรัฐแห่ง

สหภาพเมียนมาเข้ามายังพื้นท่ีทางตอนบนของประเทศไทยนี้เป็นส่ิงที่สอดคล้องกับ
แนวคิดการข้ามพรมแดนรัฐชาติที่เกิดขึ้นในการศึกษาทางสังคมวิทยาในช่วงระยะเวลา
ที่ผ่านมา การข้ามพรมแดนรัฐชาติของกลองก้นยาวเป็นส่ิงที่เกิดขึ้นในลักษณะของ
วัฒนธรรมข้ามพรมแดนที่ติดตัวมากับผู้อพยพชาวไทใหญ่ ทั้งนี้เนื่องจากกลองก้นยาว
เป็นวัฒนธรรมดนตรีที่มีความสัมพันธ์อย่างมากกับประเพณี วัฒนธรรมและความ
เป็นอัตลักษณ์ของชาวไทใหญ่ การอพยพเคล่ือนย้ายของชาวไทใหญ่จ านวนมากจาก
พื้นที่รัฐฉานเนื่องมากจากความไม่สงบทางการเมืองในประเทศสาธารณรัฐแห่ง  
สหภาพเมียนมาและการขยายตัวทางเศรษฐกิจของประเทศไทยในช่วงสองทศวรรษที่
ผ่านมาท าให้เกิดการแพร่กระจายของกลองก้นยาวเข้ามาในพื้นที่ตอนบนของไทย   
มากขึ้น การข้ามพรมแดนในลักษณะนี้มีความแตกต่างออกไปจากการข้ามพรมแดน
ของดนตรีสมัยนิยมอเมริกันที่อาศัยส่ือในกระแสโลกาภิวัตน์ในการข้ามพรมแดนไปยัง
พื้นที่ต่างๆ ทั่วโลก 

การข้ามพรมแดนรัฐชาติของกลองก้นยาวที่เกิดขึ้นให้เห็นอย่างมากมายในพื้นท่ี
ตอนบนของไทยในปัจจุบัน ได้รับการสนับสนุนจากเครือข่ายดนตรีข้ามชาติที่เกิดจาก
ความสัมพันธ์ของชาวไทใหญ่จ านวนมากที่อพยพเข้ามาตั้งถิ่นฐานในพื้นที่ต่างๆ ทาง
ตอนบนของไทย ความสัมพันธ์ที่เกิดขึ้นระหว่างนักดนตรีชาวไทใหญ่และนักดนตรี
พื้นเมืองโดยมีกลองก้นยาวเป็นตัวเชื่อมประสานได้ผลักดันในเกิดการแลกเปล่ียนทาง
วัฒนธรรมระหว่างนักดนตรีชาวไทใหญ่อพยพกับนักดนตรีพ้ืนเมืองที่ได้รับเอาแบบแผน
ในการเล่นกลองก้นยาวของชาวไทใหญ่เข้ามาใช้ การพบปะของวัฒนธรรมกลองก้นยาว
กับวัฒนธรรมกลองปู่เจ่ของชาวพื้นเมืองนี้ได้สนับสนุนแนวคิดในการศึกษาการ       
ข้ามพรมแดนรัฐชาติโดยเฉพาะการข้ามพรมแดนในมิติของวัฒนธรรมว่าการครอบง า
ทางวัฒนธรรมที่ เป็นกระบวนการหนึ่งของการข้ามพรมแดนนั้นไม่ได้เกิดขึ้นกับ          
ชนกลุ่มน้อยที่เป็นผู้อพยพเสมอไป แต่สามารถเกิดขึ้นได้กับชนกลุ่มใหญ่ในประเทศที่



MFU Connexion, 7(2) || page 314 

ให้การพักพิงที่สะท้อนออกมาจากการข้ามพรมแดนรัฐชาติของกลองก้นยาวที่ก าลัง
ครอบง าดนตรขีองคนพื้นเมืองในพื้นที่ตอนบนของไทยในปัจจุบัน 

ข้อสรุปหนึ่งจากการศึกษาการข้ามพรมแดนของดนตรีสมัยนิยมอเมริกันที่พบว่าได้
ส่งผลกระทบต่อดนตรีดั้งเดิมของกลุ่มชนต่างๆ ท่ัวโลกโดยเฉพาะกลุ่มคนในประเทศ
โลกที่สาม อิทธิพลของดนตรีสมัยนิยมอเมริกันได้ท าลายล้างดนตรีดั้งเดิมของกลุ่มชน
และก่อให้เกิดการปรับเปล่ียนน าไปสู่ดนตรีลูกผสมผ่าเหล่า การเข้ามาของกลองก้นยาว
ในพื้นท่ีตอนบนของไทยนี้ได้ส่งผลให้เกิดการครอบง าทางวัฒนธรรมดนตรี ความนิยม
กลองก้นยาวที่เกิดขึ้นในกลุ่มนักดนตรีที่เป็นชาวพื้นเมืองได้ท าเกิดการผสมผสาน
รูปแบบการตีกลองก้นยาวของชาวไทใหญ่เข้ากับกลองปู่เจ่ของชาวพื้นเมืองท าให้ดนตรี
ของกลุ่มชนทั้งสองมีความคล้ายคลึงกันมากยิ่งขึ้น พร้อมๆ กับการเส่ือมสลายของ
กลองปู่เจ่ที่เป็นต้นแบบของชาวพื้นเมือง อย่างไรก็ตามอิทธิพลของกลองก้นยาว      
ข้ามชาตินี้ไม่ได้ก่อให้เกิดการเปล่ียนแปลงในลักษณะของการผสมกลมกลืนทาง
วัฒนธรรมอย่างสมบูรณ์ ทั้งนี้เนื่องจากการเกิดขึ้นของกระแสการต่อต้านกลองก้นยาว
ข้ามชาติของนักดนตรีพื้นเมืองในจังหวัดเชียงใหม่ที่มีการเรียกร้องให้มีการแยกแยะ
กลองก้นยาวกับกลองปู่เจ่นี้ได้สะท้อนให้เห็นการผสมกลมกลืนทางวัฒนธรรมที่เกิดขึ้น
แต่เป็นกระบวนการที่ยังไม่สมบูรณ ์

การอพยพของชาวไทใหญ่จ านวนมากและการตั้งถิ่นฐานกระจัดกระจายในชุมชน
ต่างๆ ทางตอนของไทยที่เกิดขึ้นในปัจจุบัน ได้ส่งผลให้เกิดวัฒนธรรมของชาวไทใหญ่
ปรากฏในพ้ืนที่ต่างๆ ที่มีการตั้งถิ่นฐานของชาวไทใหญ่ ปรากฏการณ์นี้บ่งบอกให้รู้ว่า
การข้ามพรมแดนของวัฒนธรรมชาวไทใหญ่ที่มีมากขึ้นย่อมส่งผลกระทบต่อวัฒนธรรม
ในด้านอื่นๆ ของผู้คนในพ้ืนท่ีตอนบนของไทยผู้เขียนจึงหวังว่าบทความฉบับน้ีจะเป็น
การจุดประกายให้เกิดการศึกษาอิทธิพลของวัฒนธรรมของชาวไทใหญ่ข้ามชาติ 
โดยเฉพาะอย่างยิ่งวัฒนธรรมดนตรีไทใหญ่ที่มีมากมายหลายชนิด นอกเหนือไปจาก
กลองก้นยาวที่ได้กล่าวมาในบทความนี้ ความใกล้ชิดทางชาติพันธุ์ของชาวไทใหญ่และ
ชาวพื้นเมืองในพ้ืนท่ีตอนบนของไทยอาจส่งผลให้เกิดการเปล่ียนแปลงทางวัฒนธรรม



MFU Connexion, 7(2) || page 315 

ของกลุ่มชนทั้งสองที่อาศัยอยู่ ร่ วมกันในพื้นที่ตอนบนของไทย นอกจากนี้การ
เปล่ียนแปลงของดนตรีพื้นเมืองที่เกิดขึ้นในกลุ่มคนรุ่นใหม่เป็นอีกประเด็นหนึ่งที่ควรมี
การศึกษาต่อไปว่ามีปัจจัยอื่นๆ ที่เข้ามาเกี่ยวข้องและท าให้เกิดการเปล่ียนแปลงใน
รสนิยมทางดนตรีของชาวพื้นเมืองรุ่นใหม่หรือไม่ อย่างไร 

References 
Adorno, T. (1941) The musical material, Available: http://www.icce.rug.nl/ 

~soundscapes/DATABASES/SWA/On_popular_music_1.shtml           
[3 June 2014] 

Appadurai, A. (1949) Modernity at large: Cultural dimensions of globalization, 
Minneapolis: University of Minnesota Press.   

Donkor, A. D.  (2016) Assimilation and social success, cultural Identity of 
second generation Nigerian migration in Oslo, Norway, Master’s 
thesis, MF Norwegian School of Theology, Norwegian. 

Duangwises, D. (2017) Transnationalism (การข้ามพรมแดนรัฐชาติ),              
Princess Maha Chakri Sirindhorn Anthropology Centre, Available: 
http://www.sac.or.th/databases/anthropology-concepts/ glossary/153 
[25 December 2018] (in Thai)  

Frith, S. (1996) ‘Music and identity’, in S. Hall & P. Du Gay (Eds.), Questions of 
cultural identity (pp. 108-127), Thousand Oaks, CA: Sage 
Publications. 

Gunteewong, N. (2014) The surveying of cultural space of Lanna drum      
(การส ารวจพื้นที่วัฒนธรรมการตีกลองล้านนา), Chiang Mai: Project of 
Lanna Studies, Chiang Mai University press. (in Thai)  



MFU Connexion, 7(2) || page 316 

Hamlink, C. (1983) Cultural antinomy in global communication, New York: 
Longmans. 

Hudson, R. (2006) Region and place: Music, identity, and place, Progress in 
Human Geography, vol. 30, no. 5, pp. 626-634. 

Inkhong, O. (2016) ‘Composing sound identity in Shan Long Drum’, in 12th 
International Burma Studies Conference: Traditions and Challenges, 
on 6-9 October, 2016, Available: 
http://burmaconference2016.weebly.com/uploads/5/2/1/8/52185987/ 
all_abstracts_final.pdf [20 December 2018]   

Kamkom, P., et al. (2016) The cultural music of Tai, percussion and bowing 
instrument in Shan State Myanmar (วัฒนธรรมการบรรเลงดนตรีไทใหญ่
ประเภทเครื่องตีและเครื่องเป่าในรัฐฉานสาธารณรัฐแห่งสหภาพเมียนมา), 
Journal of Fine Arts, vol. 7, no. 1, pp. 45-56, Available: 
http://doi.nrct.go.th/ListDoi/listDetail?Resolve_DOI=10.14457/ 
CU.res.2015.9 [25 December 2018] 

Kong, L. (1997) Popular music in a transnational world: The construction of local 
identities in Singapore, Asia Pacific Viewpoint, vol. 38, no. 1,              
pp. 19-36. 

Lan na Tai Ethnics Leaning Center. (n. d.) Tai Yai, Available: 
http://www.sri.cmu.ac.th/~lelc/index.php/2015-11-18-16-02-19         
[20 December 2018] 

Maclachlan, H. (2016) The transnational flow of music from Burma to the United 
States, Journal of Burma Studies, vol. 20, no. 1, pp. 31-62. 



MFU Connexion, 7(2) || page 317 

Mamattah, S. (2006) Identity and marginality, Migration and Transnationalism, 
vol. 2, no. 6, Available: https://www.gla.ac.uk/media/ 
media_41186_en.pdf [20 December 2018] 

Masiri, M. (2016) Changes in Lanna musical identity (การเปล่ียนแปลงอัตลักษณ์
ของดนตรีพ้ืนเมือง, Doctoral dissertation, Mae Fah Luang University, 
Chiang Rai (in Thai) 

Miller, E. T. & Williams, S. (eds.). (1998) Southeast Asia, New York: Garland.  
Nakhonket, K. (n.d.) Concept and theory of social network (แนวคิดและทฤษฎี

เครือข่ายทางสังคม), Nonthaburi: Ministry of Public Health of Thailand 
Press. (in Thai) 

Phanchon, S. (2014) Seua Khan Fah: The Tale of Hero Prince in Tai literature 
(เจ้าเสือข่านฟ้า: เรื่องเล่าวีรบุรุษในวรรณกรรมไทใหญ่), Master’s thesis, 
Chiang Mai University, Chiang Mai. (in Thai) 

Pidokrajt, N. (1995) ‘The sound resonance of Khlong Luang (เสียงลูกปลายของ
กลองหลวง)’, in Lanna music: Proceeding of the 26th of Thai 
Traditional Music Festival for Higher Education, pp. 137-144, 
Bangkok: Amarin Printing & Publishing. (in Thai) 

Pornprasit, K. (2012) Klong Konyao: Performance methods and ensemble 
practices (กลองก้นยาว: ระเบียบวิธีการบรรเลงและการประสมวง),    
Journal of Fine Art, vol. 22, no. 2, pp. 28-44. (in Thai)  

Solomon, T. (2015) African musics in context: Institutions, culture, identity, 
Kampala: Fountain Publishers. 

Starr, L & Waterman, C. (2007) American popular music, England: Oxford 
University Press. 



MFU Connexion, 7(2) || page 318 

Subinmit, S. (2004) Klong Kon Yoa: Tai music instrument in Amphoe Muang 
Mae Hong Son Province (กลองก้นยาว: เครื่องดนตรีชาวไทใหญ่ ในอ าเภอ
เมือง จังหวัดแมฮ่่องสอน), Master’s thesis, Mahidol University,     
Nakhon Pathom. (in Thai) 

Tramote, M. & kooltun, W. (2523) Listen and understand to Thai song (ฟังและ
เข้าใจเพลงไทย), Bangkok: Thaikasem Press. (in Thai)  


