
สิทธิมนุษยธรรม : สิทธิมนุษยชนแนวพุทธ 
HUMAN RIGHTS IN BUDDHISM 

 

พระราเชนทร์ วิสารโท,ดร. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตหนองคาย 

 

บทน า  
 สิทธิมนุษยชน มีความส าคัญในฐานะเป็นอารยธรรมโลก นับเป็นความฉลาดของ
มนุษย์ ที่พยายามวางระบบของความคิด เพ่ือให้คนทั้งโลกเกิดความตระหนักรู้ และคิดค านึงถึง
คุณค่าของความเป็นมนุษย์ด้วยกัน นับแต่ขั้นพ้ืนฐานของความเป็นมนุษย์ ชาติก าเนิด รวมทั้ง
ระบบสิทธิต่างๆ ที่มีพ้ืนฐานมาจากความชอบธรรม ความเป็นธรรม ความยุติธรรมในสังคม     
ซึ่งเป็นความชอบธรรมที่ตั้งอยู่บนพ้ืนฐานแห่งสิทธิโดยก าเนิด สิทธิตั้งแต่เกิด ให้ความส าคัญกับ
ค าว่า “ชีวิต” ว่าโดยพ้ืนฐานแล้ว มนุษย์และสัตว์โลกทั้งหลาย ล้วนต้องการปัจจัยในการ
ด ารงชีวิตด้วยกันทั้งนั้น นับแต่ปัจจัยขั้นพ้ืนฐานที่ว่าด้วยอาหาร ยารักษาโรค ที่อยู่อาศัย เครื่อง
นุ่มห่ม การด ารงเผ่าพันธุ์ การมีชีวิตรอดในโลก 

 

ความหมายและแนวคิดเร่ือง “สิทธิมนุษยชน” 
 ส าหรับความหมายตามหลักของ “สิทธิมนุษยชน” ที่ปรากฏในปฏิญญาสากลว่า
ด้วยสิทธิมนุษยชน ค.ศ.1948 (Universal Declaration of Human Rights 1948) อันเป็น
เอกสารที่รับรองเรื่องสิทธิ เสรีภาพ ความเสมอภาคนั้น แต่อย่างไรก็ตาม ในปฏิญญาสากลว่า
ด้วยสิทธิมนุษยชน ไม่ได้ให้ความหมายของค าว่า สิทธิมนุษยชนไว้อย่างชัดเจนว่า หมายความว่า
อย่างไร แต่เมื่อพิจารณาจากเนื้อหาของปฏิญญาสากล ว่าด้วยสิทธิมนุษยชนแล้ว อาจพอ
อนุมานได้ว่า สิทธิมนุษยชน หมายถึง สิทธิในชีวิต การด ารงชีวิต สิทธิในร่างกาย เสรีภาพ 
ทรัพย์สิน ความเท่าเทียม ศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ของบุคคลทุกคน 
 รัฐธรรมนูญแห่งราชอาณาจักรไทย พุทธศักราช 2540 เป็นรัฐธรรมนูญฉบับแรกที่มี
สาระส าคัญ เพ่ือการส่งเสริมและคุ้มครองสิทธิเสรีภาพของประชาชน ให้ค าจ ากัดความว่า 
“สิทธิมนุษยชน” หมายความถึง ศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ สิทธิ เสรีภาพ และความเสมอภาค



8 | ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2559)          Vol.1 No.1 (January –June 2016) 

ของบุคคลที่ได้รับการรับรอง หรือคุ้มครอง ตามรัฐธรรมนูญแห่งราชอาณาจักรไทย หรือตาม
กฎหมายไทย หรือตามสนธิสัญญาที่ประเทศไทยมีพันธกรณีท่ีต้องปฏิบัติตาม 
 นายปรีดี พนมยงค์ และศาสตราจารย์เสน่ห์ จามริก และศาสตราจารย์กุลพล       
พลวัน กล่าวว่า สิทธิมนุษยชน เป็นสิ่งที่ติดตัวมนุษย์มาตั้งแต่ก าเนิด โอนแก่กันไม่ได้ มีความ
เป็นสากล ใช้ได้เสมอยกเลิกเพิกถอนไม่ได้ และไม่อาจพรากไปจากมนุษย์ได้ นอกจากนี้แล้ว ใน
บางกรณียังเป็นเรื่องของความต้องการพื้นฐานอันเป็นธรรมชาติของมนุษย์ 
 ศาสตราจารย์วิทิต มันตาภรณ์ เสนอว่า สิทธิมนุษยชน เป็นข้ออ้างเรื่องประโยชน์ที่
ต้องได้อย่างน้อย ซึ่งเป็นการอ้างต่อรัฐ 
 ดร.บรรเจิด สิงคะเนติ เสนอว่า สิทธิมนุษยชน คือ สิทธิที่ติดตัวมาแต่ก าเนิดแล้ว     
รัฐรับรอง และถ้ารัฐจะจ ากัดสิทธิประเภทนี้ต้องอธิบายให้เหตุผลได้อย่างชัดเจน หากเป็นสิทธิที่
รัฐมอบให้รัฐสามารถจ ากัดได้เสมอ (บรรเจิด สิงคะเนติ, 2527) 
 อาจารย์นพนิธิ สุริยะ เสนอว่า สิทธิมนุษยชน หมายถึง ประโยชน์ อันชอบธรรม    
ซึ่งบุคคลจ าเป็นต้องมี เพื่อใช้ในการด ารงอยู่และพัฒนาชีวิต ทั้งนี้ โดยปราศจากอันตรายซึ่งเกิด
จากผู้อื่น และเพ่ือเลือกแนวทางการเจริญเติบโตของร่างกายและจิตใจ ผู้อื่นหรือสังคมจะต้องไม่
ขัดขวาง หรือจ ากัดการใช้ประโยชน์ดังกล่าว นอกจากนี้แล้ว รัฐยังมีหน้าที่คุ้มครอง ดูแล 
ปกป้องมิให้บุคคลภายนอกขัดขวาง ตลอดจนอ านวยประโยชน์ในสิ่งต่างๆ ที่บุคคลพึงมีพึงได้ 
แต่ไม่สามารถท าได้ด้วยตนเอง รวมทั้งเยียวยากรณีท่ีการใช้สิทธิถูกละเมิด 
 พระธรรมปิฏก (ป.อ. ปยุตโต) กล่าวว่า สิทธิมนุษยชนเป็นเรื่องของการที่มนุษย์เรา
มาตกลงยอมรับกัน ให้บุคคลในฐานะที่เป็นมนุษย์แต่ละคน ได้รับความเคารพนับถือ เอาใจใส่
ดูแล คุ้มครองรักษา และได้รับประโยชน์จากการมีชีวิตอยู่ในโลกนี้  (พระธรรมปิฏก (ป.อ. ปยุต
โต), 2546) ซึ่งอาจจะพูดว่า “อย่างดีที่สุด” มนุษย์ที่มาตกลงกันในที่นี้ หมายถึง ชุมชนระดับ
โลกคือ องค์การสหประชาชาติ ได้แก่ชาติต่างๆ ทั้งหลายในโลกนี้ ที่ได้ตกลงกันและได้วางเป็น
ข้อก าหนดกฎเกณฑ์ขึ้น ซึ่งยอมให้บุคคลยกขึ้นเป็นข้ออ้าง เพ่ือเป็นหลักประกันหรือเป็น
มาตรฐาน ที่เขาจะมีชีวิตอยู่อย่างดี สามารถเข้าถึงความดีงามและประโยชน์สุข ที่ควรจะได้รับ 
เมื่อมองอย่างนี้ก็จะเห็นได้ว่า สิทธิมนุษยชนนั้นเป็นเรื่องที่เจริญงอกงาม มีอารยธรรม รู้จัก
ค านึงถึงชีวิตของกันและกัน เอาใจใส่ในความสุขความทุกข์ของกันและกัน และแสดงถึงการรู้จัก



วารสารปัญญาปณิธาน Pañña Panithan Journal| 9 

จัดวางกฎเกณฑ์กติกา เพ่ือให้อยู่ร่วมกันด้วยดี เป็นเครื่องหมายของความเจริญก้าวหน้าในอารย
ธรรม  
 กล่ าวโดยสรุป  สิทธิมนุษยชน  หมายถึ ง สิทธิขั้น พ้ืนฐานที่ มนุษย์ เกิดมา               
เพ่ือด ารงชีวิตอยู่อย่างมีศักดิ์ศรี สิทธิ เสรีภาพ และความเสมอภาคของบุคคลในสังคม โดยไ ม่
ค านึงถึงสถานภาพทางกาย และสุขภาพ รวมทั้งความเชื่อทางสังคม สิทธิที่มีมาแต่ก านิดนี้ ไม่
สามารถถ่ายโอนกันได ้เช่น สิทธิในร่างกาย สิทธิในชีวิต เป็นต้น 
 

แนวคิดเรื่อง “สิทธิมนุษยชน” บนพื้นฐานของชาวพุทธ 
 เมื่อเราน ากรอบแนวคิดเรื่อง “สิทธิมนุษยชน” (Human Rights) มาศึกษาใน
สังคมไทย จึงไม่อาจมองข้ามหลักค าสอนในพระพุทธศาสนา ซึ่งเมื่อน าค าสอนของพระสัมมาสัม
พุทธเจ้ามาศึกษาวิเคราะห์ จะพบว่า ค าสอนของพระองค์ที่ตรัสสอนผ่านการสนทนาธรรมใน
โอกาสต่างๆ นับแต่สมัยพุทธกาลนั้น มีความสอดคล้องกับหลักสิทธิมนุษยชน จึงกล่าวได้ว่า
พระพุทธเจ้าเป็น “นักสิทธิมนุษยชน” ที่ส าคัญคนหนึ่งในโลก  ดังในพระสุตตันตปิฎกได้
กล่าวถึงประเด็นเรื่องสิทธิมนุษยชน ทั้งในมุมมองที่สอดคล้องกับแนวคิดสิทธิมนุษยชนใน
ปฏิญญาสากลว่าด้วยสิทธิมนุษยชนด้วย 

ในกูฏทันตสูตร เรื่องกูฎทันตพราหมณ์ เป็นเรื่องราวเมื่อครั้งที่พระพุทธเจ้า เสด็จไป
จาริกพร้อมภิกษุสงฆ์ประมาณ  500 รูป ที่พราหมณคาม (หมู่บ้านพราหมณ์) ชื่อหมู่บ้าน       
ขานุมัตตะ ในแคว้นมคธ โดยประทับที่สวนอัมพลัฏฐิกา อันเป็นช่วงที่พราหมณ์กูฏทันตะก าลัง
จัดเตรียมพิธีบูชายัญด้วยโคผู้ ลูกโคผู้ ลูกโคเมีย แพะ และแกะอย่างละ 700 ตัว เมื่อพราหมณ์
กูฏทันตะทราบจึงเดินทางไปเฝ้าและทูลขอค าปรึกษาว่า ควรจะท าบูชามหายัญอย่างไรจึงจะ
เกิดประโยชน์และสุขตลอดกาล ซึ่งพระพุทธเจ้าได้ตรัสสอนโดย สรุปใจความว่า  
 “ดูก่อนพราหมณ์ แม้ในยัญของอนุยนตกษัตริย์เป็นต้น แม้เหล่านั้นไม่ต้องฆ่าโค 
แพะ แกะ ไก่ สุกร และ สัตว์นานาชนิด ไม่ต้องตัดไม้มาท าเป็นหลักยัญ ไม่ต้องเกี่ยวหญ้าคามา 
เพ่ือเบียดเบียนสัตว์อ่ืน คนเหล่าใดที่เป็นทาส เป็นคนใช้ เป็นกรรมกร ของพวกอนุยนตกษัตริย์
เป็นต้นเหล่านั้น แม้คนเหล่านั้นก็มิได้ถูกอาชญาคุกคาม มิได้ ถูกภัยคุกคาม มิได้มีหน้านองด้วย
น้ าตา ร้องไห้ท าการงาน ที่จริง คนที่ปรารถนาจะกระท าการงานใด ก็กระท าการงานนั้น          
ไม่ปรารถนาจะกระท าการงานใด ก็ไม่ต้องกระท าการงานนั้น ยัญนั้นได้ส าเร็จแล้ว ด้วยล าพัง 



10 | ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2559)          Vol.1 No.1 (January –June 2016) 

เนยใส น้ ามัน เนยข้น นมส้ม น้ าผึ้ง น้ าอ้อย ถึงสุคติโลกสวรรค์ ดูก่อนพราหมณ์ สมัยนั้นเราได้
เป็นพราหมณ์ปุโรหิต ผู้อ านวยการบูชายัญของพระเจ้ามหาวิชิตราชนั้น” (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
 กูฏทันตสูตร คือ ค าสอนที่พระพุทธเจ้ าตรัสสอนแก่พราหมณ์ กูฏทันตะ               
โดยยกตัวอย่างพระชาติของพระองค์เมื่อครั้งเป็นพราหมณ์ปุโรหิตของพระเจ้ามหาวิชิตราช       
ที่สอดแทรกแนวคิดสิทธิมนุษยชน ในการค านึงถึงสิทธิในร่างกายและชีวิตของสัตว์ทั้งหลาย 
ด้วยหลักความเป็นเหตุเป็นผล ให้กระท าในสิ่งที่ยิ่งใหญ่กว่าการบูชายัญ เพียงเพ่ือสวดอ้อนวอน 
หรือขอความคุ้มครองจากเทพเจ้าตามความเชื่อพราหมณ์อันเลื่อนลอยไร้จุดหมาย  สิ่งที่
พระพุทธเจ้าสอนนี้กลับได้บุญกุศลยิ่งกว่านั่น คือ สอนให้ใช้วิธีสังคมสงเคราะห์ หรือการให้ทาน
แก่ผู้ยากไร้ การให้ทานด้วยการปล่อยชีวิตของสัตว์ทั้งหลาย ที่จะต้องจบชีวิตลงด้วยความทุกข์
ทรมานจากการบูชายัญ ค าสอนต่างๆ เหล่านี้จึงมี ความสอดคล้องกับแนวคิดสิทธิมนุษยชนตาม
ปฏิญญาสากลฯ  ด้วยการสอนให้มนุษย์นั้น ไม่พึงกระท าในสิ่งที่ป่าเถื่อน อันละเมิดมโนธรรม 
หรือจะน ามาซึ่งความหวาดกลัว และไม่ให้มีการถูกกระท า ถูกทรมาน หรือถูกลงโทษ ที่โหดร้าย
ผิดมนุษยธรรมหรือต่ าช้า ค าสอนดังกล่าว จึงเป็นรากฐานในการ เปลี่ยนแปลงวิธีคิดและ        
วิธีปฏิบัติที่มองการเข่นฆ่า การสังเวยด้วยชีวิตว่าเป็นเรื่องปกติธรรมดา ให้เป็นเรื่องที่ไม่ปกติ
และเป็นเรื่องที่พึงละเว้น อันจะน ามาซึ่งการเคารพสิทธิในร่างกายและชีวิตของสัตว์โลก 
 ในมหาปรินิพพานสูตร เรื่องพระเจ้าอชาตศัตรูประสงค์ปราบแคว้นวัชชี  เมื่อครั้งที่
พระพุทธเจ้าประทับอยู่บนภูเขาคิชฌกูฏใกล้กรุงราชคฤห์ พระเจ้าอชาตศัตรูมีความประสงค์จะ
ไปตีแคว้นวัชชี เพราะเห็นว่า แคว้นวัชชีมีอ านาจที่แข็งแกร่งมาก จึงรับสั่งให้วัสสการพราหมณ์ 
ซึ่งเป็นมหาอ ามาตย์ของแคว้นมคธ ไปกราบทูลพระพุทธเจ้า  ซึ่งพระพุทธเจ้าได้ตรัสแก่           
วัสสการพราหมณ์ว่า แคว้นวัชชีได้ยึดหลักอปริหานิยธรรมของเจ้าวัชชี 7 ข้อ เช่น ประชุมด้วย
ความพร้อมเพรียงกันอย่างสม่ าเสมอ, การประชุมดังกล่าว เป็นไปด้วยความพร้อมเพรียง, มีการ
ยึดมั่นในวัชชีธรรมโบราณ ไม่ตั้งข้อบัญญัติใหม่ ไม่เปลี่ยนแปลง ข้อบัญญัติเดิม, ให้เกียรติเคารพ
นับถือเชื่อฟังเจ้าวัชชีผู้ใหญ่ผู้เฒ่า, ไม่ฉุด ข่มเหงรังแก กักขังหน่วงเหนี่ยวสตรี และเด็กหญิงของ
สกุลทั้งหลาย, สักการะ เคารพ บูชาเจดีย์ ของวัชชีทั้งหลาย ทั้งภายในภายนอกพระนคร           
หมั่นบวงสรวงบูชาตามธรรมเนียมเดิม, ถวายอารักขาคุ้มครองป้องกันแก่สมณพราหมณ์
ทั้งหลาย และตั้งความปรารถนาให้สมณพราหมณ์ทั้งหลาย ที่ยังไม่ได้มาก็ขอให้มา ส่วนที่มา



วารสารปัญญาปณิธาน Pañña Panithan Journal| 11 

แล้วก็ให้อยู่อย่างสุขสบายในแคว้น โดยพระพุทธเจ้าได้กล่าวสรุป เป็นการชี้ทางให้แก่พระเจ้า
อชาตศัตรูว่า เจ้าวัชชีทั้งหลายเมื่อได้ยึดหลักดังกล่าวแล้ว ก็ย่อมมีแต่ความเจริญ ไม่มีทางที่จะ
เสื่อมได้เลย ดังนั้น แม้พระพุทธเจ้าไม่ได้ตอบค าถามโดยตรง วัสสการพราหมณ์ซึ่งเป็นคนฉลาด 
จึงจับประเด็นน าไปเล่าถวายพระเจ้าอชาตศัตรู เมื่อพระเจ้าอชาตศัตรูทรงสดับแล้วก็ตรัสกับ   
วัสสการพราหมณว่า ยังไม่ใช่เวลาที่จะตีแคว้นวัชชี ทั้งนี้ เพราะชาววัชชียังสามัคคีกันดีอยู่   
(พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
 ครั้งนั้น วัสสการพราหมณ์จึงคิดได้ว่า ควรใช้สันติวิธีโดยการเจรจาเพ่ื อการ
ปรองดอง หรือไม่ก็ท าให้เจ้าวัชชีแตกแยกกันมากกว่าจะใช้ก าลังในการประหัตประหารกัน      
จึงสอดคล้องกับปฏิญญาสากลว่าด้วยสิทธิมนุษยชน โดยเฉพาะเรื่องการสงคราม หรือการเข่น
ฆ่ากัน ไม่ใช่ทางเลือกหรือทางออกในการแก้ปัญหาของสังคม 
 จากความหมายของสิทธิมนุษยชนดังกล่าวข้างต้น หากวิเคราะห์ในลักษณะของ
เรื่องสิทธิมนุษยชนในปฏิญญาสากลฯ เพียงด้านเดียวแล้วอาจไม่เพียงพอ เพราะสิทธิมนุษยชน
เป็นเพียงด้านหนึ่ง หรือระดับหนึ่งแห่งความเจริญงอกงามของสังคมมนุษย์  แต่ยังไม่เพียงพอ 
หมายความว่า สิทธิมนุษยชนนั้นเป็นสิ่งส าคัญมากในการที่จะช่วยเหลือมนุษย์ให้มีชีวิตที่ดีงาม 
ถูกต้องชอบธรรม มีความสุข แต่มนุษย์ก็จะต้องมีคุณค่าทางจิตใจด้วย เช่น มีความเมตตา 
กรุณา ต่อเพ่ือนมนุษย์และสัตว์โลก นั่นหมายความว่ามนุษย์ต้องม ี“มนุษยธรรม” ด้วย 
 ดังในปรัชญาขงจื๊อ ที่ปรากฏในคัมภีร์ลุนยื้อ ได้อธิบายความหมายของค าว่า       
“เหริน” ตรงๆ ว่า “เหริน” คือความรัก และความปรารถนาดีอย่างจริงใจ รวมถึงเจตนารมณ์ที่
ดีงามในอันที่จะกระท าสิ่งที่ประกอบด้วยประโยชน์เกื้อกูล ทั้งในเชิงบวกและเชิงลบ เพ่ือความ
เป็นอยู่ที่ดีส าหรับบุคคลผู้เป็นที่รัก ความถูกต้องเที่ยงธรรม ความรู้ความเข้าใจ และความ
เชื่อถือ หรือความไว้วางใจ ถือเป็นพฤติกรรมที่แสดงออกถึงความเป็นผู้มีเหริน  (ศ.อาร์ชี เจ 
บาห์ม, ม.ป.ป.) และเมื่อถ่ายทอดเป็นภาษาไทย “เหริน” ค านี้ถูกแปลแตกต่างกันไป เช่น 
คุณธรรม, มนุษยธรรม, เมตตาธรรม,    ความการุณย์ เป็นต้น 
 ในแง่ความหมาย ขงจื๊อเมื่อพูดถึงเหริน ท่านได้ให้ความหมายสั้นๆ ชัดเจนว่า      
“รักเพ่ือนมนุษย์” ความรักที่มีต่อเพ่ือนมนุษย์ ท าให้เกิดการปฏิบัติต่อกันด้วยความดีงามเป็น
พ้ืนฐาน จะกระท าสิ่งใดสิ่งหนึ่ง ก็จะค านึงถึงผลกระทบที่จะตามมา ขงจื๊อจึงสอนให้รู้จักค านึงถึง
ความรู้สึกของบุคคลอ่ืน ท านองว่า “เอาใจเขา ใส่ใจเรา” ซึ่งหลักการดังกล่าวนี้ ก็มีความ



12 | ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2559)          Vol.1 No.1 (January –June 2016) 

สอดคล้องกับค าสอนเรื่องเมตตาในพระพุทธศาสนาเถรวาท ที่สอนให้มีไมตรีต่อกัน รู้จักเห็นอก
เห็นใจผู้อ่ืนสัตว์อ่ืน โดยการนึกเปรียบเทียบว่า ตนเองรักสุข เกลียดทุกข์อย่างไร คนอ่ืนสัตว์อ่ืน 
ก็รักสุขเกลียดทุกข์ฉันนั้น ดังนั้น จึงไม่ควรเบียดเบียนซึ่งกันและกันไม่ว่าจะเป็นทางกาย        
ทางวาจา หรือทางใจ 
 

ความเท่าเทียมกันระหว่าง “สิทธิทางศีลธรรม” กับ “สิทธิมนุษยชน”  
คนส่วนใหญ่เชื่อกันว่า การเป็นมนุษย์ ท าให้ได้รับบางสิ่ง ซึ่งเป็นของติดตัวมาด้วย 

เราเรียกสิ่งที่ติดตัวมานี้ว่า “สิทธิ” และด้วยเหตุที่เป็นของที่มีอยู่กับพวกมนุษย์เท่านั้น เราจึง
เรียกว่า “สิทธิมนุษยชน” ไม่ว่าใครที่มีอยู่ในความเป็นมนุษย์ ก็จะมีสิทธินี้ ถ้าใครคนหนึ่งมีสิทธิ
ได้เพียงใดคนอื่นๆ ก็จะต้องมีสิทธินั้นเพียงนั้น  

สิทธิมนุษยชน จึงเป็นสิทธิที่ทุกคนในความเป็นมนุษย์มีอยู่อย่างเท่าเทียมกัน ค าว่า 
“เท่าเทียมกัน” หมายถึง ทุกคนในหมู่มนุษย์ มีสิทธิที่เท่าเทียมกัน และทุกคนมีสิทธิเหล่านั้น
เท่ากันทั้งหมด ไม่ใช่บางคนมีสิทธิบางประเภทมากกว่าคนอ่ืน ดังนั้น สิทธิมนุษย์ จึงเป็นสิทธิ
ทางศีลธรรมที่เป็นสากล (ธีระพล อรุณะกสิกร, 2543) นอกจากนั้น บางรัฐอาจให้สิทธิเสรีภาพ
ต่างกัน ดังค ากล่าวที่ว่า การให้การรับประกันว่าจะมีการปกป้อง และคุ้มครองสิทธิอย่างจริงจัง 
จะขึ้นอยู่กับแต่ละประเทศหรือรัฐด้วย เหตุว่าชนบางพวกที่ถือตนเองว่า ชาวอารยันเท่านั้นที่
เป็นผู้มีสิทธิโดยสมบูรณ์ หมายความว่า มีความเชื่อว่า มนุษย์บางกลุ่มเท่านั้นที่มีสิทธิ ไม่ใช่ทุก
คน ชาวยิวเป็นมนุษย์ แต่อยู่ในกลุ่มไม่มีสิทธิ ดังนี้เป็นต้น  ดังนั้น สิทธิในความเท่าเทียมกัน
ระดับแรกทุกคนในพวกมนุษย์มีสิทธินี้ ระดับที่สองคือ ทุกคนนี้มีสิทธิเหล่านี้เท่าๆ กัน ไม่ใช่บาง
คนมีสิทธิประเภทนี้ มากอย่างกว่าคนอ่ืนๆ  

ดังนั้น จึงถือได้ว่าเป็นสิทธิที่ทุกคนนั้น ต้องมีความเสมอภาคกัน หรือสิทธิในการเท่า
เทียมกัน ในการคุ้มครองตามกฎหมายจากรัฐอย่างเท่าเทียมกัน สิทธิทางศีลธรรมกับสิทธิ
มนุษยชน ส่วนมากจะเก่ียวกับสิทธิในการตั้งครอบครัว สิทธิทางศีลธรรมพื้นฐาน และการตัดสิน
ทางจริยธรรม เป็นต้น 
 1. ความเท่าเทียมกันทางศีลธรรม  
 จากหลักฐานการตัดสินสิทธิมนุษยชน มีการยืนยันว่าเป็นสิทธิทางศีลธรรม          
ในลักษณะที่ว่า สิทธิทางศีลธรรมนี้เป็นพ้ืนฐาน ส่วนสิทธิทางกฎหมายนั้น จ าเป็นที่จะต้องให้
การรับรองหรือบัญญัติเป็นสิทธิ ที่สามารถบังคับใช้ได้โดยทั่วไป หรือเป็นสิทธิที่สามารถใช้



วารสารปัญญาปณิธาน Pañña Panithan Journal| 13 

ตรวจสอบถึงความสมเหตุสมผล หรือความถูกต้องของสิทธิทางกฎหมาย ที่มีการบัญญัติแล้ว 
มนุษย์มีสิทธิทางศีลธรรม ดังต่อไปนี้ 
 1. สิทธิที่จะมีชีวิตอยู่ คือ ความมีศักดิ์และสิทธิที่จะมีชีวิต 
 2. สิทธิที่จะมีเสรีภาพ คือ สิทธิในขอบเขตของกฎหมายทางศีลธรรมอันดีงาม 
 3. สิทธิในการศึกษา คือ สิทธิที่จะได้รับการศึกษาอย่างสูงสุดของสังคม 
 4. สิทธิที่จะท างาน คือ สิทธิที่จะได้รับการท างานหาทรัพย์มาเลี้ยงตนเองและผู้อ่ืน 
 5. สิทธิในทรัพย์สิน คือ สิทธิในการแสวงหาทรัพย์และการใช้จ่ายทรัพย์อย่างมีอิสระ 
 6. สิทธิในสัญญาประชาคม คือ สิทธิในสังคมและสิทธิตามกฎหมายเดียวกัน (ชัยวัฒน์  
อัตพัฒน์, 2520) 
 เป็นความจริงที่ว่าหลักจริยธรรม หรือกฎศีลธรรมโดยทั่วไปย่อมก าหนดว่า บุคคล
ควรปฏิบัติ หรือกระท าต่อผู้อ่ืนอย่างไร แม้ว่าเนื้อหาของหลักศีลธรรมโดยทั่วไป จะแตกต่างกัน
ออกไป แต่หลักการร่วมนี้ทุกๆ หลักจริยธรรม ย่อมเห็นพ้องต้องกันว่า บุคคลควรที่จะกระท า
เพ่ือให้บรรลุถึงจุดมุ่งหมาย อันกฎจริยธรรมสูงสุดของแต่ละหลักจริยธรรมได้ก าหนดไว้        
การกระท าจึงเป็นมโนทัศน์ร่วม ที่ทุกจริยธรรมต้องการให้บุคคลยึดถือ ย่อมที่จะต้องมีผู้กระท า 
ที่มีจุดมุ่งหมายเป็นผู้กระท า เพ่ือให้บรรลุจุดมุ่งหมายตามที่แต่ละหลักจริยธรรมทั้งหลายก าหนด
ไว้ ด้วยเหตุนี้ ผู้กระท าที่มีจุดมุ่งหมายจึงจ าเป็นที่จะต้องมีเงื่อนไข ที่สามารถที่จะท าให้ตนเอง
กระท า เพ่ือบรรลุถึงจุดมุ่งหมายที่ตนต้องการให้ได้ เพราะฉะนั้นเมื่อมโนทัศน์เรื่องการกระท า 
เป็นมโนทัศน์ร่วมของทุกหลักจริยธรรม จึงแสดงให้เห็นว่า เราสามารถอ้างการมีสิทธิมนุษยชน
ได้ จากมโนทัศน์เรื่องการกระท าและกระท านั้นต้องการอิสระ 
 
 
  2. ความเท่าเทียมกันด้านจริยธรรม 
 1. การนิยามสิทธิมนุษยชน ก็เป็นสิทธิทางศีลธรรมอยู่แล้ว หรืออาจพิจารณาดูใน
กฎหมายแต่ละประเทศก็จะพบว่า ไม่ใช่ทุกประเทศที่รับรองสิทธินี้ มีบางประเทศเท่านั้นที่
รับรอง แต่คนก็อ้างสิทธินี้ เพ่ือเรียกร้องให้ทุกประเทศรับรอง สังคมโลกจะได้อยู่กันอย่างสันติ
สุข โดยอาศัยหลักการประนีประนอมนี้เป็นเครื่องช่วย 



14 | ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2559)          Vol.1 No.1 (January –June 2016) 

 2. สิทธิมนุษยชนนี้ อ้างความชอบธรรมหรือการใช้การตัดสิน ของสิทธิมนุษยชน       
โดยอ้างอิงจากหลักศีลธรรม 
 3. หลักการทางศีลธรรม พูดถึงว่าเราควรพูดและควรท าอะไรเช่นกัน เพราะเป็นสิทธิ
ทางศีลธรรมเป็นการตัดสิน 
 สิทธิมนุษยชน คือ การเรียกร้องให้มนุษย์ปฏิบัติต่อกัน ตามหลักการที่ตกลงกันใน
สังคม ถ้ารัฐให้ประกันก็จะกลายเป็นสิทธิทางกฎหมายไปด้วย ซึ่งที่จริงก็สนับสนุนให้รัฐประกัน 
กล่าวคือ “ท าให้สิทธิทางศีลธรรมนั้น เป็นสิทธิทางกฎหมายเสียด้วย จะได้มีหลักประกันและ
ผู้ดูแลให้มีการปฏิบัติตามโดยแท้จริง รวมทั้งลงโทษต่อผู้ไม่ปฏิบัติตามเพ่ือให้กลับตัว และถ้าหาก
เรายึดถือตามหลักสิทธิมนุษยชนของรัฐว่า เป็นแนวทางที่ถูกต้องแล้ว  เราก็จะไม่ต้องพบ
ข้อบกพร่องอันใด” (บุญธรรม พูนทรัพย์, 2533) 
    สรุปว่า สิทธิมนุษย์ คือ สิทธิของมนุษย์ที่ติดตัวมาตั้งแต่เกิด สิทธิในด้านความเสมอ
ภาคกันความเท่าเทียมกัน สิทธิในชีวิตร่างกายทรัพย์สิน สิทธิในความคิด อย่างมีอิสรเสรีภาพ 
มาเป็นพ้ืนฐานของกฎหมายและโดยได้รับความยุติธรรม เสรีภาพตามกฎหมายอย่างเท่าเทียม
กันไม่แบ่งเชื้อชาติ ศาสนา เพศ สีผิว และภาษา 

 
ความหมายและความส าคัญของสิทธิมนุษยธรรม 
 1. ความหมายโดยท่ัวไป 
 ค าว่ามนุษยธรรม จริยธรรม และคุณธรรมมีความหมายต่างกันดังนี้ 
 “มนุษยธรรม” หมายความว่า ธรรมของคน ธรรมที่มนุษย์พึงมีต่อกัน มีเมตตากรุณา 
เป็นต้น (ราชบัณฑิตยสถาน, 2539) 
 ค าว่า “จริยธรรม” ประกอบด้วยค าว่า “จริย” ซึ่งแปลว่า พึงประพฤติ พึงปฏิบัติ พึง
ด าเนิน กับค าว่า “ธรรม” ซึ่งมีความหมายหลายอย่าง ความหมายอย่างหนึ่ง ก็คือ “หลักการ” 
ดังนั้นค าว่า “จริยธรรม” จึงอาจหมายถึง “หลักที่พึงประพฤติปฏิบัติ” หรือ “หลักด าเนินชีวิต
ของมนุษย์” ได้ ดังนั้น ในความหมายเบื้องต้น “จริยธรรม” หมายถึง “ศีลธรรม” หรือ         
“กฎศีลธรรม” ซึ่งเป็นธรรมะขั้นต้นของการด าเนินชีวิต แต่ความหมายของ “จริยธรรม”         
มีความหมายยิ่งกว่าศีลธรรม หากยังหมายถึงหลักการด าเนินชีวิตที่จะต้องพัฒนาไปตามล าดับ
จนถึงขั้นพ้นทุกข์ หมดกิเลสทั้งปวง 



วารสารปัญญาปณิธาน Pañña Panithan Journal| 15 

 “คุณธรรม” หมายความว่า คุณงามความดี ที่วิญญูชนพึงส านึกในจิตใจของตน      
ในเรื่องความจริง ความดี ความงาม และใช้เป็นหลักในการด าเนินชีวิต 
 ดวงเดือน พันธุมนาวิน กล่าวถึงความสัมพันธ์ของคุณธรรมและจริยธรรมไว้ว่า 
 ... คุณธรรมและค่านิยมของบุคคลนั้น คือการยอมรับว่าสิ่งใดดี สิ่งใดชั่ว สิ่งใด      
ไม่ส าคัญนั่นเอง ซึ่งจะต้องมีการปลูกฝังกันตั้งแต่เด็กจนเป็นผู้ใหญ่ บุคคลอาจ เห็นผิดเป็นชอบ 
หรือที่เรียกว่าเห็นกงจักรเป็นดอกบัว หรือตรงข้ามก็ได้ ย่อมขึ้นอยู่กับการเรียนรู้ในอดีต  และ
ปัจจุบันของเขา นอกจากนั้น การที่บุคคล จะมองเห็นว่าสิ่งใดส าคัญมากหรือน้อย ก็อาจ
เปลี่ยนแปลงไปได้ตาม สถานการณ์  และยุคสมัยด้วย เช่นการอนุรักษ์ธรรมชาตินั้ น              
เป็นคุณธรรมและ ค่านิยมของคนในยุคปัจจุบัน และอนาคต แต่ไม่ชัดเจนในอดีต แต่เดิมนั้นมัก
มีผู้เข้าใจว่า ถ้าบุคคลมีคุณธรรม และค่านิยมที่เหมาะสมแล้วจะเป็นผู้มีพฤติกรรมทางจริยธรรม
อย่างเหมาะสมด้วย แต่จากการศึกษาวิจัยทางจิตวิทยา พบว่า การที่บุคคลรู้ว่าอะไรดี อะไร
เหมาะสม และส าคัญนั้นไม่เพียงพอที่จะท าให้เขามี พฤติกรรมตามนั้นได้ คนที่ท าผิดกฎหมาย 
เช่น การที่คนไปลักขโมย หรือท าร้าย ผู้ อ่ืนนั้น เขามิได้ท าไปเพราะความรู้เท่าไม่ถึงการณ์        
แต่เขาท าผิดทั้งๆ ที่รู้ว่า เป็นความผิด จะเห็นได้จากการที่ เขาต้องปกปิด และหลบซ่อน      
เพราะกลัวจะถูก จับไปลงโทษ ฉะนั้น การปลูกฝังคุณธรรม และค่านิยมให้แก่เยาวชน จึงไม่
เพียง พอที่จะท าให้เกิดการท าความดี ละเว้นชั่วได้อย่างจริงจัง ... 
 จะเห็นว่า จริยธรรมเป็นแนวทางประพฤติปฏิบัติที่ดี ถูกต้อง โดยมีคุณธรรมที่ได้
สะสมอยู่ในใจเป็นรากฐาน แต่การที่มีคุณธรรมในใจ มีค่านิยมดีๆ ไม่เพียงพอที่จะท าให้บุคคล
เกิดการท าความดี ละเว้นความชั่วได้อย่างจริงจัง 
 มนุษย์ ในความหมายว่า ผู้รู้จักเหตุรู้จักผล รู้จักดีชั่ว รู้จักประโยชน์และมิใช่
ประโยชน์ และอีกนิยามหนึ่ง คือ เป็นผู้มีใจสูง (พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตฺโต), 2536) ตาม
ความหมายเหล่านี้ มีนัยแสดงถึงคุณค่าของความเป็นมนุษย์ตามล าดับ และมีความเกี่ยวโยงกับ 
ค าว่า “ธรรม”  
 ธรรม หมายถึง สภาพที่ทรงไว้ คุณธรรม ความดี  ความถูกต้อง ความประพฤติชอบ 
และความยุติธรรม (พระธรรมปิฎก (ประยุทธ์ ปยุตฺโต), 2546) 
 พุทธทาสภิกขุ กล่าวว่า มนุษยธรรม หมายถึง ความเป็นมนุษย์อย่างถูกต้องและ
กล่าวว่า การศึกษาที่สมบูรณ์ต้องท าความเป็นมนุษย์ให้ถูกต้องและสมบูรณ์ อันประกอบด้วย 



16 | ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2559)          Vol.1 No.1 (January –June 2016) 

 1. ความฉลาด หรือสติปัญญาในขั้นพ้ืนฐานพอตัว คือพอแก่ความต้องการ คือ     
การเรียนหนังสือ     
 2. มีความรู้เรื่องวิชาชีพและอาชีพพอตัว คือการเรียนอาชีพ 
 3. มีมนุษยธรรม คือ มีความเป็นมนุษย์อย่างถูกต้อง คือการเรียนความเป็นมนุษย์ 
ซึ่งกระท าได้ด้วยการสอนการอบรมจริยธรรม (พุทธทาส ภิกขุ, 2537)  
 โดยเหตุที่เมตตาธรรมเป็นหลักธรรมส าหรับค้ าจุนโลก จึงได้รับสมญาต่างๆ อาทิ 
สมญาว่า "มนุษยธรรม" คือ ธรรมของมนุษย์ กล่าวคือ เมื่อมนุษย์มีเมตตาธรรมแล้วโลกหรือ
สังคมก็จะมีแต่ความสงบสุขร่มเย็น ดังนั้นมนุษยธรรมจึง หมายถึง ธรรมของมนุษย์ มักหมายถึง
ความเมตตากรุณาผู้อื่น 
 มนุษยธรรม คือ คุณธรรมของมนุษย์ ซึ่งมีมากที่เป็นเบื้องต้น ได้แก่ การเอ็นดู    
ความเมตตา ความปรารถนาหวังดีต่อกันและกัน แล้วก็มีกตัญญูกตเวที อันเป็นพ้ืนฐานของ
ความเป็นมนุษย์  ดังนั้น คนเราถ้าหากไม่มีเมตตาหวังดีต่อกันแล้ว มันก็ไม่ผิดแผกจากสัตว์
เดรัจฉานเลย เอาแต่ได้เอาแต่ดี เอาแต่ประโยชน์ส่วนตัว ไม่คิดถึงความทุกข์ ความเดือดร้อน
ของคนอื่น ก็เหมือนสัตว์ทั่วๆ ไป สัตว์มันไม่มีเมตตาปรานีแก่กัน เช่นอย่างวัวควาย เมื่อเกิดมาก็
มีแม่ของมันเลี้ยง พ่อของมันไม่ทราบไปไหนต่อไหนแล้ว แม่เลี้ยงลูกโดยสัญชาตญาณของมัน   
รักและเอ็นดูซึ่งกันและกัน แต่เวลาเติบใหญ่แล้วก็ลืมหมด ไม่ทราบว่าใครเป็นพ่อเป็นแม่       
ใครเป็นลูกเป็นเต้า ไม่มีการสงเคราะห์กันและกัน ไม่มีความเมตตากรุณาต่อกัน นี่แหละที่
เรียกว่ามันไม่มี “มนุษยธรรม”  
 ส่วนคนเราไม่เป็นอย่างนั้น เรายังมีเมตตาปรานีโอบอ้อมอารีซึ่งกันและกัน หวังหา
ความสุข ความเจริญต่อกันรู้จักบุญคุณของกัน เหตุนั้นมนุษย์จึงมีพ้ืนฐานของความเป็น
มนุษยธรรม หลักการส าคัญของการปฏิบัติงานด้านมนุษยธรรม คือ การบรรลุถึงสิ่งที่จ าเป็น
อย่างยิ่งในการด ารงชีวิตอย่างมีศักดิ์ศรี การมีชีวิตที่มีมาตรฐานการด ารงชีวิตที่ดี มีอิสระรอดพ้น
จากการถูกทารุณและการถูกลงโทษที่ผิดวิสัยมนุษย์ 
 2. ความหมายของ “สิทธิมนุษยธรรม” เชิงพุทธ 
 ในทางพระพุทธศาสนาเถรวาท เมื่อกล่าวถึงคุณธรรมที่มีลักษณะเดียวกับหลัก
มนุษยธรรมข้างต้น เราก็นึกถึงค าว่า “เมตตา” ซึ่งแปลกันโดยทั่วไปว่า ความรัก ความปรารถนา



วารสารปัญญาปณิธาน Pañña Panithan Journal| 17 

ดีต่อกัน เมตตาเป็นคุณธรรมที่อยู่ภายในจิต ซึ่งจะแสดงออกมาในรูปแบบของพฤติกรรมต่างๆ 
พฤติกรรมที่แสดงออกอันได้ชื่อว่า “ผู้มีเมตตา” อาจกล่าวได้ว่า “เป็นผู้มีมนุษยธรรม” 
 พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์ได้ให้ความหมายของค าว่าเมตตาว่า 
ความรัก, ความปรารถนาให้เขามีความสุข, แผ่ไมตรีจิตคิดจะให้สัตว์ทั้งปวงเป็นสุขถ้วนหน้า 
(เป็นข้อ 1 ในพรหมวิหาร 4, ข้อ 2 ในอารักขกัมมัฏฐาน 4) บางแห่งท่านก็ใช้คู่กับกรุณา เขียน
ติดกันว่า เมตตากรุณา หมายถึง ความรักความปรารถนาดี และความสงสาร ความอยาก
ช่วยเหลือปลดเปลื้องทุกข์ (เป็นข้อแรกในเบญจธรรม) (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2543) 
สอดคล้องกับพจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถานที่นิยามไว้ว่า “ความรักและเอ็นดู, ความ
ปรารถนาจะให้ผู้ อ่ืนได้สุข, เป็นข้อ 1 ในพรหมวิหาร 4 คือ เมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขา” 
(ราชบัณฑิตยสถาน, 2539) 
 พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต) ได้แสดงความสัมพันธ์ในเชิงที่เป็นไวพจน์กันระหว่าง
ค าสองว่า “เมตตา แปลว่า น้ าใจเป็นมิตร เป็นค าเดียวกับค าว่า มิตตะ มาจากรากศัพท์เดียวกัน 
มิตตะ แผลง อิ เป็น เอ ก็เป็น เมตตะ แล้วก็ท าตามไวยากรณ์ กลายเป็นเมตตา แปลว่า น้ าใจ
ของมิตร คือ คุณสมบัติของมิตรได้แก่ความปรารถนาดี มีความรัก” (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺ
โต), 2541) 
 ค าอธิบายดั งกล่ าวนี้  สะท้อนให้ เห็นว่า “เมตตา” เป็นความรักที่ เป็นไป              
เพ่ือประโยชน์เกื้อกูลเป็นที่ตั้ง เป็นความรักที่มุ่งความสุขแก่ผู้อ่ืนเป็นส าคัญ เหตุนี้ท่านจึงกล่าว
ว่า “บรรดากษัตริย์ เป็นต้น หรือสมณพราหมณ์ผู้ ใดผู้หนึ่ ง มีจิตเมตตาอย่างแนบ แน่น           
ย่อมอนุเคราะห์สัตว์โลกทั่วไป” (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 
2539) และพร้อมกับการมุ่งให้เป็นไปเพ่ือประโยชน์เกื้อกูล ย่อมก่อให้เกิดความรู้สึกที่ดีต่อกัน 
ไม่มีความเคียดแค้น พยาบาทต่อกัน น ามาซึ่งความพอใจทั้งสองฝ่ายอรรถกถาบางแห่งท่านจึง
ใช้ค า 3 ค า เพ่ือบ่งบอกถึงผลของการมีเมตตา ได้แก่ ความไม่มีเวร ความปลอดภัย และ
ความสุข (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2531) 
 กล่าวโดยสรุป ความรักแบบเมตตามีลักษณะดังต่อไปนี้ 
 1. เป็นความรักท่ีบริสุทธิ์ที่มีต่อเพื่อนมนุษย์และสัตว์ทั้งหลายในฐานะเป็นเพ่ือนร่วม
โลก หรือเพ่ือนร่วมทุกข์ ร่วมสังสารวัฏ เป็นความรักอย่างเป็นกลางๆ อย่างเผื่อแผ่ ท าให้ใจเปิด
กว้างออกไป และผ่องใสเบิกบาน (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2541) 



18 | ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2559)          Vol.1 No.1 (January –June 2016) 

 2. เป็นความรักที่มุ่งสร้างประโยชน์เพ่ือบุคคลอ่ืนเป็นที่ตั้ง ไม่ใช่มุ่งเพ่ือให้บุคคลอ่ืน
มาสนองความต้องการของตน เป็นภาวะที่จิตยินดีในการด ารงอยู่ดีของมนุษย์และสัตว์ทั้งหลาย
ตามสภาพของมัน เป็นสภาวะจิตที่เป็นกุศล ดีงาม โปร่งสบาย ซึ่งภาวะจิตแบบนี้จะเกื้อกูล
ความสุขทั้งแก่ตัวเองและผู้อ่ืน 
 อย่างไรก็ตามเราสามารถสรุปอานิสงส์ หรือผลจากการปฏิบัติตามหลักเมตตาได้ 11 
ประการดังต่อไปนี้ (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
  1. หลับเป็นสุข 
  2. ตื่นเป็นสุข 
  3. ไม่ฝันร้าย 
  4. เป็นที่รักของมนุษย์ทั้งหลาย 
  5. เป็นที่รักของอมนุษย์ทั้งหลาย 
  6. เทวดาทั้งหลายย่อมรักษา 
  7. ไฟ ยาพิษ หรือศัสตรากล้ ากรายบุคคลนั้นไม่ได้ 
  8. จิตตั้งมั่นได้เร็ว 
  9. สีหน้าสดใส 
  10. ไม่หลงลืมสติตาย 
  11. เมื่อยังไม่บรรลุคุณวิเศษอันยิ่งขึ้นไป ย่อมเข้าถึงพรหมโลก 
 กล่าวโดยสรุป กฎเกณฑ์กติกาเกี่ยวกับสิทธิมนุษยชน ที่เรียกว่า ปฏิญญาสากลว่า
ด้วยสิทธิมนุษยชน ของสหประชาชาตินั้น เกิดมาตั้งแต่หลังสงครามโลกครั้งที่ 2 ไม่นาน คือเมื่อ 
วันที่ 10 ธันวาคม พ.ศ. 2491 หลังจากเกิดมีปฏิญญาสากลฯ นี้แล้ว สังคมโลกก็ได้มีความ
เจริญรุ่งเรืองต่อมาเป็นล าดับ แล้วจนกระทั่ง ปรากฏว่าได้เกิดปัญหาใหม่ๆ เช่น ปัญหา
ธรรมชาติแวดล้อมที่เสื่อมโทรม มีมลภาวะ และเป็นภัยอันตรายที่ย้อนกลับมาสู่มนุษย์ 
 การมีสิทธิมนุษยชนก็เพ่ือการมีชีวิตที่ดีงาม และความอยู่กันอย่างมีสันติสุขในโลก 
หรือของมนุษย์ แต่ทว่าในการที่จะเป็นหลักประกันให้มนุษย์มีชีวิตที่ดีงาม และอยู่ร่วมกันอย่าง
ร่มเย็นมีสันติสุขนั้น แม้จะยอมรับว่าสิทธิมนุษยชนเป็นสิ่งส าคัญ เป็นสิ่งที่ดี เป็นหลักประกัน
พ้ืนฐานที่จะช่วยให้สังคมและชีวิตมนุษย์ ก้าวสู่ความดีงามสันติสุขอย่างแท้จริงนั้น เราต้องน า



วารสารปัญญาปณิธาน Pañña Panithan Journal| 19 

หลักเมตตาธรรมมาช่วยเป็นแรงสนับสนุนในฐานะที่เป็นปัจจัยส าคัญ หรือเป็นส่วนประกอบ
ส าคัญในการช่วยท าให้การปฏิบัติหน้าที่ของสิทธิมนุษยชนเป็นไปอย่างประสานกลมกลืน  
 อนึ่ ง เมตตา ในบางครั้งท่านก็เรียกว่า มนุษยธรรม ซึ่งเป็นหลักประกันชีวิต          
ด้านคุณค่าทางจิตใจ มีเมตตา กรุณา ความเอ้ืออาทรซึ่งกันและกัน เราต้องอาศัยการประสาน
หลักสิทธิมนุษยชนสู่จริยธรรมเชิงสร้างสรรค์ ที่เรียกว่า สิทธิมนุษยธรรม เพราะนอกจากการ
ฝึกฝนทางพฤติกรรมทั้งทางกาย และวาจาแล้ว มนุษย์ยังต้องฝึกฝนพัฒนาพฤติกรรมทางจิตใจ
ไปพร้อมกันด้วย หมายความว่า กฎเกณฑ์กติกาเพียงอย่างเดียวนั้นไม่เพียงพอที่จะสมาน หรือ
ประสานให้มนุษย์อยู่ในสังคมด้วยดีมีสันติสุขได้  
 3. ข้อเปรียบเทียบระหว่างสิทธิมนุษยธรรมกับหลักสิทธิมนุษยชน  
 ตามแนวคิดของพระพุทธศาสนา สิทธิมนุษยธรรม หมายถึง สิทธิทางด้านความเชื่อ
และความคิด ซึ่งมีความสัมพันธ์กับหลักสิทธิมนุษยชน คือ สิทธิด้านร่างกายและวาจา 
หมายความว่า หลักค าสอนทางพระพุทธศาสนาที่มุ่งเปิดเผยให้ปัจเจกชนได้เห็นว่า “สิทธิทาง
ความคิด ความเชื่อ เป็นเจตจ านงของมนุษย์ที่แท้ มีอยู่ในตัวแล้ว และเป็นสิทธิส่วนบุคคลที่
มนุษย์สามารถกระท าได้ ตามภาวะของส่วนบุคคล เพราะมนุษย์มีธรรมชาติที่ต้องคิดและเชื่อ
ก่อนที่จะมีการกระท าการออกไป และเปล่งวาจาออกไป กล่าวคือ บุคคลมีความคิดแล้วจึงมี
ความเชื่อ หรือคิดแล้วจึงมีการกระท าทางกาย ทางวาจา และทางใจด้วยความเชื่อ ดังนั้น 
ความคิดกับความเชื่อจึงนับได้ว่า เป็นสิ่งที่มีความสัมพันธ์กันอย่างใกล้ชิด และเป็นที่รู้จักกัน
โดยทั่วไป เพราะเมื่อกล่าวถึงความเชื่อ มักจะนึกถึงทัศนะคติทางปรัชญาเรื่อง สิทธิมนุษยธรรม 

 

สรุป 
พระพุทธศาสนาเถรวาทเม่ือมีการส่งเสริมสิทธิของบุคคลแล้ว ย้ าให้บุคคลมีการใช้

สิทธิมากขึ้นไปตามล าดับ ซึ่งหลักค าสอนต่างๆ ของพระพุทธศาสนาเถรวาทนั้นมุ่งส่งเสริมและ
สนับสนุนการกระท าทางกาย วาจา และจิตใจด้วยเมตตาธรรม และได้สะท้อนผลใน              
เชิงประจักษ์ว่า พระพุทธศาสนาเถรวาทรับรองถึงความสัมฤทธิ์ผลที่จะพึงมีพึงเกิด ซึ่งใน
ประเด็นนี้ จะเห็นได้ว่าจุดมุ่งหมายในขั้นต่างๆ ตามอ านาจแห่งการกระท าของตน เพราะอย่าง
น้อยมนุษย์ต้องยอมรับว่า ทุกๆ ชีวิตมีหลักแห่งความเป็นไปได้ คือมนุษย์มีความเมตตากรุณา 
และเมตตากรุณาเป็นการส่งผลที่ผลักดันให้มนุษย์ประสบกับความส าเร็จได้ในทุกระดับ 



20 | ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2559)          Vol.1 No.1 (January –June 2016) 

หมายความว่า บุคคลเมื่อเลือกกระท าการใดๆ ด้วยเมตตาธรรมและท าตามทางเลือกของตัวเอง
ดังกล่าว ความมีสิทธิของบุคคลตามอุดมคติ จะบังเกิดแก่บุคคลและน าให้บุคคลมีสิทธิเสรีภาพ
อย่างสมบูรณ์แบบได้ตามล าดับความเหมาะสมของสังคมนั้นๆ 

 

เอกสารอ้างอิง 
ชัยวัฒน์  อัตพัฒน์. (2520). จริยศาสตร์. กรุงเทพมหานคร : มหาวิทยาลัยรามค าแหง. 
ธีระพล อรุณะกสิกร. (2543). พระราชบัญญัติคณะกรรมการสิทธิมนุษยชนแห่งชาติ พ .ศ. 

2542. กรุงเทพมหานคร: ส านักพิมพ์วิญญูชน. 
บรรเจิด สิงคะเนติ. (2527). หลักพ้ืนฐานของสิทธิเสรีภาพและศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ตาม

รั ฐ ธ ร ร ม นู ญ . ( พิ ม พ์ ค รั้ ง ที่  2 ) .  ก รุ ง เท พ ม ห า น ค ร : ส า นั ก พิ ม พ์
มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 

บุญธรรม พูนทรัพย์ . (2533). “ศีลธรรมกับสิทธิมนุษยชนในพุทธปรัชญาเถรวาท”,ใน 
วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). (2536). พุทธศาสนากับการพัฒนามนุษย์. กรุงเทพมหานคร : 
บริษัท สหธรรมิก จ ากัด. 

พระธรรมปิฏก (ป.อ. ปยุตโต). (2546). สิทธิมนุษยชน : สร้างสันติสุขหรือสลายสังคม. (พิมพ์
ครั้งที่ 7). กรุงเทพมหานคร : สหธรรมิก. 

________. (2546). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. (พิมพ์ครั้งที่ 7). กรุงเทพฯ : 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

_________. (2541). “เวฬุวันมหาวิหาร เมืองราชคฤห์” ใน พุทธสถานอินเดีย. มหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัยจัดพิมพ์เป็นอนุสรณ์ชนมายุ 80 ปี พระสุเมธาธิบดี (ทตฺตสุทฺธิ
เถระ) 16 สิงหาคม 2541. 

________. (2541 ). พุ ท ธ ธ รรม ฉบั บ ป รั บ ป รุ งแ ล ะขย ายค วาม . (พิ ม พ์ ค รั้ งที่  7 ) . 
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . (2539). กรุงเทพมหานคร : โรง
พิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พุทธทาส ภิกขุ. (2537).  เป้าหมายของการศึกษา.  กรุงเทพมหานคร : ส านักพิมพ์นิพพาน. 



วารสารปัญญาปณิธาน Pañña Panithan Journal| 21 

มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2531).  สทฺธมฺมปกาสินี ทุติโย ภาโค. กรุงเทพมหานคร : มหามกุฏราช
วิทยาลัย.  

ราชบัณ ฑิ ตยสถาน . (2539 ). พจนานุ กรม  ฉบั บ ราชบัณ ฑิ ตยสถาน  พ .ศ . 2525 . 
กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์อักษรเจริญทัศน์. 

อาร์ชี เจ บาห์ม, ศ. (ม.ป.ป.) หลักค าสอนของขงจื๊อ, ครองแผน ไชยธนะสาร ผู้แปล. กรุงเทพ ฯ 
: ส านักพิมพ์เดลฟี, AD. MCMXC.  

 


