
พระพุทธศาสนากับสังคมล้านช้าง 
BUDDHISM AND LAN XANG SOCIETY 

 

พระครูภัทรสิริวุฒิ (วิทยา สิริภทฺโท /เที่ยงธรรม) 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตหนองคาย 

 

บทน า  
ล้านช้าง เป็นอาณาจักรที่มีความยิ่งใหญ่รัฐหนึ่ งในเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ 

เช่นเดียวกับสุโขทัย และอยุธยาของประเทศไทย ตามพงศาวดารลาวได้กล่าวว่า อาณาจักรล้าน
ช้าง เริ่มก่อตั้งขึ้นในสมัยขุนลอ โดยพระองค์ได้เข้ายึดเมืองชวา (หลวงพระบาง) จากขุนกันราง 
และได้จัดตั้งเมืองชวาขึ้นเป็นราชธานีของล้านช้างในปี พ.ศ. 1300 แล้วได้เปลี่ยนชื่อจากเมือง
ชวาเป็น “เมืองเชียงทอง” ตั้งแต่นั้นมา ชนชาติลาวก็เริ่มอพยพเข้ามาอาศัยอยู่ในดินแดนล้าน
ช้างกันมากขึ้น ซึ่งภายหลังจากรัชกาลของขุนลอ อาณาจักรล้านช้างก็ได้มีกษัตริย์ปกครอง
ต่อมาอีกหลายพระองค์ จนกระทั่งมาถึงสมัยของพระเจ้าฟ้างุ้ม (พ.ศ.1896-1916) เป็นระยะที่
อาณาจักรล้านช้างขยายอาณาเขตแผ่อิทธิพลออกไปอย่างกว้างขวาง โดยเฉพาะในปี พ.ศ.1904 
อาณาเขตของล้านช้างได้ขยายมากขึ้นจนสามารถผนวกดินแดนที่เรียกว่า “อีสาน” ของไทย   
ในปัจจุบันบางส่วนเป็นส่วนหนึ่งของอาณาจักรล้านช้าง (ทองสืบ ศุภมาร์ก (ปริวรรต), 2528) 

 

การปรากฏตัวของอาณาจักรล้านช้าง : หลักฐานจากพงศาวดาร ต านาน และ
หลักศิลาจารึก 
 การปรากฏตัวของอาณาจักรล้านช้าง ที่มีหลักฐานบันทึกอย่างชัดเจน เริ่มต้น
ประมาณพุทธศตวรรษที่ 19 จนถึงต้นพุทธศตวรรษที่ 20 ซึ่งก่อนหน้านั้น เป็นช่วงระยะเวลา    
ที่ไม่มีการบันทึกทางประวัติศาสตร์ปรากฏขึ้นอย่างชัดเจนและแน่นอน หลักฐานทางวิชาการ   
ที่สามารถรวบรวมได้ เพ่ือกล่าวถึงเรื่องราวการก่อก าเนิดอาณาจักรล้านช้าง ดังนี้ 

1. พงศาวดาร และต านาน  
จากพงศาวดารลาวฉบับของมหาสีลา วีระวงศ์ ที่ถือว่าสมบูรณ์กว่าฉบับอ่ืนๆ        

ได้เรียบเรียงขึ้นใน พ.ศ.2494 และจากต านานเรื่องขุนบรม ซึ่งเป็นหลักฐานชิ้นส าคัญของลาว   



52 | ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2559)                   Vol.2 No.1 (January –June 2016) 

ที่นักประวัติศาสตร์ทั้งหลายยึดเป็นหลักฐานในการศึกษาค้นคว้าประวัติศาสตร์ของลาวในระยะ
เริ่มต้น เนื้อหาของต านานขุนบรมจะแสดงถึงความเชื่อของมนุษย์ในสังคม ที่อธิบายถึงโลกและ
จักรวาล ประวัติความเป็นมาของเผ่าพันธุ์  รวมทั้งโครงสร้างและสถาบันสังคม (ยุวรี อภิรักษ์ภู
สิทธิ์, 2527)  สันนิษฐานว่าแต่งโดยพระมหาเทพหลวงกับพระมงคลสิทธิปู่ วัดวิชุลราช นคร
หลวงพระบาง ในสมัยพระเจ้า วิชุลราช (มหาค า จ าปาแก้วมณี และคณะ, 2539). การเริ่มต้น
ก่อตัวของอาณาจักรล้านช้าง ที่มีความเชื่อแต่ดั้งเดิมว่า สืบเชื้อสายจากขุนบรมที่แถนส่งมา
ปกครองโลกมนุษย์ โดยได้ตั้งบ้านเรือนอยู่ที่บริเวณทุ่งนาน้อยอ้อยหนู (ปิยฉัตร์ สินธุสะอาด, 
2540) ในปี พ.ศ. 1247 ขุนบรมมีโอรส 7 พระองค์ และได้ให้โอรสครองเมืองคนละเมือง โดย
ขุนลอโอรสองค์โตไปครองนครกาหลง ต่อมาขุนลอได้ขยายอ านาจลงมาทางใต้ โดยลงมาปราบ
พวกขอมที่เมืองตุมวาง และไล่พวกขอมลงมาถึงชวา เข้าตีเมืองชวาได้แล้วจัดตั้งเมืองชวาขึ้น
เป็นราชธานีของอาณาจักรล้านช้าง ในปี พ.ศ.1300 แล้วเปลี่ยนชื่อเมืองใหม่เป็น “เมืองเชียง
ของ” สถาปนาเป็นเมืองหลวงแห่งแรกของอาณาจักรล้านช้าง  
 นอกจากต านานเรื่องขุนบรมแล้ว ยังมีต านานเรื่องท้าวฮุ่ง ท้าวเจือง โดยเป็นต านาน
ที่เกี่ยวกับบุคคลที่เกิดในช่วงพุทธศตวรรษที่ 17 สันนิษฐานว่าเป็นวรรณคดีที่แต่งขึ้นในบริเวณ
ล้านช้างหลวงพระบางโบราณ (จิตร ภูมิศักดิ์, 2519). แต่งขึ้นในราวปลายพุทธศตวรรษที่ 19 
หรือประมาณปี พ.ศ. 1800-1900 เรียบเรียงเป็นร้อยแก้วและร้อยกรอง หลังปี พ.ศ.1900 แล้ว
แต่งเสริมต่อกันเรื่อยๆ มา (สุจิตต์ วงษ์เทศ, 2538) โดยมีเนื้อหาเกี่ยวข้องกับอาณาจักรล้านช้าง 
จึงกล่าวได้ว่า ต านานเรื่องฮ้าวฮุ่งท้าวเจืองนี้ แต่งก่อนพุทธศตวรรษที่ 21 โดยได้ปรากฏว่ามีชื่อ
เมืองแถนลอ หรือเมืองของขุนลอ ซึ่งเป็นชื่อเมืองที่มีอยู่ในพงศาวดารนั่นเอง และจาก
พงศาวดารยังได้กล่าวถึงขุนลอว่า เป็นกษัตริย์ที่ทรงชนช้างกับขุนเจือง เมื่อได้รับชัยชนะจึงได้
ก่อตั้งอาณาจักรล้านช้างข้ึนที่เมืองชวา (หลวงพระบาง) จากหลักฐานชิ้นนี้ เรื่องท้าวฮุ่งท้าวเจือง
จะเป็นหลักฐานส าคัญเพียงชิ้นเดียวที่ท าให้ปรากฏภาพประวัติศาสตร์ล้านช้าง ในด้านสังคม 
การเมือง การปกครอง และประเพณีท่ีส าคัญปรากฏชัดเจนขึ้น   

2. พงศาวดารจากประเทศใกล้เคียง  
หลักฐานจากพงศาวดารจากประเทศใกล้เคียง อันได้แก่พงศาวดารจากประเทศจีน 

และญวน (เวียดนามในปัจจุบัน) ที่ผู้วิจัยได้เลือกใช้เพียง 2 ประเทศ เพราะการเขียนพงศาวดาร
ของจีนเป็นที่ยอมรับว่ามีความน่าเชื่อถืออยู่ได้ค่อนข้างมาก และญวนก็เป็นประเทศที่มีอาณา



วารสารปัญญาปณิธาน Pañña Panithan Journal| 53 

เขตติดต่อกับจีน และได้รับวิธีการเขียนพงศาวดารมาจากจีน ซึ่ งเป็นการบันทึกเหตุการณ์ใน
ช่วงเวลานั้นจริงๆ ไม่ได้มีการสอดแทรกเรื่องปาฏิหาริย์ไปในการเขียนพงศาวดาร ซึ่งจาก
พงศาวดารของญวน ซึ่งเขียนโดย Le Then Khoi นักประวัติศาสตร์ผู้มีชื่อสียงของเวียดนามใน
ยุคใหม่ ได้กล่าวถึงอาณาจักรลาวไว้ว่า (Le Then Khoi, 1981) “ในฤดูใบไม้ร่วง กองทัพลาว
เข้ารุกรานชายแดนราชส านักเลได้ตอบโต้อย่างทันควัน ไพร่พลจ านวน 180,000 คน ถูกจัดแบ่ง
เป็น 5 ทัพ เดินหน้าออกประจัญข้าศึก โดยออกจากแง่อัน ทินห์หัว และฮุงหัว หลวงพระบาง
แตกหลังจากได้ต่อต้านอย่างเหนียวแน่น” และจากเอกสาร “หมิงสือลู่” ซึ่งเป็นเอกสารชิ้น
ส าคัญของจีนที่ได้บันทึกเรื่องราวของอาณาจักรล้านช้างตั้งแต่สมัยกษัตริย์เตาซานเป่า (สาม
แสนไท) ได้ส่งเครื่องบรรณาการมาถวายองค์จักรพรรดิจีนและได้รับรู้อีกครั้งเมื่อเกิดสงครามข้ึน
ระหว่างล้านช้างกับญวน     

3. ศิลาจารึก  
เป็นเอกสารที่ที่พบในประเทศไทย โดยศิลาจารึกที่พบนั้น มีเนื้อหาที่กล่าวถึง

อาณาจักรล้านช้าง ดังนี้ 
ศิลาจารึกหลักที่ 1 ของพ่อขุนรามค าแหงมหาราช (พ.ศ. 1835) ได้กล่าวถึงเมือง

ต่างๆ ที่เป็นอาณาเขตของสุโขทัยว่า “ปราบเบื้องตะวันออกรอดสระหลวงสองแดง ลุมบาจายส
คาเท่าฝั่งของถึงเวียงจันท์ เวียงค าเป็นที่แล้ว เบื้องหัวนอนรอดคนที่พระบางแพรกสุพรรณภูมิ 
ราชบุรี ศรีธรรมราช ฝั่งทะเลสมุทรเป็นที่แล้ว เบื้องตะวันตกเมืองฉอด เมืองหงษาวดี สมุทรห้า
เป็นแดน เบื้องตีนนอนรอดเมืองแพร่ เมืองม่วน เมืองพลั่ว พ้นฝั่งของเมืองชวาเป็นที่แล้ว” (กรม
ศิลปากร, 2515) เมืองต่างๆ ที่ปรากฏนี้เป็นดินแดนส่วนหนึ่งของอาณาจักรสุโขทัย การที่
พงศาวดารลาวกล่าวว่า ล้านช้างเริ่มก่อตั้งเป็นอาณาจักรอิสระในสมัยขุนลอนั้น ยังดูขาดเหตุผล  
   ศิลาจารึกหลักที่ 8 เป็นศิลาจารึกที่ถูกจารึกขึ้นในสมัยพระมหาธรรมราชาลิไท     
ซึ่งเป็นเอกสารอีกชิ้นหนึ่งของอาณาจักรสุโขทัยที่ได้กล่าวถึงอาณาจักรล้านช้างไว้ ดังนี้คือ 
“เบื้องหน้าน้ าน่าน มีแดนเจ้าพระยาผากองเจ้าเมืองน่าน เมืองพลั่ว เมืองใต้น้ าน่าน มีแดน
เจ้าพระยา เบื้องตะวันออก เถิงแดนพญาท้าวฟ้างอม” (กรมศิลปากร, 2515) จากหลักฐานชิ้นนี้
ท าให้เราทราบถึงการยอมรับความมีอ านาจเป็นรัฐอิสระของพญาท้าวฟ้างอม (เจ้าฟ้างุ้ม) ของ
พระมหาธรรมราชาลิไท ท าให้เป็นการยืนยัน ให้เห็นว่าในช่วงระยะเวลานี้ล้านช้างได้ปรากฏตัว
ขึ้นอย่างแน่นอน 



54 | ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2559)                   Vol.2 No.1 (January –June 2016) 

พัฒนาการของพระพุทธศาสนาในอาณาจักรล้านช้าง  
พระพุทธศาสนาในอาณาจักรล้านช้าง มีความเป็นมาและพัฒนาการ ดังนี้ 
1. ความเชื่อดั้งเดิมก่อนการเข้ามาของพระพุทธศาสนาในสังคมล้านช้าง 
สังคมอาณาจักรล้านช้างในยุคก่อนที่พระพุทธศาสนาจะเริ่มเข้ามามีบทบาทส าคัญ 

ประชาชนนับถือในอ านาจเหนือธรรมชาติ สิ่งศักดิ์สิทธิ์ นับถือผีฟ้า ผีแถน ผีพ่อ ผีแม่ ความเชื่อ
เรื่องผี ที่ปรากฎชัดเจนในยุคนี้ คือ ความเชื่อเรื่องผีป่า ผีหลอก ผีให้ร้าย (ปอบ) ผีอารักษ์ และ
เทวดา  (คุรุสภา, 2512) และรวมถึงความเชื่อลัทธิของพวกจีน เพราะดินแดนของลาวแต่ก่อน
อยู่ติดกับชนชาติจีน จึงมีการสัมพันธ์ติดต่อกันมาเป็นเวลานาน  ความเชื่อดั้งเดิมเกี่ยวกับแถน
ฟ้า แถนหลวง เป็นความเชื่อที่มีอิทธิพลที่สุด เพราะแถนคือพระอินทร์ หรือเทพสวรรค์ที่มี
หน้าที่ดูแลทุกข์สุขของมนุษย์ สามารถเนรมิตหรือท าลายอะไรก็ได้ (เติม วิพากษ์พจนกิจ, 2530) 
และแถนก็ยังเป็นสัญลักษณ์ของอ านาจรัฐ โดยมีกษัตริย์ซึ่งเป็นโอรสของแถนเป็นตัวแทนของ
อ านาจนั้น เช่น การสร้างความเชื่อเกี่ยวกับแถนขึ้นมา เป็นการยอมรับกษัตริย์จากชนทุกชั้น 

เพราะความเชื่อเรื่องผีเป็นความเชื่อที่ฝังแน่นอยู่ในจิตใจของประชาชนอย่างมาก 
ผู้ปกครองจึงใช้ความเชื่อและพิธีกรรมเป็นเครื่องมือในการก าหนดและควบคุมประชาชนใน
สังคม เช่น ถ้าต้องการให้ประชาชนท าอะไร ก็อ้างว่าเป็นความต้องการของผี ถ้าไม่ท าตามผีแล้ว 
ผีจะโกรธและลงโทษ ในเดือน 7 จึงต้องท าบุญบูชาเทวดาอารักษ์ เลี้ยงมเหศักดิ์หลักเมือง 
(กระทรวงธรรมาการ, 2495) โดยมีจุดประสงค์เป็นการท าบุญบูชา และเซ่นบรวงสรวงหลักบ้าน 
หลักเมือง และผีบรรพบุรุษ เพ่ือแสดงความเคารพและท าให้ผู้กระท าจะพบกับความสงบสุข ผี
แถนเป็นสิ่งที่ชาวล้านช้างเชื่อว่ามีบทบาทที่ส าคัญในควบคุมชะตากรรมของมนุษย์ ฐานะทาง
สังคมของมนุษย์จะแตกต่างตามความประสงค์ของแถน ท าให้ชนชั้นปกครองน ามาเป็น
เครื่องมือในการสร้างความชอบธรรมให้กับตนเอง ตั้งแต่สมัยขุนบรม ความเชื่อดังกล่าวมี
อิทธิพลส่งผลประโยชน์ต่อชนชั้นปกครองในการควบคุมคนหลายๆ เผ่า ที่มีความแตกต่างกัน
ทางเชื้อชาติ และวัฒนธรรมให้อยู่ร่วมกันอย่างสันติสุข ภายใต้สิ่งยึดเหนี่ยวร่วมกันคือแถน ใน
รูปของกษัตริย์นั่นเอง 

2. การเข้ามาของพระพุทธศาสนาในสมัยล้านช้าง 
 การเข้ามาของพระพุทธศาสนาสู่ลุ่มแม่น้ าโขงทางภาคตะวันออกเฉียงเหนือ หรือ
ภาคอีสานของประเทศไทย มีหลักฐานที่กล่าวถึงว่า ด้านทิศเหนือนับถือพระพุทธศาสนาเถร



วารสารปัญญาปณิธาน Pañña Panithan Journal| 55 

วาทแบบพม่าหรือมอญหรือพุกาม และพระพุทธศาสนาแบบเถรวาทแบบลังกาวงศ์              
จากอาณาจักรล้านนาและล้านช้างลงมาตามล าน้ าโขง ส่วนทางด้านทิศใต้พระพุทธศาสนา
มหายานแบบขอม จากอาณาจักรกัมพูชา ทางหนึ่งขึ้นมาทางน้ าตามล าน้ าโขง อีกทางหนึ่ง
ขึ้นมาทางบก ผ่านแนวเทือกเขาพนมดงรัก เข้าสู่ภาคอีสานตอนล่างผ่านทางจังหวัดบุรีรัมย์ 
สุรินทร์ เข้ามาตามล าน้ าสาขาของลุ่มน้ ามูล เข้าสู่ลุ่มน้ าป่าสัก ลุ่มน้ าชี และลุ่มแม่น้ าโขงในที่สุด 
อารยธรรมพระพุทธศาสนายุคทวารวดี ยุคลพบุรี และยุคอยุธยา จากลุ่มน้ าเจ้าพระยา มาตาม
ลุ่มน้ าป่าสัก ผ่านอาณาจักรศรีเทพ เทือกเขาเพชรบูรณ์และเทือกเขาพังเหย เข้าเขตเทือกเขาดง
พญาเย็น เชื่อมต่อลุ่มน้ าชี เข้าสู่ภาคอีสานได้อีกทางหนึ่งเช่นกัน พระพุทธศาสนาในลุ่มน้ าโขง 
ภาคอีสานของประเทศไทย จึงผสมผสานด้วยเถรวาทแบบพม่าหรือมอญหรือพุกามมหายาน
แบบขอม และเถรวาทแบบลังกาวงศ์ (จรัส พยัคฆราชศักดิ์, 2534) ยังไม่มีหลักฐานที่สามารถ
สรุปได้ชัดเจนว่า พระพุทธศาสนาเข้ามาสู่อาณาจักรล้านช้างเมื่อไหร่ พงศาวดารเมืองหลวงพระ
บาง (จารุวรรณ ธรรมวัตร (ปริวรรต), 2537) กล่าวว่า 
      “บัดนี้ เจ้าฤาษีสองพ่ีน้อง จึงสร้างเมืองล้วนชวงเป็นประถมขึ้นที่นั้น เจ้าฤาษีจึงตั้ง

หลักขึ้น ชื่อว่า หลักหมั้นไว้ทางตะวันออก หลักก้อนปักไว้ที่นาไร่เดียวคือวัดวิชุล เดี๋ยวนี้ 
หลักก้อน สามปักไว้ที่สบหว้อยโฮบ แล้วใส่ชื่อว่าเมืองเชียงดง เชียงทองด้วยนิมิต เอาชื่อน้ า
ดงแลต้นไม้ทองมาเป็นนิมิตนั้น ศาสนาพุทธเจ้าเข้ามาเมืองลาวของตน จุลศักราช ตั้งแต่ปี 
นั้นมาคือ สังกาสหลังคริสต์สังกาส 638” 

 ต่อมาเมื่อเจ้าฟ้างุ้มสามารถยึดอ านาจปกครองเมืองเชียงทองได้ด้วยการสนับสนุน
โดยส านักของพระเจ้าอินทปัตถ์ (พ่อตาของเจ้าฟ้างุ้ม) และได้อภิเษกสมรสกับพระธิดาของ     
พระเจ้าอินทปัตถ์ พระนามว่า พระนางแก้วยอดฟ้า (ฟ้าหญิงค าหยาด) และสามารถยึดเมือง
ล้านช้างได้ แล้วขึ้นครองราชย์ เป็นกษัตริย์องค์ที่ 23 ของราชวงศ์ล้านช้าง ทรงพระนามว่า   
พระเจ้าฟ้างุ้มแหล่งหล้าธรณี แผ่อาณาเขตออกไปอย่างกว้างขวาง อ านาจเก่าทั้งหลายรวมไปถึง
หัวเมืองต่างๆ ค่อยๆ ลดบทบาทลงในที่สุด สามารถสถาปนาอาณาจักรล้านช้างได้อย่างมั่นคงใน
ปี ปี พ.ศ. 1896  (บุนมี เทบสีเมือง, 2553) 

การเข้ามาของพุทธศาสนาได้เข้ามาสู่อาณาจักรล้านช้างในช่วงนี้ เพราะพระนาง
แก้วยอดฟ้าพระมเหสีผู้ทรงเคยนับถือพระพุทธศาสนามาก่อนเมื่อครั้งอยู่ในเมืองขอม เมื่อทรง
เห็นประชาชนล้านช้างดั้งเดิมนับถือผีสางเทวดา และฆ่าสัตว์บูชาเซ่นสรวง จึงได้ทูลขอให้      



56 | ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2559)                   Vol.2 No.1 (January –June 2016) 

พระเจ้าฟ้างุ้มไปอัญเชิญพระพุทธศาสนามาเผยแผ่ในอาณาจักรล้านช้าง พระเจ้าฟ้างุ้มทรงเห็น
ด้วย จึงส่งทูตไปทูลขอนิมนต์พระสงฆ์เขมรเข้ามาเผยแผ่ในประเทศลาว และพระนางยังได้
ขอร้องทางเขมรได้จัดส่งพระสงฆ์แบบเถรวาท ซึ่งมีพระปาสมันตะเถระเจ้าเป็นประมุข เข้ามา
เผยแผ่ในล้านช้าง พระพุทธศาสนาจึงได้เข้ามาสู่ประเทศลาว ได้รับการอุปถัมภ์อย่างดีจาก   
พระเจ้าฟ้างุ้ม เนื่องจากพระเจ้าฟ้างุ้มเคยได้รับอุปการะจากพระปาสมันตะเถระเจ้าเมื่อครั้งทรง
พระเยาว์ด้วย พระปาสมันตะเถระเจ้าและและพระมหาเทพลังกาพร้อมด้วยพระภิกษุอีก       
20 รูป นักปราชญ์ และพระไตรปิฎก และพระบางไปด้วยเพื่อที่จะถวายแก่พระเจ้าฟ้างุ้ม 

3. พัฒนาการของพระพุทธศาสนาในสังคมล้านช้าง 
มหาสิลา วีระวงศ์ กล่าวว่า ราชอาณาจักรล้านช้างในยุคต้นๆ นั้น ประชาชน ชาว

ล้านช้างมีความเชื่อที่ผิดๆ คือใช้ชีวิตเพ่ือบูชาลัทธิความเชื่อดั้งเดิม แต่เมื่อพระพุทธศาสนาเผย
แผ่เข้ามาพระพุทธศาสนามีอิทธิพลต่อวิถีชีวิตของชาวล้านช้างค่อนข้างมาก (มหาสิลา วีระวงส์, 
2540) ที่ส าคัญคือ ท าให้พระพุทธศาสนาบริสุทธิ์ ไร้ความจืดจางปะปนด้วยความเชื่อ พุทธ
บริษัทได้ศึกษา ปฏิบัติธรรมอย่างถูกต้อง การน าเอาพระพุทธศาสนาแบบลัทธิลังกาวงศ์จาก
ประเทศเขมรนั้น สิ่งหนึ่งที่มาพร้อมด้วยคือพระมหาเถรเจ้าทั้งหลาย เป็นผู้ที่มากด้วยความรู้ 
งดงามด้วยปฏิปทา มีผู้ที่เชี่ยวชาญทางด้านพระไตรปิฎก และผู้ช านาญด้านต่างๆ นอกจากนี้ยัง
มีพระบาง และต้นโพธิ์ซึ่งเป็นตัวแทนของพระพุทธศาสนา ยิ่งท าให้ชาวล้านช้างมีความเลื่อมใส
ต่อพระพุทธศาสนาเป็นอย่างมาก พระมหาเถระผู้มากด้วยความรู้ทั้งหลาย มีโอกาสสั่งสอนพุทธ
บริษัทให้อยู่ในศีลอยู่ในธรรม ชาวล้านช้างในขณะนั้นอยู่กันด้วยความรักความสามัคคี ประเทศ
อยู่ร่มเย็นเป็นสุข 

การเผยแผ่พระพุทธศาสนาในอาณาจักรล้านช้าง ค่อนข้างประสบผลส าเร็จเป็น
อย่างมากประชาชนให้ความนับถือพระพุทธศาสนา เกิดมีสถาบันและธรณีสงฆ์เป็นหลักฐาน   
วัดและพระสงฆ์มีความเกี่ยวข้องกับชีวิตความเป็นอยู่ของประชาชน วัดได้กลายเป็นส่วนหนึ่ง
ของสังคมและเป็นศูนย์กลางของสังคม บทบาทของพระสงฆ์ได้มีเพ่ิมขึ้นจากเดิม ที่เพียงแค่น า
ค าสอนของพระพุทธศาสนาออกไปเผยแผ่ให้กับประชาชน ก็ปรับเปลี่ยนมาเป็นพระสงฆ์ เป็นผู้
ให้บริการช่วยเหลือประชาชนที่เข้ามาหา และประชาชนที่เข้าวัดก็ได้รับการบริการต่างๆ      
ของสังคม เหตุการณ์เช่นนี้ได้มีขึ้นในสังคมลาวล้านช้างมาเป็นเวลานาน ระบบความเชื่อและ    
วิธีปฏิบัติตามความเชื่อนั้น มีการสืบทอดต่อกันมาจนกลายเป็นพิธีกรรมที่ต้องยึดแบบตายตัว     



วารสารปัญญาปณิธาน Pañña Panithan Journal| 57 

เพ่ือยึดถือคุณค่าแห่งความศักดิ์สิทธิ์ เช่น ทุกๆ เดือน 4 ของทุกปีจะต้องมีการท าบุญผะเหวด 
เดือน 5 ต้องท าบุญสงกรานต์และบุญอ่ืนๆ เป็นประจ า ส าหรับบุญผะเหวดพิธีกรรมที่มีความ
ละเอียดอ่อนกว่าทุกพิธีกรรม พระผู้เทศน์ต้องมีการนั่งธรรมมาสน์หรือปราสาทสูงๆ ก่อนจะ
เทศน์ต้องมีคนอาราธนา มีกัณฑ์เทศน์และอ่ืนๆ สิ่งที่เกิดขึ้นนี้ได้มีการถ่ายทอดมาอย่างต่อเนื่อง 

(พระสมศักดิ์ ปิยธมฺโม (อินทเสน), 2554)  สังคมลาวล้านช้างแต่ละบ้านจะมีวัด มีพระสงฆ์
ประจ าหมู่บ้าน และต่างก็พากันถือว่าวัดนั้นเป็นวัดของตน เป็นสมบัติทางด้านศิลปะและ
วัฒนธรรม และเป็นศูนย์กลางแห่งการปฏิบัติที่ถูกต้อง (ทรงคุณ จันทจร, 2548) สามารถ
แบ่งเป็นพัฒนาการที่ชัดเจนของพระพุทธศาสนาที่ส าคัญๆ ดังนี้ 

ก) สมัยพระเจ้าโพธิสารราช (พ.ศ. 2063 – 2090) ในยุคสมัยรัชกาลของพระเจ้า
โพธิสารราชได้มีการประกาศให้ประชาชน เลิกนับถือผีสาง เช่น ผีฟ้า ผีแถน อันเคยเป็น
ประเพณีดั้งเดิมให้หมอ บรรดาหอผี หอทรงเจ้า ซึ่งเป็นสถานที่เลี้ยงผีฟ้า ผีแถนทั้งหลาย มาแต่
โบราณนั้นก็มีค าสั่งให้รื้อถอนออกให้หมดแล้วให้สร้างวัดพุทธศาสนาแทนเช่นหอทรงฟ้า       
ทรงแถน ของเจ้าแผ่นดินที่บ้านสังคโลก เมื่อรื้อถอนแล้วก็ได้สร้างวัดแทน เรียกว่าวัดสวรรคโลก 
(ปัจจุบันเป็นวัดสังคโลก) พระเจ้าเมืองเกศเกล้า กษัตริย์ล้านนาเชียงใหม่ ได้ส่งราชทูตพร้อมจัด
เครื่องบรรณาการมาถวายเป็นจ านวนมากประกอบด้วย พระพุทธรูปองค์หนึ่งที่หล่อด้วยทองค า
ชื่อว่า“พระแซกค า” มาถวายให้ พระโพธิสารราชกษัตริย์ล้านช้างเพ่ือเจริญสัมพันธไมตรี และ
เห็นว่าพระพุทธศาสนาเป็นแหล่งก าเนิดของศิลปวัฒนธรรม ประเพณีและค าสั่งสอนของ
พระพุทธเจ้าที่ได้ซึมซาบอยู่ในจิตใจของประชาชนลาวจนกลายเป็นวิถีการด าเนินชีวิตของ
ประชาชนลาว พระองค์จึงทรงให้การส่งเสริมพระพุทธศาสนาอย่างเต็มที่ นักปราชญ์ อาจารย์
ผู้ทรงคุณวุฒิ และผู้ช านาญวิชาการต่างๆ จึงได้เกิดขึ้นในช่วงเวลานั้นเป็นจ านวนมาก ได้แก่ 
พระสังฆราชศิริจันโท พระมหาสมุทรโคตร พระเทพมงกุฏพระอริยวงศา พระยากงกางราช 
พระยาศรีสัตยธรรมไตรโลก พระยาอรชุน พระยานคร พระยาทักษิณพระยาวิชิตสงคราม พระ
ยาสุรเดช พระยาศรีเกียน พระยาพันซ้าย เป็นต้น  

ข) สมัยพระเจ้ าไชยเชษฐาธิราช (พ .ศ.2093 – 2115) ถือได้ว่าเป็นยุคที่
พระพุทธศาสนาได้ผ่านการพัฒนาการและบูรณาการมาเป็นระยะเวลาที่ยาวนาน ท าให้
พระพุทธศาสนามีบทบาทและมีเจริญรุ่งเรืองกว่าในระยะเวลาแรกๆ และยังมีหลักฐานทาง
ประวัติศาสตร์ปรากฏให้เห็นอย่างชัดเจน ซึ่งในช่วงสมัยพระเจ้าวิชุลราช (พ.ศ.2043 – 2063) 

http://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9E.%E0%B8%A8._2063


58 | ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2559)                   Vol.2 No.1 (January –June 2016) 

เป็นในรูปของวรรณกรรม เช่น เรื่องขุนบรม และท้าวฮุ่งท้าวเจือง ส่วนในสมัยพระโพธิสารราช
เจ้า ได้ปรากฎเป็นศิลาจารึก  ต่อมาในช่วงพุทธศตวรรษที่ 21 จึงได้มีการเปลี่ยนแปลงศูนย์กลาง
อ านาจมาอยู่ที่นครเวียงจันทร์ พระเจ้าไชยเชษฐาธิราชย้ายเมืองหลวงมาตั้งอยู่ที่เวียงจันทน์โดย
พระองค์ได้ประดิษฐานพระแก้วมรกต และพระแซกค า ไว้ที่เวียงจันทน์ เรียกว่าเวียงจันทน์ล้าน
ช้าง ส่วนพระบางประดิษฐานไว้ที่เมืองเชียงทองหรือศูนย์กลางอ านาจของล้านช้างเก่า จึงได้ชื่อ
ว่าหลวงพระบางมาจนถึงบัดนี้ บางครั้งก็เรียกชื่อว่าล้านช้างหลวงพระบาง และได้สร้างวัดเป็นที่
ประดิษฐานพระแก้วมรกตขึ้นเป็ นพิ เศษ พระองค์ ได้สร้างพระธาตุหลวง ซึ่ งถือเป็น
สถาปัตยกรรมชิ้นยอดเยี่ยมของลาวเมื่อปี พ.ศ. 2109 ด้วยเหตุผลและผลประโยชน์ทางสังคม
การเมืองที่ท าให้พระไชยเชษฐาธิราชได้ย้ายเมืองหลวงมาที่เวียงจันทร์ ผลของการย้ายเมืองครั้ง
นี้ยังส่งผลถึงการเผยแผ่พระพุทธศาสนาให้เจริญมากขึ้นกว่าเดิมด้วย เพราะจากการที่เมืองเวียง
จันทร์เป็นเมืองพระพุทธศาสนามาก่อน ดังนั้นพลเมืองส่วนใหญ่จึงนับถือพระพุทธศาสนา เมื่อ
พระไชยเชษฐธิราชได้เข้ามาประทับอยู่ที่นครเวียงจันทร์แล้ว พระองค์ได้ประกอบพระราชกุศล 
คือการสร้างเจดีย์ครอบองค์พระธาตุเดิม ซึ่งเชื่อกันว่าเป็นเจดีย์บรรจุพระบรมธาตุ นอกจากเป็น
การทะนุบ ารุงพระพุทธศาสนาให้เจริญรุ่งเรืองแล้ว การกระท าของพระองค์ยังเป็นการสร้าง
ความชอบธรรมและความศรัทธาให้เกิดแก่พลเมือง โดยเฉพาะพวกข่าทางใต้เพราะพวกข่าจะ
นับถือองค์พระธาตุมาก และเป็นการสร้างภาพของกษัตริย์ให้แก่พลเมืองที่นับถือองค์พระธาตุ
ให้เลื่อมใสศรัทธาในกษัตริย์ เพราะถือว่าในอดีตชาติพระองค์เป็นผู้สร้างองค์พระธาตุพนม ซึ่ง
เป็นการพยายามของพระเจ้าไชยเชษฐาธิราชที่ทรงขยายอ านาจลงมาทางใต้ และเพ่ือรวบรวม
ชาติพันธุ์ต่างๆ ในบริเวณทางใต้ให้อยู่ร่วมกันในสังคมอย่างสันติ  

ค) สมัยพระเจ้าสุ ริยวงศาธรรมิกราช (พ .ศ.2181 – 2238) ภายหลังการ
สิ้นพระชนม์ของพระเจ้าไชยเชษฐาธิราชในปี พ.ศ.2114 อาณาจักรล้านช้างก็เริ่มระส่ าระสาย 
ต่อมาในปี พ.ศ. 2117 ล้านช้างก็ได้เสียเอกราชและเป็นประเทศราชของพม่านานถึง 24 ปี 
สาเหตุเพราะชนชั้นปกครองแตกแยกกัน เป็นให้พม่าเข้ายึดเวียงจันทร์ได้โดยง่าย ดังนั้นสังคม
ล้านช้างช่วงนี้ต้องเผชิญกับความสับสนวุ่นวาย การแตกแยกท าให้เกิดสงครามการเมืองอยู่
เสมอๆ สังคมล้านช้างช่วงก่อนการขึ้นครองราชย์ของพระเจ้าสุริยวงศาธรรมิกราช นับว่าวุ่นวาย
อย่างมาก การแตกแยกของกลุ่มคนในระดับต่างๆ ได้สร้างความเดือดร้อนให้เกิดแก่สังคมเป็น



วารสารปัญญาปณิธาน Pañña Panithan Journal| 59 

อย่างมาก และผู้ที่ได้รับผลกระทบโดยตรงจากความแตกแยกในแต่ละครั้งคือผู้ที่อยู่ใต้ปกครอง 
ท าให้ประชาชนหนีข้ามแม่น้ ามาสู่ฝั่งขวา 

การบ ารุงศาสนาพุทธเป็นนโยบายของพระเจ้าสุริยวงศาธรรมิกราช ใช้ในการสร้าง
ความมั่นคงภายในด้วยอีกประการหนึ่ง เพราะในขณะนั้นสังคมวุ่นวาย กษัตริย์ขาดการบ ารุง
พระพุทธศาสนา แต่ประชาชนใช้พระพุทธศาสนาเป็นที่พ่ึงทางจิตใจ ดังนั้น  พระเจ้าสุริยวงศา
ธรรมิกราชจึงหันไปบ ารุงพระพุทธศาสนา เช่นทรงส่งเสริมการศึกษาของพระสงฆ์ ซ่อมแซม
บ ารุงวัดวาอาราม ซึ่งการกระท าของพระองค์เท่ากับการบ ารุงพระพุทธศาสนาและบ ารุงจิตใจ
ของประชาชน ท าให้ประชาชนเชื่อมั่น และเลื่อมใสในตัวของพระองค์ และใช้พระสงฆ์เป็นสื่อ
ในการถ่ายทอดสิ่งต่างๆ ได้บัญญัติขึ้น เช่นกฎหมายจึงต้องอาศัยวัดและพระสงฆ์เป็นตัวกลางใน
การสื่อระหว่างรัฐและประชาชน  

แม้กฎหมายที่ตราขึ้นในสมัยพระเจ้าสุริยวงศาธรรมิกราชจะเป็นกฎหมายที่มีแบบ
แผนและเป็นที่ยอมรับของประชาชนล้านช้าง แต่ประชาชนยังไมได้ให้ความความส าคัญกับ
กฎหมายเท่าที่ควร คือกฎหมายจะเข้ามาควบคุมคนโดยให้คนเกรงกลัวความผิด แต่ไม่ได้มีส่วน
ในการสั่งสอนจิตใจของคนในสังคมล้านช้าง ดังนั้นพระเจ้าสุริยวงศาธรรมิกราชจึงใช้วรรณกรรม
ค าสอนเป็นเครื่องมือของชนชั้นในการควบคุมสังคมด้วยอีกทางหนึ่ง และคนในสังคมล้านช้างได้
ใช้วรรณกรรมค าสอนเป็นหลักในการด าเนินชีวิตอีกด้วย ซึ่งบทบาทโดยตรงของวรรณกรรมค า
สอนคือ ก าหนดบรรทัดฐานทางสังคมให้บุคคลประพฤติปฏิบัติตามจารีตประเพณีตามหลัก
ศีลธรรมตามบทบาทหน้าที่ เราจึงกล่าวได้ว่า นอกจากพระเจ้าแผ่นดินแล้ว สิ่งที่ครอบง าจิตใจ
ประชาชนส่วนใหญ่ก็คือ ขนบธรรมเนียมประเพณีซึ่งฝังแน่นในจิตใจ จนกลายเป็นกฎหมายที่
บันทึกไว้เป็นลายลักษณ์อักษร กฎหมายโบราณลาวจึงเป็นระเบียบกฎเกณฑ์ที่พัฒนามาจาก
แนวปฏิบัติที่ สั่งสอนสืบต่อกันมาในลักษณะวิถีประชาอันเป็นประเพณีหรือฮีตคองนั่นเอง 

3. คุณค่าของพระพุทธศาสนาที่มีต่ออาณาจักล้านช้าง 
พระพุทธศาสนามีบทบาทส าคัญต่อการสร้างความเจริญเติบโตของอาณาจักรล้าน

ช้างในทุกๆ ด้าน โดยเฉพาะอย่างด้านการเมืองการปกครอง ที่กษัตริย์ได้น าเอาหลักธรรม
หลักธรรมค าสั่งสอน มาเป็นรากฐานในการบริหารและก าหนดควบคุมคนในสังคมล้านช้าง ที่มี
ความแตกต่างของเชื้อชาติ วัฒนธรรมประเพณี ให้รวมเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน โดยใช้รูปแบบ 



60 | ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2559)                   Vol.2 No.1 (January –June 2016) 

วิธีการและหลักการปฏิบัติมาจากหลักธรรมของพระพุทธศาสนา ซึ่งมีคุณค่าต่อสังคมล้านช้างใน
แต่ละด้านดังนี้  
 3.1 คุณค่าของพระพุทธศาสนาที่มีต่อการเมืองการปกครองล้านช้าง  
  ระบบการเมืองการปกครองของล้านช้าง มีรูปแบบที่แบ่งชนชั้นตามบทบาท
และหน้าที่ของแต่ละคนก็ตาม แต่คนในแต่ละชนชั้นนั้น ไม่ได้แยกตัวออกจากกันอย่างเด็ดขาด
แบบระบบวรรณะของอินเดีย มีแต่ให้ความช่วยเหลือเกื้อกูลซึ่งกันและกัน ชนชั้นปกครองจะมี
หน้าที่บริหารปกครอง และอุปถัมภ์ท านุบ ารุงพระพุทธศาสนา เช่นปฏิสังขรณ์วัดวาอาราม หรือ
การศึกษาของพระภิกษุสงฆ์ เป็นต้น และพระภิกษุสงฆ์ก็จะช่วยเหลือสังคม โดยสั่งสอน
ประชาชนให้ประพฤติตามหลักธรรมของพระศาสนา เพ่ือไม่ให้ก่อปัญหาในสังคม ในสมัยพุทธ
ศตวรรษที่ 21 ที่ปกครองโดยพระเจ้าโพธิสารราชเจ้า พระองค์ได้มีพระราชอาญาประกาศให้
บ่าวไพร่พลเมืองเลิกนับถือผีแถน อันเคยนับมาแต่โบราณนั้นเสียหมด  

 ชนชั้นผู้ปกครองจะใช้หลักธรรม และคติธรรมความเชื่อทางพระพุทธศาสนา มา
อธิบายความชอบธรรมกับประชาชนใต้ปกครอง  โดยเฉพาะความคติความเชื่ อเรื่องของกรรม 
คือท าดีได้ดี ท าชั่วได้ชั่ว ที่ผลของกรรมจะส่งผลในชาตินี้และชาติหน้า การเป็นอยู่ของคนในชาติ
นี้เป็นผลมาจากอดีตชาติ ดังความที่ปรากฏในใบลานที่ 32 ของต านานขุนบรมว่า “อันว่า เป็น
คนนี้  จ าศีลอย่าประมาท บุญส่งให้  สู เจ้าเจิงงาม ”(ยุวรี อภิรักษ์ภูสิทธิ์ , 2527) และอีก
แนวความคิดหนึ่งที่ผู้ปกครองได้พยายามน าเสนอเพ่ือชักจูงให้คนประพฤติดีดังที่ปรากฏต านาน
ขุนบรมว่า “อันว่าศีลทานนี้ น าตัวทุกเมื่อ เมื่อเกิดก้ า เมืองฟ้าก็เพ่ือทาน” นอกจากนี้แล้ว
ผู้ปกครองมักจะเสนอค าสอนของพระพุทธศาสนาให้ประชาชนปฏิบัติตามทุกคน คือการให้ทาน
รักษาศีล 5 ศีล 8 ดังข้อความตอนหนึ่งว่า “อันตั้งหมายเขตแดนบ้านเมืองทั้งมวล ก็จักให้หา
ท้าวพระยาตนผู้ชอบทศพิธราชธรรม 10 ประการ เป็นต้นว่าให้ทานรักษาศีล 5 ศีล 8 ฟังธรรม
เมตตาภาวนา”  
 พระมหากษัตริย์จะทรงแสดงให้ประชาชนและสังคมเชื่อว่า พระองค์ทรงเป็น 
“ธรรมราชา” เพราะธรรมราชานี้ คือผู้ที่ยึดมั่น และปฏิบัติตามหลักธรรมในพระพุทธศาสนา 
คือทศพิธราชธรรม คือ เป็นหลักธรรมในการปฏิบัติของราชา ซึ่งอยู่ในขอบเขตของธรรม อัน
เป็นที่รับรู้ร่วมกันระหว่างผู้ปกครองและประชาชน  (ธิดา สาระยา, 2537) กษัตริย์ล้านช้างยึด
หลักนี้ส าหรับปกครองประชาชน เช่น ในสมัยของพระไชยเชษฐาธิราชก็ทรงยึดหลัก



วารสารปัญญาปณิธาน Pañña Panithan Journal| 61 

ทศพิธราชธรรมในการปกครองอาณาจักรด้วย  (ธวัช ปุณโณทก, 2530) ซึ่งแนวคิดเรื่องธรรม
ราชาได้ยกฐานะของผู้ปกครองให้เลื่อนขึ้นมาอยู่ระดับเดียวกับความสัมพันธ์ระหว่างผู้ปกครอง
และประชาชน ที่ เชื่อมโยงกันด้วยลักษณะความเป็นธรรมราชา กล่าวได้ว่า คุณค่าของ
พระพุทธศาสนาช่วยเสริมอ านาจบารมี และศรัทธาของสังคมต่อตัวผู้ปกครอง และเป็น
จุดเริ่มต้นของการวิวัฒน์ไปสู่ความเป็นสถาบันที่มีลักษณะเฉพาะแยกตัวออกเด็ดขาดออกจาก
กลุ่มประชาชน 

 บทบาทของพระพุทธศาสนาในด้านกาปกครองอาณาจักรล้านช้างอีกด้านหนึ่ง 
คือ การเข้ามามีส่วนร่วมกับตุลาการตัดสินคดีความต่างๆ ที่เกิดขึ้น ซึ่งอาณาจักรล้านช้างได้รับ
เอาวัฒนธรรมนี้จากอาณาจักรล้านนา ซึ่งล้านนาได้ปฏิบัติมาตั้งแต่สมัยของพระเจ้ากือนาที่
พระพุทธศาสนาลัทธิลังกาวงศ์ เข้ามาประดิษฐาน และได้นิมนต์พระสงฆ์เข้าร่วมพิจารณาตัดสิน
คดีความต่างๆ ของบ้านเมืองร่วมกับขุนนางที่ทรงแต่งตั้ง  (อรรถ นันทจักร์, 2531) ซึ่งล้านช้าง
เองได้รับได้รับเข้ามาปฏิบัติพร้อมๆ กับการเข้ามาของพระพุทธศาสนาจากล้านนา 
 เหตุผลของการนิมนต์พระภิกษุสงฆ์ร่วมตัดสินคดีความของฝ่ายอาณาจักร เป็น
เพราะกฎหมายที่ปรากฏขึ้นในสมัยพระเจ้าโพธิสารราช กล่าวคือ เนื้อความในกฎหมายจะ
น าเอาพระธรรมวินัยของพระสงฆ์มาเปรียบเทียบกับกฎหมายบ้านเมือง และเพ่ือให้กฎหมายที่
เกิดขึ้นมีความศักดิ์สิทธิ์ เพ่ือเพ่ิมความเป็นธรรมให้กับกฎหมาย เมื่อเอาพระธรรมวินัยของ
พระสงฆ์เข้าไปเปรียบเทียบกับกฎหมายบ้านเมือง ท าให้พระสงฆ์ซึ่งเป็นผู้รู้หลักธรรมวินัยของ 
ต้องเข้าไปมีบทบาทต่อการเมืองการปกครอง และเป็นการท าให้ผู้ที่ถูกตัดสินคดีมีความเชื่อมั่น
ว่าจะต้องได้รับความยุติธรรมในคดีนั้นๆ เห็นได้ว่า คุณค่าของพระพุทธศาสนามีผลต่อ
พัฒนาการด้านการเมืองการปกครองเป็นระบบไปอีกขั้นหนึ่งแล้ว พระพุทธศาสนาจึงมีคุณค่า
และบทบาทส าคัญในการช่วยเหลือฝ่ายอาณาจักรอย่างมาก  

3.2 คุณค่าของพระพุทธศาสนาที่มีต่อสังคมล้านช้าง 
คุณค่าของพุทธศาสนาที่มีต่อด้านสังคมของล้านช้าง ได้แก่ เป็นศาสนาที่มี

แนวคิดเป็นสากล มีความยืดหยุ่น และความประนีประนอม สามารถสร้างความเชื่อถือศรัทธา
ของผู้คนหลากหลายเผ่าพันธุ์ให้เข้ามาอยู่ในกรอบวัฒนธรรมเดียวกันได้ รวมทั้งคณะสงฆ์มี
บทบาทหน้าที่เป็นประโยชน์ต่อชนชั้นปกครอง คณะสงฆ์ช่วยให้พระมหากษัตริย์สามารถลด



62 | ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2559)                   Vol.2 No.1 (January –June 2016) 

อิทธิพลความเชื่อดั้งเดิมลงได้ วัดจึงเป็นกลายศูนย์กลางของชุมชน เป็นที่รวมของสิ่งศักดิ์สิทธิ์
ทั้งหลาย  (Evans, Grant, 1999)   
 คติความเชื่อเรื่องกรรม และบุญบาป มีอิทธิพลต่อความเชื่อของสังคมล้านช้าง
อย่างมาก กษัตริย์และชนชั้นสูงการมีฐานะในทางสังคม ได้รับการยอมรับว่า เป็นผู้ที่มีบุญญาธิ
การมาก การสะสมบุญบารมีมาอย่างสม่ าเสมอ ผู้อุปถัมภ์หรือดลบันดาลสิ่งต่างๆ ให้กับผู้ใต้
ปกครองได้ คนเชื่อในเรื่องของบุญกรรมอันเกิดจากการกระท าของแต่ละบุคคลในชาติปางก่อน
และชาตินี้ สถานภาพของบุคคลเป็นผลสืบเนื่องมาจากการสะสมบุญบารมีมาแต่ชาติปางก่อน 
คนที่มั่งมีเป็นขุนนาง เป็นเจ้านายมีต าแหน่งยศบรรดาศักดิ์นั้นเป็นเพราะบุญที่เคยท าไว้ส่งเสริม 
ส่วนผู้ที่ยากไร้เข็ญใจก็เพราะเป็นเวรกรรมมาแต่ชาติปางก่อน จ าต้องรับกรรมไปจนกว่าจะสิ้น
เวรกรรม ในคัมภีร์สร้อยสายค ามีข้อก าหนดให้ผู้ปกครองต้องรักษาศีล ให้ทาน และต้องพาบ่าว
ไพร่ไปรักษาศีลท าทานด้วย (ส าลิด บัวสีสะหวัด (ปริวรรต), 2539) 

3.3 คุณค่าด้านขนบธรรมเนียมประเพณี 
นับตั้งแต่พระเจ้าฟ้างุ้ม ได้สถาปนาอาณาจักรล้านช้างสองฝั่งโขงได้เป็นปึกแผ่น

ในปี พ.ศ.1896 จนกระทั่งถึงสิ้นรัชสมัยของพระเจ้าสุริยวงศาธรรมิกราชในปี พ.ศ.2238        
เป็นระยะเวลายาวนานถึง 342 ปี มีพระมหากษัตริย์เป็นประมุขตลอดมา ทรงจัดระเบียบ     
การปกครองโดยมีพระราชโอวาท พระบรมราชโองการ และกฎระเบียบต่างๆ มีพัฒนาการ    
จากความเชื่อดั้งเดิม ที่นับถือผีฟ้า ผีแถน ผีบรรพบุรุษ จนถึงหลักความเชื่อทางพระพุทธศาสนา 
ผสมผสานกัน แล้วถ่ายทอดออกมาในรูปแบบของนิทาน ค าสอน ต านาน จารีต ลายลักษณ์
อักษรในคัมภีร์ใบลาน และจารึกต่างๆ ด้วยอักษรธรรมและอักษรไทน้อย เป็นหลักฐานปรากฏ
ให้รับรู้ว่า อาณาจักรล้านช้างมีพัฒนาการ และบูรณาการการจัดระเบียบสังคมมาอย่างต่อเนื่อง
เพ่ือด ารงสังคมให้คงอยู่สืบต่อมาเป็นระยะเวลายาวนาน เป็นจารีตวัฒนธรรมประเพณีท่ีมั่นคงที่
มีคุณค่ามาถึงในยุคปัจจุบัน ที่เรียกว่า ฮีต 12 และคอง 14  
“ฮีต” มาจากค าศัพท์ภาษาบาลีว่า “จาริตฺต” ชนชาวลาวล้านช้าง และไทอีสาน น ามาใช้ใน
ภาษาของตนว่า “จาฮีต” ต่อมากร่อนค า โดยตัดค าหน้า คือค า “จา” ออกเหลือ “ฮีต” ค า
เดียวโดดๆ ค าว่าฮีต หมายถึง กฎระเบียบ จารีตประเพณี หรือสิ่งที่ประพฤติปฏิบัติกันมาเป็น
เวลานาน ส่วน “คอง” หมายถึง แบบแผน ที่เป็นการด าเนินชีวิตของคนในสังคมภายใต้คติทาง
พระพุทธศาสนาและค่านิยมทางสังคม โดยมุ่งเน้นไปในทางจริยธรรม   



วารสารปัญญาปณิธาน Pañña Panithan Journal| 63 

 3.4 คุณค่าด้านศิลปวัฒนธรรม  
เมื่ออาณาจักรล้านช้างได้รับเอาพระพุทธศาสนาเข้ามาเป็นเครื่องยึดเหนี่ยว

จิตใจของคนในสังคม ท าให้การสร้างพระธาตุสถูปเจดีย์ในได้สร้างขึ้นหลายแห่งเพ่ือเป็นพุทธ
บูชาแทนองค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้า มีการออกแบบสถาปัตยกรรมตามคติธรรมความเชื่อของ
พระพุทธศาสนา เช่น พระธาตุหลวงหรือพระธาตุเจดีย์โลกจุฬามณี ที่สร้างขึ้นในสมัยของพระ
เจ้าไชยเชษฐาธิราช เป็นพระธาตุที่มีความใหญ่โต และสวยงามที่สุดของลาว ตั้งอยู่ที่บริเวณทิศ
ตะวันออกของนครเวียงจันทร์ ลักษณะสถาปัตยกรรมของพระธาตุหลวงผู้ออกแบบได้จัด
แผนผังมีลักษณะพิเศษกว่าพระธาตุอ่ืนๆ ได้ออกแบบโดยใช้คติความเชื่อของพระพุทธศาสนา 
กล่าวคือ มีฐานลดหลั่นกัน 3 ชั้น ฐานแต่ละชั้นเปรียบได้กับภูมิทั้ง 3 ซึ่งเกี่ยวโยงกับชาวพุทธ 
ซึ่งแบ่งชีวิตเป็นขั้นตอนดังนี้  

(1) ฐานชั้นที่ 1 กว้างด้านละ 52 เมตรเศษ มีบันไดทางขึ้นทั้ง 4 ทิศ มีราว
บันไดเป็นพยานาค พร้อมด้วยหอบูชาทุกด้าน โดยเฉพาะด้านทิศตะวันออก มีมณฑปโถงหลังคา
ซ้อนลดหลั่นกัน และมีซุ้มจัตุรมุขทุกชั้นภายในมณฑปโถงมีพระธาตุน้อยประดิษฐานอยู่ ฐานชั้น
ที่ 1 นี้เปรียบได้กับโลกธาตุชั้นกามาวจรภูมิ คือโลกที่ยังเก่ียวข้องอยู่ในกามและกิเลสทั้งปวง 

(2) ฐานชั้นที่ 2 มีบันไดขึ้นข้างละ 2 บันได เป็นฐานเรียบๆ ไม่มีก าแพงแก้ว
แต่อย่างใด ฐานชั้นที่ 2 นี้เปรียบได้กับโลกธาตุชั้นรูปาวจรภูมิ คือโลกที่หลุดพ้นจากตัณหาแต่ยัง
เกี่ยวข้องในรูปอยู ่

(3) ฐานชันที่ 3 กว้างด้านละ 54 เมตรเศษมีบันไดขึ้นลง และประตูโขงทั้ง 4 
ด้าน มีก าแพงแก้วประดับด้วยกลีบบัวจ านวน 120 กลีบบนก าแพงแก้วประดับด้วยใบเสมา
จ านวน 223 ใบ ฐานชั้นที่ 3 นี้ เปรียบได้กับโกธาตุชั้นอรูปาวจรภูมิ คือโลกที่ไม่เกี่ยวข้องกับ
สมบัติของโลกอีกแล้ว (ชัยมงคล จินดาสมุทร์, 2532) องค์พระธาตุตั้งอยู่บนฐานเป็นรูปครึ่ง
วงกลม หรือทรงมะนาวผ่าซีก คล้ายกับสถูปสาญจิในอินเดีย ถัดขึ้นไปเป็นกลีบบัวบัวขนาดใหญ่
ด้านละ 5 กลีบตามมุมทั้ง 4 อีก 4 กลีบ รวมเป็น 24 กลีบรองรับฐานบัวคว่ าบัวหงาย ซึ่งรองรับ
ดอกบัวตูมสี่เหลี่ยมเป็นส่วนยอดของพระธาตุ และยังมีระเบียงคดรอบๆ องค์พระธาตุ มีประตู
ซุ้มเรือนยอดเป็นทางเข้าออกทั้ง 4 ทิศ มีก าแพงสระ ระเบียงเจาะช่องระบายอากาศเป็นรูป
กากบาทขนาดเล็ก โดยตลอดระเบียงใช้เป็นที่พักแรมของผู้มาแสวงบุญจากทางไกล คุณค่าของ
พระพุทธศาสนาที่มีต่อศิลปวัฒนธรรมของอาณาจักรล้านช้าง  ที่น าหลักธรรมของ

http://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9E%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B9%80%E0%B8%88%E0%B9%89%E0%B8%B2%E0%B9%84%E0%B8%8A%E0%B8%A2%E0%B9%80%E0%B8%8A%E0%B8%A9%E0%B8%90%E0%B8%B2%E0%B8%98%E0%B8%B4%E0%B8%A3%E0%B8%B2%E0%B8%8A
http://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9E%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B9%80%E0%B8%88%E0%B9%89%E0%B8%B2%E0%B9%84%E0%B8%8A%E0%B8%A2%E0%B9%80%E0%B8%8A%E0%B8%A9%E0%B8%90%E0%B8%B2%E0%B8%98%E0%B8%B4%E0%B8%A3%E0%B8%B2%E0%B8%8A


64 | ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2559)                   Vol.2 No.1 (January –June 2016) 

พระพุทธศาสนามาผสมผสานกับความเชื่อดั้งเดิมของบรรพบุรุษมาประยุกต์สร้างเป็นรูปธรรม
ขึ้น สอนให้คนถือปฏิบัติตามหลักศีลธรรม จากการศึกษาที่ผ่านมาท าให้ผู้วิจัยเห็นว่า นอกจาก 
คุณค่าของพระพุทธศาสนามีต่อพัฒนาทางจิตวิญาณแล้ว ยังมีคุณค่าที่ส่งผ่านมาในรูปแบบตาม
สถานโบราณต่างๆ ซึ่งแฝงไปด้วยคติความเชื่อทางศาสนาที่สะท้อนให้เห็นถึงศรัทธา และวิถีชีวิต
ของคนในล้านช้าง  ก่อให้เกิดเป็นวัฒนธรรมอันดีงามสืบต่อมาจนถึงสมัยปัจจุบัน 

 

บทสรุป 
 อาณาจักรล้านช้างปรากฏตัวขึ้นตั้งแต่ปลายพุทธศตวรรษที่ 19 มีหลักฐานต่างๆ 
เช่น ศิลาจารึก เป็นต้น อาณาจักรล้านช้างในระยะแรก เป็นสังคมที่ได้มีการรวมตัว เริ่มพัฒนา
จากชุมขนาดเล็กมาเป็นอาณาจักร นับถือภูตผี สิ่งเหนือธรรมชาติ สังคมประกอบด้วยชนหลาย
เชื้อชาติ ท าให้เกิดความแตกต่างทางจารีตประเพณี ซึ่งความแตกต่างกันของคนในสังคมเป็น
ปัญหาใหญ่ของผู้ปกครองที่จะควบคุมให้คนอยู่ร่วมกันได้ ในพุทธศตวรรษที่ 21 มีโครงสร้างทาง
สังคมและระเบียบในตัวเองที่ชัดเจน ปัญหาของสังคมได้รับการแก้ไข โดยการน าเอา
พระพุทธศาสนาประดิษฐาน และมีการออกกฎหมายที่เป็นลายลักษณ์อักษร นอกจากนี้ยังได้มี
การออกวรรณกรรมเพ่ือให้ประชาชนใช้เป็นแนวทางในการด าเนินชีวิต เป็นวิธีการผู้ปกครองที่
ใช้ควบคุมคนในสังคม 

คุณค่าของพระพุทธศาสนาต่อด้านการเมืองการปกครอง หลักการปฏิบัติตั้งอยู่บน
หลักธรรมของพระพุทธศาสนาในเรื่องของบาปและบุญ และเรื่องกรรม ผู้ปกครองเป็นธรรม
ราชา มีการออกกฎหมายโดยการเทียบเคียงกับพระธรรมวินัย น าเอาหลักศีลห้า และศีลแปด  
มาเป็นบรรทัดฐานในการตัดสินลงโทษส าหรับผู้ประพฤติผิดศีลธรรม ใช้เป็นเกณฑ์คัดเลือกผู้ที่มี
ศีลธรรมเข้ามาเป็นข้าราชการเช่นกัน คุณค่าของพระพุทธศาสนามีต่อด้านสังคม ที่เป็นระบบ
อุปถัมภ์ ผู้ที่เหนือกว่าต้องให้การอุปถัมภ์ผู้ที่ด้อยกว่า โดยที่ผู้ที่ได้รับการอุปถัมภ์มีความกตัญญู
รู้คุณและความจงรักภักดีต่อผู้ให้การอุปถัมภ์  

ผู้ปกครองก าหนดจารีตประเพณี ที่เรียกว่า ฮีตสิบสอง-คองสิบสี่ ในการก าหนดสิทธิ
และหน้าที่เหมือนกับธรรมนูญ จารีตประเพณี ท าให้สังคมสงบสุข คุณค่าของพระพุทธศาสนา 
ต่อศิลปวัฒนธรรมมีเอกลักษณ์เฉพาะตัว เช่น พระธาตุพนม จังหวัดนครพนม และพระธาตุ
หลวงเวียงจันทน์ เป็นต้น ที่มีคติธรรมของพุทธศาสนาแสดงให้เห็นถึงวิถีชีวิตของคนในล้านช้าง



วารสารปัญญาปณิธาน Pañña Panithan Journal| 65 

มีศรัทธาที่มีต่อพระพุทธศาสนา อย่างมากมาย ก่อให้เกิดเป็นวัฒนธรรมอันดีงามสืบต่อมาจนถึง
สมัยปัจจุบัน  พระพุทธศาสนามีอิทธิพลความเชื่ออย่างมาก ตั้งแต่เกิดจนตาย แม้สมัยปัจจุบัน
เปลี่ยนเป็นประเทศสาธารณะรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว และรวมถึงวิถีชีวิตของคนในภาค
อีสานของไทยส่วนใหญ่  มีปรากฏให้ได้ศึกษาอีกจ านวนมาก 
 

เอกสารอ้างอิง 
กระทรวงธรรมาการ. (2495). อีตสิบสอง-คองสิบสี่. เวียงจันทน์ : กระทรวงธรรมาการ. 
กรมศิลปากร. (2515). ประชุมศิลาจารึก ภาคที่ 1. กรุงเทพมหานคร : คุรุสภา. 
คุรุสภา. (2512). ประชุมพงศาวดารภาค 70 : นิทานเรื่องขุนบรม. กรุงเทพมหานคร : คุรุสภา. 
จารุวรรณ ธรรมวัตร. (2529). พงศาวดารแห่งประเทศลาว. มหาสารคาม : มหาวิทยาลัยศรีนค

รินทรวิโรฒ มหาสารคาม. 
จิตร ภูมิศักดิ์. (2519). ความเป็นมาของค าสยาม ไทย ลาวและขอม และลักษณะทางสังคมของ

ชื่อชนชาติ. กรุงเทพมหานคร : มูลนิธิโครงการต าราสังคมศาสตร์. 
จรัส พยัคฆราชศักดิ์. (2534). อีสาน 1 ศาสนาและวรรณกรรมนิยมในท้องถิ่น. 

กรุงเทพมหานคร : โอ.เอส.พริ้นติ้ง เฮ้าส์. 
เติม วิพากษ์พจนกิจ, (2530). ประวัติศาสตร์ลาว. กรุงเทพมหานคร : มูลนิธิโครงการการต ารา

สังคมศาสตรและมนุษยศาสตร์. 
ทรงคุณ จันทจร. (2548). การศึกษาเปรียบเทียบพัฒนาการจัดการศึกษาและศาสนาเพ่ือความ

ร่วมมือในการพัฒนารูปแบบ และกระบวนการศึกษาและศาสนาระหว่างไทย-ลาว. 
ทองสืบ ศุภมาร์ก (ปริวรรต). (2528). ตามพงศาวดารลาว. กรุงเทพมหานคร : องค์การค้าคุรุ

สภา. 
ธวัช ปุณโณทก. (2530). ศิลาจารึกอีสานสมัยไทย-ลาว. กรงุเทพมหานคร : คณะมนุษยศาสตร์ 

มหาวิทยาลัยรามค าแหง. 
ธิดา สาระยา. (2537). รัฐโบราณในภาคพ้ืนเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ : ก าเนิดและพัฒนาการ. 

กรุงเทพมหานคร : ด่านสุทธาการพิมพ์. 
สิริวัฒน์ ค าวันสา. (2522). อิทธิพลวัฒนธรรมอินเดียในเอเชียอาคเนย์. กรุงเทพมหานคร : 

อักษรเจริญทัศน์. 



66 | ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2559)                   Vol.2 No.1 (January –June 2016) 

สีลา วีระวงศ์ (ปริวรรต). (2535). ต านานขุนบรมราชาธิราช.เวียงจันทร์:ส านักพิมพ์ไผ่หนาม. 
สุจิตต์ วงษ์เทศ. (2538).  ท้าวฮุ่ง ท้าวเจืองวีรบุรุษสองฝั่งโขง. กรุงเทพมหานคร : พิฆเณศพริ๊

นติ้ง เซ็นเตอร์.  
สงวน รอดบุญ. (2526). พุทธศิลปะลาว. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์กรมศาสนา. 
สิริวัฒน์ ค าวันสา. (2512).  อีสานคดี. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์ไพศาลศิริ. 
อรรถ นันทจักร. (2531). กฎหมายอีสานฉบับต่างๆ : รูปแบบและพัฒนา. อุบลราชธานี : ศูนย์

วัฒนธรรมอีสานโรงเรียนอ านาจเจริญ. 
บุญมี เทบสีเมือง. (2553). ความเป็นมาของชนชาติลาว การตั้งถิ่นฐานและสถาปนาอาณาจักร. 

กรุงเทพมหานคร : สุขภาพใจ. 
มหาค าจ าปา แก้วมณ ีและคณะ. (2539). ประวัติศาสตร์ลาว. ขอนแก่น :

มหาวิทยาลัยขอนแก่น. 
สิลา วีระวงส์. (2540). ประวัติศาสตร์ลาว ฉบับกระทรวงศึกษาธิการ. กรุงเทพมหานคร : มติ

ชน. 
ชัยมงคล จินดาสมุทร์. (2532).  “การศึกษารูปแบบทางสถาปัตยกรรมของพระธาตุพนม และ

พระธาตุอ่ืนๆ ในภาคตะวันออกเฉียงเหนือของไทย”. ใน วิทยานิพนธ์ปริญญา
ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาไทยคดีศึกษา : มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ 
มหาสารคาม. 

ปิยฉัตร์ สินธุสะอาด. (2540).  “สังคมล้านช้างตั้งแต่ปลายพุทธศตวรรษที่ ๒๑ ถึงต้นพุทธ
ศตวรรษท่ี ๒๓”.ใน วิทยานิพนธ์ปริญญาศิลปศาสตรมหาบัณฑิต คณะศิลปศาสตร์ 
: มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 

พระสมศักดิ์ ปิยธมฺโม (อินทเสน). (2554).  “อิทธิพลของพระพุทธศาสนา ที่มีต่อสังคมลาวใน
แขวงจ าปาสักสาธารณะรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว”. ใน วิทยานิพนธ์ปริญญา
พุทธศาสตรมหาบัณฑิต : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

ยุวรี อภิรักษ์ภูสิทธิ์. (2527). “การศึกษาเชิงวิเคราะห์วรรณกรรมเรื่องขุนบรม”.ใน วิทยานิพนธ์
ปริญญาอักษรศาสตรมหาบัณฑิต. คณะอักษรศาสตร์ : จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

Le Then Khoi. (1981). History du Vietnam des Origines a 1858. Paris.  
มหาค า จ าปาแก้วมณี และคณะ. (2539). ประวัติศาสตร์ลาว.ขอนแก่น: มหาวิทยาลัยขอนแก่น. 



วารสารปัญญาปณิธาน Pañña Panithan Journal| 67 

บุญมี เทบสีเมือง. (2553). ความเป็นมาของชนชาติลาว. กรุงเทพมหานคร : ส านักพิมพ์สุขภาพ
ใจ. 

มหาสิลา วีระวงส์. (2540). ประวัติศาสตร์ลาว ฉบับกระทรวงศึกษาธิการ, แปลโดย สมชาย นิล
อาธิ, (กรุงเทพมหานคร : มติชน. 

อรรถ นันทจักร. (2531). กฎหมายอีสานฉบับต่างๆ : รูปแบบและพัฒนา, (อุบลราชธานี : ศูนย์
วัฒนธรรมอีสานโรงเรียนอ านาจเจริญ. 

Evans. (1999). Grant, Laos Culture and Society, (Bangkok : O.s.Printing House. 


