
ศึกษาวิเคราะห์บุญกิริยาวัตถุ 3 ที่ปรากฏในคัมภีร์อรรถกถาธรรมบท 

AN ANALYTICAL STUDY OF THREEFOLD BASE OF MERITORIOUS APPEARED 
IN THE COMMENTARY SCRIPTURE OF DHAMMAPADA 

 
      พระภัทรนันต์  ฐิตเสฏฺโฐ 

      พระครูโกศลอรรถกิจ 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครศรีธรรมราช 

       อุทัย  เอกสะพัง 

มหาวิทยาลัยทักษิณ 

พระมหาอภินันท์ นนฺทภาณี (ค าหารพล) 
พระณัฐพงษ์ สิริสุวณฺโณ (จันทร์โร) 
วัดวังตะวันตก จังหวดันครศรีธรรมราช 

 

บทคัดย่อ 

 วิทยานิพนธ์นี้มีวัตถุประสงค์ 3 ประการ คือ 1) เพ่ือศึกษาความดีสูงสุดในทาง
พระพุทธศาสนา2) เพ่ือศึกษาบุญกิริยาวัตถุ 3 ที่ปรากฏในคัมภีร์อรรถกถาธรรมบท และ3) เพ่ือ
วิเคราะห์บุญกิริยาวัตถุ 3 ที่ปรากฏในคัมภีร์อรรถกถาธรรมบท ในการวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิง
คุณภาพ จากการศึกษาพบว่าความดีสูงสุดในทางพุทธศาสนาสามารถแบ่งเป็นระดับของความดี
ได้ 3 ระดับคือ ความดีระดับศีล ได้แก่การควบคุมกาย และวาจา ให้อยู่ในกรอบของคุณธรรม
เบื้องต้น เพ่ือความสงบเรียบร้อยในสังคม  ความดีระดับกุศลกรรมบถ ได้แก่ความประพฤติที่
เป็นธรรมตามหลักของพระพุทธศาสนา และความดีระดับมรรค ได้แก่การด าเนินตามหลัก
ปฏิบัติเพ่ือความพ้นทุกข์ ซึ่งถือเป็นความดีขั้นสูงสุดในพระพุทธศาสนา ส่วนการกระท าความดี
ตามหลักพระพุทธศาสนานั้น เรียกว่าการกระท าบุญ สามารถแบ่งได้เป็น 3 ประเภทตามหลัก
ของบุญกิริยาวัตถุ 3 คือ การท าบุญด้วยการให้ทาน การท าบุญด้วยการรักษาศีล และการท าบุญ
ด้วยการเจริญภาวนาการให้ทานที่ปรากฏในคัมภีร์อรรถกถาธรรมบทนั้นมีจุดประสงค์ 2 กระ
การคือ ให้เพ่ืออนุเคราะห์ และให้เพ่ือ  บูชาคุณ ประกอบด้วยลักษณะของการให้ทาน 5 
ประการคือ ให้ด้วยศรัทธา ให้โดยเคารพ ให้ตามกาล ให้ด้วยจิตอนุเคราะห์ และให้ไม่กระทบตน
และผู้อ่ืน และมีอานิสงส์ 2 ประการคือ ท าให้ไปเกิดบนโลกสวรรค์ และท าให้เป็นผู้มีโภคะมาก 



วารสารปัญญาปณิธาน Pañña Panithan Journal| 23 

ส่วนในด้านการรักษาศีลนั้นมีการรักษาศีลเพ่ือการควบคุมกาย วาจา ใจของตน และเพ่ือความ
เป็นระเบียบเรียบร้อยของสังคม และในด้านการเจริญภาวนา พบว่ามีการเจริญภาวนาเพ่ือ
จุดมุ่งหมายสูงสุดคือความพ้นทุกข์ ทั้งในลักษณะสมถภาวนา วิปัสนาภาวนา อสุภกัมมัฏฐาน 
เมตตา และมรณานุสติ  
ค าส าคัญ: บุญกิริยาวัตถุ 3 

 
ABSTRACT 
 The objectives of this thesis were as follows 1) to study of Threefold Base 
of Meritorious which are appeared in Theravada Buddhist scripture. 2) to study 
of Threefold Base of Meritorious in Dhammapada commentary scripture. and 3) 
to analyze of Trifold Base of Meritorious which are appeared in Dhammapda 
commentary scripture. the results of the study were The highest goodness in 
Buddhism can be divided in three levels i.e. Sila level means to control physical 
and speech along with basic virtue for peaceful of society, kusalakammabatha 
goodness means to act according to Buddhism and magga goodness mean to 
perform according to principle for cessation of suffering which is the highest 
goodness in Buddhism and the performance according to Buddhist principle 
called “merit making” can be divided into into three categories according to 
punkiriyavathu3, means meritmaking with dana (giving) merit making with Sila 
(precept) and merit making with pawana (meditation or counteraction)The 
offering of Dana which is appeared in Dhammapada commentary scripture these 
are two types as follows, giving for helping and giving for gratefulness and 
composed of five characters of giving as following giving with helping mind giving 
without any effect and to have two fruits i.e. To be born in the haven and to 
have purposes for controlling physical, speech and mind and to be order in 
society and   the aspect ofbhavana found that the purpose for cessation of 



24 | ปีที่ 1 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2559)                    Vol.1 No.1 (January –June 2016) 

 

suffering in terms of Samathabhavana,Vipassanabhavana, Asuphakammatthana, 
MettaandMarananussati. 
Keyword: Threefold Base of Meritorious 
 
บทน า 
 ในทางพระพุทธศาสนาการบ าเพ็ญบุญคือการกระท าความดีอย่างหนึ่ง ซึ่งเมื่อกระท า
แล้วย่อมได้รับผลคือความสุข หลักธรรมค าสอนในพระพุทธศาสนานั้นหากสรุปย่อลงแล้วมี
หลักการ 3 ประการคือ การละบาปอกุศลทั้งปวง 1 การท าความดีให้ถึงพร้อม 1 และการท า
จิตใจให้ผ่องใส 1 ซึ่งการท าความดีก็คือการท าบุญนั่นเอง หลักการท าบุญในพระพุทธศาสนามี
หลักค าสอนที่พระบรมศาสดาตรัสไว้หลายวิธี โดยเฉพาะในเรื่องของการให้ทาน รักษาศีล และ
เจริญภาวนา ซึ่งถือเป็นหลักส าคัญในการท าบุญ ควรที่พุทธศาสนิกชนต้องท าความเข้าใจ และ
ยึดถือปฏิบัติให้ถูกต้อง จึงมีการปรารภการท าบุญให้ทานไว้ในพระไตรปิฎกว่า “ทานที่บุคคล
ถวายแก่สงฆ์นั้น ชื่อว่า เป็นทานถวายดีแล้ว บูชาสักการะอย่างดีแล้ว ทักษิณาที่ถวายสงฆ์นั้นมี
ผลมาก ทั้งพระสัมมาสัมพุทธเจ้าทั้งหลายผู้ทรงรู้แจ้งโลกก็ทรงสรรเสริญแล้ว” (มหาวิทยาลัย
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) เมื่อบุคคลทั้งหลายมีความคุ้นเคยดีต่อการบ าเพ็ญบุญ
แล้ว จึงต้องหมั่นกระท ากันอย่างสม่ าเสมอ เพ่ือให้ได้รับประโยชน์แห่งการบ าเพ็ญบุญมากยิ่งขึ้น 
ดังมีพระพุทธพจน์ว่า “หากบุคคลท าบุญ ก็ควรท าบุญนั้นบ่อยๆ ควรท าความพอใจในบุญนั้น
เพราะการสั่งสมบุญน าสุขมาให้”  (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)และ
บุญนั้นเมื่อท าแล้วมิใช่จะให้ผลในชาตินี้เท่านั้น แต่ยังมีผลในชาติต่อไปได้ ดังมีพระพุทธพจน์ว่า 
“เพราะผู้ท าบุญไว้ ย่อมเพลิดเพลินใจในโลกนี้ ตายไปแล้วก็ยังเพลิดเพลินใจในโลกหน้า ชื่อว่า
เพลิดเพลินใจในโลกทั้งสอง เขาย่อมเพลิดเพลินใจว่า“เราได้ท าบุญไว้แล้ว” ครั้นไปสู่สุคติ เขายิ่ง
เพลิดเพลินใจมากขึ้น” (สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราชสกลมหาสังฆปริณายก, 
2548) ดังนั้น การสร้างความเข้าใจอันดีงามตามหลักค าสอนเรื่องบุญ จึงท าให้ผู้ปฏิบัติได้รับ
อานิสงส์หรือประโยชน์จากการบ าเพ็ญบุญในพระพุทธศาสนาอย่างมากมาย 
 วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
 1. เพ่ือศึกษาความดีสูงสุดในทางพระพุทธศาสนา 
 2. เพ่ือศึกษาบุญกิริยาวัตถุ 3 ที่ปรากฏในคัมภีร์อรรถกถาธรรมบท 



วารสารปัญญาปณิธาน Pañña Panithan Journal| 25 

 3. เพ่ือวิเคราะห์บุญกิริยาวัตถุ 3 ที่ปรากฏในคัมภีร์อรรถกถาธรรมบท 
 
วิธีการด าเนินการวิจัย 
 การวิจัยครั้งนี้ เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ รวบรวมข้อมูลชั้นปฐมภูมิ และทุติยภูมิที่
เกี่ยวกับการบ าเพ็ญบุญกิริยาวัตถุ 3 โดยน ามาวิจัยเอกสาร วิเคราะห์ข้อมูล น าเสนอผลการวิจัย
และข้อเสนอแนะที่ได้จากการศึกษาวิจัย 
 
ผลการศึกษา 
 1.ความดีสูงสุดในทางพระพุทธศาสนา คือบุญหรือกุศลความดีหรือบุญกุศลเมื่อกล่าว
โดยนัยทางธรรมชาติแล้ว หมายถึง คุณสมบัติทางจิตใจของมนุษย์ เมื่อกล่าวโดยเหตุความดีหรือ
บุญกุศลก็คือคุณธรรมเป็นเครื่องช าระจิตใจของมนุษย์ให้สะอาดบริสุทธิ์และผ่องใส และเมื่อ
กล่าวโดยผล ความดีหรือบุญกุศลก็คือความสุขที่มนุษย์ที่จะไดรับนั้นก็คือความสุขการปฏิบัติ
ตามหลักของศีล กุศลกรรมบถ และมรรค เป็นการกระท าความดีตามระดับขั้นของความดี 
เพราะในเบื้องต้นการท าความดีจะต้องมีศีลก่อนเป็นเบื้องต้น ล าดับต่อมาจึงมีความเกรงกลัว
ละอายต่อบาปมากยิ่งขึ้นคือปฏิบัติตามหลักของกุศลกรรมบถ และระดับในการกระท าความดี
สูงสุดในพระพุทธศาสนาคือการได้ด าเนินตามหลักของอริยมรรคมีองค์ 8 ซึ่งถือเป็นหนทางใน
การดับทุกข์และน าไปสู่พระนิพพานอันเป็นเป้าหมายสูงสุดในพระพุทธศาสนาได้ในที่สุด 
 2.บุญกิริยาวัตถุ 3 ในคัมภีร์อรรถกถาธรรมบท จ าแนกได้ 3 ด้านคือ ด้านการให้ทาน 
ด้านการรักษาศีล และด้านการเจริญภาวนา (1) ด้านการให้ทาน ในคัมภีร์อรรถกถาธรรมบท ได้
กล่าวถึงการให้ทานไว้ในหลายเรื่องคือการให้ทานที่เกี่ยวข้องกับวัตถุสิ่งของ บุคคล สถานที่ 
เจตนา และอาการ รวมทั้งสิ่งที่เป็นนามธรรม ซึ่งมีความเกี่ยวข้องกับการบ าเพ็ญทานใน
พระพุทธศาสนาเถรวาท โดยในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาทจะมีการจัดแบ่งทานเป็นประเภท
ตามคุณลักษณะ เพ่ือให้ง่ายต่อการจ าแนกทานในลักษณะต่างๆ อันจะเป็นหลักในการให้ทาน
ของพุทธศาสนิกชน  ในพระพุทธศาสนา (2) ด้านการรักษาศีล ศีล คือความประพฤติดีทางกาย
และวาจา หรือข้อปฏิบัติส าหรับควบคุมกาย วาจาให้ตั้งอยู่ในความดีงาม ความประพฤติสุจริต
ทางกายวาจาและอาชีพ การรักษาศีล ก็เพ่ือระวังกายวาจาให้เรียบร้อยไม่มีโทษและภัยต่าง ๆ 
ที่จะเกิดจากการขาดศีล เพ่ือความเป็นระเบียบของสังคม (3) ด้านการเจริญภาวนา ในคัมภีร์



26 | ปีที่ 1 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2559)                    Vol.1 No.1 (January –June 2016) 

 

อรรถกถาธรรมบทได้กล่าวถึงบุคคลผู้เจริญภาวนาจนได้บรรลุธรรมในขั้นต่างๆหลายบุคคล ทั้ง
ในส่วนของบรรพชิต และคฤหัสถ์ ในเรื่องราวนิทานประกอบธรรมมะที่แสดงในคัมภีร์นั้นได้
กล่าวถึงการเจริญสมณะธรรมของพระภิกษุในสมัยพุทธกาลไว้หลายรูปที่น่าสนใจทั้งในส่วนที่
เป็นสมถภาวนา และวิปัสสนาภาวนา และสามารถน าเอามาเป็นแบบอย่างในการปฏิบัติธรรมได้ 
     3.การวิเคราะห์บุญกิริยาวัตถุ 3 ในคัมภีร์อรรถกถาธรรมบทบท สามารถสรุปได้ 3 
ประการ คือ การให้ทาน การรักษาศีล และการเจริญภาวนา(1) การให้ทาน คือความสุขที่เป็น
ความดีที่ท าได้ง่ายๆซึ่งคนในสังคมยังมีความเข้าใจที่ผิดไปจากหลักพุทธศาสนาคนในสังคมยังมี
ทัศนคติในเรื่องทานที่เข้าใจว่าการให้ทานคืออามิสทานการให้สิ่งของที่มองเห็นว่าใหญ่โตเพ่ือ
แสดงถึงฐานะบารมีแต่ทานในพุทธศาสนาหมายถึงการให้ด้วยความบริสุทธิ์ ใจไม่หวัง
ผลตอบแทนทานยังหมายถึงการสงเคราะห์การบริจาคการแบ่งปันการเสียสละไม่ว่าจะเป็นการ
ให้สิ่งของอันเป็นการเสียสละทรัพย์สินของตนให้แก่คนอื่นเป็นการเฉลี่ยความสุขท่ีตนมีให้กับคน
อ่ืนหรือเป็นการบ ารุงศาสนาให้ด ารงคงอยู่ได้เพ่ือประโยชน์ของสังคมการให้ทานมีทั้งอามิสทาน 
(การให้สิ่งของหรือวัตถุที่ควรให้) ธรรมทาน (การให้พระธรรมค าสั่งสอน)หรือแม้กระทั่งการให้
หนังสือที่ดีๆสักเล่มการให้ความรู้และการให้อภัยไม่ว่าคนหรือสัตว์(อภัยทาน)หรือการให้ความ
ปลอดภัยความไม่มีภัยแก่ตนเองและผู้อ่ืนก็จัดว่าเป็นการให้ทานทั้งสิ้นพระพุทธศาสนานั้นเน้น
จุดมุ่งหมายของการให้ทานคือเราให้เพ่ือบูชาคุณให้เพ่ือสาธารณะประโยชน์ (ส่วนรวม) ให้เพ่ือ
อนุเคราะห์ให้เพ่ือสงเคราะห์ให้เพ่ือช าระกิเลสหรือเพ่ือสร้างความดีจะเห็นได้ว่าการให้นั้นก็เพ่ือ
ขจัดความตระหนี่ความหวงความเห็นแก่ตัวซึ่งก็คือการก าจัดกิเลสในจิตใจของตนเองนั่นเอง
และเราก็รู้ว่าในทางพระพุทธศาสนาให้ความส าคัญแก่ทานเพราะทานจัดเป็นการท าบุญอย่าง
หนึ่งในบุญกิริยาวัตถุ3และเป็นการกระท าบุญประการแรกที่บุคคลกระท าได้ง่ายที่สุด การท า
ทานจึงถือว่าเป็นบันไดก้าวแรกในพระพุทธศาสนาที่พุทธศาสนิกชนพึงปฏิบัติ อันจะน ามาซึ่ง
ความสุข เพราะผู้ให้ย่อมมีความสุขนั่นเอง(2) การรักษาศีล การรักษาศีลนั้นมีความส าคัญต่อ
บุคคลอันจะก่อให้เกิดความผาสุกแก่ผู้รักษา และน ามาซึ่งความสงบสุขร่มเย็นจากการรักษาศีล 
การรักษาศีลนั้นย่อมจะมีจุดมุ่งหมายอันเป็นกุศลทั้งจะก่อให้เกิดประโยชน์แก่ตนเองและผู้อื่น ผู้
ที่ประพฤติอยู่ในศีลเปรียบเสมือนผู้ที่มีเกราะป้องกันให้ตนเองไม่ให้ประพฤติไปในทางที่ผิด ซึ่ง
ศีลนั้นสามารถควบคุมกาย วาจา และใจของผู้ปฏิบัติให้เป็นกุศลอันจะน าไปสู่สมาธิ และปัญญา
ได้ในที่สุด(3) การเจริญภาวนา ผู้ที่ได้ปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาอย่างถูกต้องแล้ว ย่อมจะได้รับ



วารสารปัญญาปณิธาน Pañña Panithan Journal| 27 

อานิสงส์มากมายเหลือล้นพ้นที่จะนับประมาณมิได้หากผู้ปฏิบัตินั้นมีความเพียรพอ ผู้ปฏิบัติ
วิปัสสนาภาวนานั้นย่อมเกิดประโยชน์ท าให้มีความสุขและร่มเย็นทางกายและทางใจเป็นบาท
ฐาน อีกทั้งยังท าให้ผู้ที่อยู่รอบข้างมีความสุขไปด้วย ส าหรับอานิสงส์ของการเจริญวิปัสสนา
ภาวนา ท าให้มีกาย วาจา และใจที่บริสุทธิ์ระงับความโศกเศร้า คร่ าครวญ พ้นจากความทุกข์จน
เข้าถึงพระนิพพานได้อันเนื่องมาจากการตามดูตามรู้ด้วยสติทันปัจจุบัน เห็นรูปเห็นนามเห็นไตร
ลักษณ์จนได้ประสบมรรคผล และนิพพาน 
 

สรุปผลการวิจัย 
 การปฏิบัติตามหลักบุญกิริยาวัตถุ 3 นั้นเป็นทางแห่งกุศลที่บุคคลพึงปฏิบัติ ทั้งในด้าน
การให้ทาน คือการเสียสละสิ่งของของตนเองเพ่ือให้ทาน หรือการให้อภัย การให้ธรรมมะในการ
แนะน าสั่งสอน ก็ถือว่าเป็นการให้ทาน ในด้านการรักษาศีล บุคคลพึงปฏิบัติอยู่ในหลักของศีล
ตามที่ตนรักษา เพราะศีลเปรียบเสมือนเป็นเกราะป้องกันไม่ให้ผู้ปฏิบัติประพฤติในทางอกุศล 
อันจะน าบุคคลผู้ปฏิบัติไปสู่สมาธิ และปัญญาได้ ส่วนในด้านการเจริญภาวนาอันเป็นสิ่งส าคัญ
ที่สุดในการปฏิบัติธรรม และการบ าเพ็ญบุญ เพราะเป็นสิ่ งที่ละเอียดอ่อนและเกี่ยวเนื่องกับ
จิตใจโดยตรง การให้ทาน และรักษาศีลนั้นสุดท้ายต้องมารวมกันที่ภาวนา เพราะการภาวนา
เป็นการประพฤติเพ่ือออกจากทุกข์ ทั้งการปฏิบัติสมถะภาวนา และวิปัสสนาภาวนา ล้วนมี
ความส าคัญในการเป็นปัจจัยให้พ้นทุกข์ได้ทั้งสิ้น จึงควรให้ความส าคัญในหลักการบ าเพ็ญบุญ
ทั้งสามนี ้
 
ข้อเสนอแนะ 
 จากการศึกษาวิเคราะห์บุญกิริยาวัตถุ 3 ที่ปรากฏในคัมภีร์อรรถกถาธรรมบท มี
ข้อเสนอแนะไว้ดังนี้ 
     6.1 ข้อเสนอแนะเพ่ือการน าไปใช้ 
  (1) การศึกษาเรื่องบุญกิริยาวัตถุ 3 ในคัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาทนั้น มีเนื้อหา
ที่กว้างขวางผู้ศึกษาควรจัดขอบเขตการศึกษาให้อยู่ในขอบเขตประเด็นที่จะน ามาวิเคราะห์ เพ่ือ
จะง่ายในความเข้าใจและกระชับในขอบเขตท่ีจะศึกษามากข้ึน 



28 | ปีที่ 1 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2559)                    Vol.1 No.1 (January –June 2016) 

 

  (2) คัมภีร์อรรถกถาธรรมบท เป็นคัมภีร์ที่มีบทนิทานประกอบหลักธรรม การ
จะศึกษาวิเคราะห์ในคัมภีร์นั้นจะต้องมีความเข้าใจในเนื้อหาเบื้องต้นก่อน เพราะหากไม่มีความ
เข้าใจแล้วจะยากในการศึกษาเพราะมีเนื้อหาที่มาก และค้นหาหลักธรรมได้ยาก  
     6.2ข้อเสนอแนะเพ่ือการท าวิจัยต่อไป 
  (1) ควรศึกษาบุญกิริยาวัตถุ 3 ในคัมภีร์อรรถกถาอ่ืนๆบ้าง เช่นในคัมภีร์มังค
ลัตถทีปนี หรือในคัมภีร์วิสุทธิมรรค เป็นต้น 
  (2) ควรศึกษาบุญกิริยาวัตถุ 3 ที่ปรากฏในประเพณีทางพระพุทธศาสนาใน
ท้องถิ่น 
 

เอกสารอ้างอิง 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย ฉบับมหาจุฬา

ลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราชสกลมหาสังฆปริณายก. (2548). วิธีสร้างบุญบารมี. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์นันทพันธ์. 
 

 
 
 
 
 


