
การดำรงอยู่ของพุทธภาวะ* 
THE EXISTENCE OF BUDDHAHOOD 

 
จุฬารัตน์ วิชานาติ 
Chularat Vichanati 

มหาวิทยาลัยราชภัฏพระนคร 
Phranakhon Rajabhat University, Thailand. 

E-mail: yordkaew55@gmail.com 

 

บทคัดย่อ 
พุทธภาวะ เป็นหลักการสูงสุดคนละด้านของพระพุทธศาสนาฝ่ายเถรวาทและ

มหายาน ซึ่ งทั้ งสองนิกายมีความเห็นขัดแย้งกัน ในแง่ของหลักการและการตีความ 
พระพุทธศาสนาเถรวาทซึ่งเป็นนิกายดั้งเดิม ยอมรับพุทธภาวะในความหมายของผู้บำเพ็ญตน
เพ่ือเป็นพระพุทธเจ้า หรือสภาวธรรมที่หลุดพ้นจากทุกข์ ซึ่ งจำกัดความเฉพาะพระพุทธเจ้า
เท่านั้น ปฏิเสธพุทธภาวะในลักษณะที่เป็นอัตตา ส่วนพระพุทธศาสนามหายาน ยอมรับพุทธ
ภาวะในความหมายที่เป็นแก่นแท้ของจิตหรือจิตบริสุทธิ์ มีอยู่ในทุกหนทุกแห่ง ทุกกาลเวลา ทุก
สรรพสิ่ง และสรรพสัตว์ ดำรงอยู่ในภาวะที่ยั่งยืน ความขัดแย้งดังกล่าว นำไปสู่ข้อพิพากษ์เชิง
ปรัชญาดำเนินมาหลายศตวรรษ ปัจจุบันทั้งสองนิกายพยายามแสวงหาจุดร่วม ไม่แสดงเหตุผล
และเงื่อนไขอันนำไปสู่ความขัดแย้ง เปิดใจกว้างเพ่ือยอมรับเหตุผลของกันและกันมากข้ึน อันจะ
นำไปสู่ความยั่งยืนของพระพุทธศาสนาในอนาคตสืบไป 
คำสำคัญ: พุทธภาวะ, สัสสตทิฏฐิ, อุจเฉททิฏฐิ 

 

Abstract 
Buddhahood is a supreme principle of both Theravada and 

Mahayana Buddhism, which are of conflict in terms of principle and 
interpretation. Theravada Buddhism, which is original, accepts the Buddhahood 

 
* Received 16 February 2019; Revised 28 February 2019; Accepted 29 April 2019 



วารสารปัญญาปณิธาน 

Pañña Panithan Journal | 19 

in terms of an ascetic practicing himself to be the Buddha or in terms of 
enlightenment defined to the Buddha and denying Buddhahood which 
specified to self. On the other hand, Mahayana Buddhism accepts the 
Buddhahood in terms of being essence of mind or pure mind existing in 
everywhere, every time, everything, every being, and existing sustainably. The 
conflict leads to criticism over centuries. In the present time, both sects 
attempts to get point of agreement but they do not show reasons and 
conditions leading to the conflict and open their mind to get reasons of one 
another in order that it can lead Buddhism to prosperity further. 
Keywords: Buddhahood, Eternalism, Annihilationism 

 

บทนำ  
แรกเริ่มเดิมที มนุษย์มีแนวคิดพ้ืนฐานใหญ่ ๆ อยู่สองประเภท ได้แก่ กลุ่มคนที่

ยอมรับความมีอยู่ของสรรพสิ่ง ในลักษณะที่เป็นแก่นแท้ซึ่งมีการดำรงอยู่เป็นอมตะ ไม่มีการ
เปลี่ยนแปลง ผันแปร และแตกสลายใด ๆ ส่วนที่เห็นความเปลี่ยนแปลงเป็นอย่างอ่ืนนั้น 
เนื่องจากสิ่งเหล่านั้น เป็นมายา หรือภาพลวงตาที่สะท้อนความเป็นไปของโลกเท่านั้นเอง       
จนสรรพสิ่งจะมีพัฒนาการทางวิญญาณไปสู่ความเป็นสัต (พระราชธรรมนิเทศ (ระแบบ ฐิตญา
โณ), 2542) คือ ความเป็นอันหนึ่งอันเดียวอย่างแบ่งแยกไม่ได้กับพรหมมัน  ความเที่ยงแท้ 
มั่นคง จึงปรากฏ เรียกแนวคิดเช่นนี้ว่า สัสสตทิฏฐิ ความเห็นว่าสรรพสิ่งเที่ยงแท้ ยั่งยืน ปรากฏ
เนื้อแท้โดยความไม่เป็นอย่างอ่ืน อีกอย่างหนึ่ง คติที่เห็นว่าสรรพสิ่งเป็นของเที่ยง แท้ และถาวร
นี้ มาจากอำนาจการระลึกชาติได้ของผู้มีฌาน ซึ่งได้เห็นแต่การกำเนิดของตนในชาติภูมิต่าง ๆ 
เท่านั้น จึงเป็นเหตุให้เข้าใจผิดคิดว่าสิ่งนั้น สิ่งนี้มีในชาติที่ผ่าน ๆ มาเราได้เกิดเป็นสิ่งโน้น สิ่งนี้ 
พัฒนาการเป็นแนวคิดที่ทรงอิทธิผลต่อสังคมมนุษย์อย่างเหนี่ยวแน่น (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2539) ได้กลายเป็นความเชื่อกระแสหลักอย่างหนึ่ง   

ส่วนความเชื่อกระแสหลักอีกกระแสหลัก ซึ่งมีความเห็นขัดแย้งกับความเห็นข้างต้น
อย่างสิ้นเชิง ชื่อว่า อุจเฉททิฏฐิ คือ ความเห็นว่าสรรพสิ่งล้วนขาดสูญ ทุกสิ่งทุกอย่างจบลงเมื่อ
ถึงคราวแตกสลาย ส่วนที่สรรพสิ่งกำลังดำเนินไปอยู่ไม่ว่าทางดีหรือชั่ว จึงไม่มีสาระสำคัญอะไร



20 | ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2562)                     Vol.4 No.1 (January – June 2019) 

กับชีวิตมากนัก (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 2539) แนวคิดสำนักนี้ส่วนมาก 
เกิดจากความเข้าใจผิดอันเป็นผลสืบเนื่องของอรูปฌานสมาบัติ ซึ่งไม่เกี่ยวเกาะกับรูป แต่เกี่ยว
เกาะกับสัญญา วิญญาณ อากาศ ความไม่มีอากาศและวิญญาณ จึงมีสภาพความปราศจาก
ตัวตน ดังนั้น เมื่อบุคคลผู้เข้าถึงอรูปฌานเคลื่อนจากอรูปพรหมเพราะเหตุที่หมดอายุไขลงมา
เกิดในกำเนิดมนุษย์ แต่ยังมีการระลึกชาติได้ คือ ขันธ์เป็นที่อาศัยในอดีต 10 ชาติบ้าง 100 ชาติ
บ้าง 1,000 ชาติบ้าง หรือชาติที่มากกว่านั้นบ้าง ทำให้เข้าใจความไม่มีรูป คือ ความว่างในขันธ์
ที่ตนเกิดนั้นว่าเป็นที่สุดโลก ที่สุดของชีวิต ที่สุดของชาติ และที่สุดของขันธ์ โดยแนวคิดเช่นนี้ได้
แพร่หลายอย่างเหนียวแน่นจนถึงปัจจุบัน (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

ในท่ามกลางแนวคิดที่ขัดแย้งกันอย่างสิ้นเชิง ยังมีแนวคิดใหม่ซึ่งตั้งอยู่ เหนือ
หลักการแนวคิดทั้งสองอย่างข้างต้น อาจกล่าวได้ว่า แนวคิดที่สามนี้มีพัฒนาการมาจากความ
เป็นเหตุเป็นผลของจุดเริ่มต้นคือกำเนิด ท่ามกลางคือการดำรงอยู่ และที่สุดคือความแตกดับ
ของสรรพสิ่ง และสรรพภาวะ ทำให้กลุ่มคนที่มีแนวคิดแบบที่สามนี้ ไม่ยอมรับการมีอยู่ของสิ่ง
บางอย่างในลักษณะที่ดำรงอยู่เป็นอิสระเหนือการควบคุมใด ๆ เลย ทั้งไม่ยอมรับการไม่มีอยู่
ของบางสิ่งบางอย่างแบบขาดสูญ โดยไร้เหตุปัจจัยคอยควบคุม 

พระพุทธศาสนานับได้ว่าเป็นต้นแบบของแนวคิดเหตุปัจจัย โดยมีหลักการสำคัญ
เรียกว่า กระบวนการสัมพันธ์แห่งปฏิจจสมุปบาท ซึ่งอาจกล่าวได้ว่าเป็นการดำรงอยู่ของสรรพ
สิ่งอย่างแท้จริง แต่การดำรงอยู่ลักษณะนี้แตกต่างจากแนวคิดฝ่ายสัสสตวาท ตรงที่เป็นการ
ดำรงอยู่แบบการพ่ึงพึงอาศัยกันและกันของวัตถุ หรือสภาวะที่มากกว่าหนึ่งอย่าง อาจสรุป
แนวคิดหลักของพระพุทธศาสนาได้ว่า เป็นกฎที่มีอยู่ของธรรมชาติ (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺ
โต), 2546) ไม่ขึ้นกับอำนาจเหนือธรรมชาติ ซึ่งมีชื่อเรียกต่าง ๆ มีพระเจ้า พรหม หรืออาตมัน 
เป็นต้น 

ในสมัยพุทธกาลเรื่อยลงมาถึงสมัยก่อนสังคายนาพระธรรมวินัย จะเห็นได้ว่า 
พระพุทธศาสนามีแนวคิดปฏิเสธอัตตาที่ เที่ยงแท้มาโดยตลอดอย่างเข้มแข็ง เนื่องจาก
พระพุทธเจ้า และพระอสีติมหาสาวกผู้เป็นกำลังหลักยังดำรงอยู่ แต่ภายหลังพุทธปรินิพพาน
เหล่าสาวกบางกลุ่มกลับมีแนวคิดกระแสหลักเปลี่ยนไปจากเดิม หันไปยอมรับหลักการ
บางอย่างในสัสสตทิฏฐิบางประการ เช่น ภาวะที่ยั่ งยืนของพระพุทธเจ้า พระอรหันต์          
พระโพธิสัตว์ สภาวนิพพาน เป็นต้น ซึ่งมีชื่อเรียกว่า พุทธภาวะในภาษาปรัชญานั่นเอง ทำให้



วารสารปัญญาปณิธาน 

Pañña Panithan Journal | 21 

คุณค่าบางอย่างของพระพุทธศาสนา โดยเฉพาะหลักการสำคัญ เช่น ไตรสภาวะ คือ อนิจจัง 
ทุกขัง อนัตตา ซึ่งเป็นหัวใจหลักของคำสอนอย่างแท้จริง ถูกลดทอนคุณค่าลง เนื่องจากเมื่อมี
ภาวะบางอย่างที่ดำรงอยู่ได้โดยตนเอง ภาวะเช่นนั้นย่อมเป็นอมตะ ไม่ต่างอะไรกับหลักการของ
ศาสนาอ่ืน ๆ ที่ยึดมั่นในหลักการสูงสุดของฝ่ายตนอย่างเข้มแข็ง ดังนั้น ไตรสภาวะจึงไม่ใช่
หลักการสากล เพราะไม่สามารถควบคุมบางสิ่งบางอย่างไว้ในความหมายของตนได้ ดังนั้น      
การจะเข้าใจในสภาวะของไตรลักษณ์ให้สอดคล้อง ลงตัวกับการดำรงอยู่ของพุทธภาวะ ซึ่งเป็น
เรื่องที่ละเอียดอ่อนต่อความรู้ และการยอมรับ จึงจำเป็นต้องศึกษาพุทธภาวะ ในบริบทที่      
ข้องเกี่ยว ได้แก่ ความหมาย ประเภท อิทธิพลแนวคิดที่สามารถเชื่อมโยงกับหลักพุทธภาวะ 
ทัศนะของคณาจารย์ใหญ่ในแต่ละนิกายพระพุทธศาสนา รวมทั้ งสังคมที่เป็นกระแสให้เกิด
แนวคิดนี้อย่างถ่องแท้ ดังต่อไปนี้ 
 

ความหมายของพุทธภาวะ 
ความหมายโดยทั่วไปของพุทธภาวะ หมายถึง ความเป็นพระพุทธเจ้า สภาวะแห่ง

ความรู้แจ้ง หรือการตรัสรู้ เมื่อกล่าวโดยความหมายพุทธศาสนาเถรวาท พุทธภาวะบ่งถึงภาวะ
สองอย่าง คือ พระพุทธเจ้าผู้หลุดพ้นจากบ่วงอวิชชาอย่างหนึ่ง สภาวธรรมที่หลุดพ้นจากทุกข์
ถาวรอย่างหนึ่ง แต่ว่าโดยความหมายของพุทธศาสนามหายาน พุทธภาวะแสดงถึงความเป็น
แก่นแท้ของจิต หรือภาวะที่เป็นสาระในกายสรรพสัตว์ ซึ่งมีลักษณะแรกเริ่มจากความบริสุทธิ์
อย่างถ่องแท้ แต่ที่สรรพสัตว์ยังต้องเวียนว่ายตายเกิดในวัฏฏะอยู่นั้น เนื่องจากสัตว์มีอวิชชา    
หุ้มห่อจิต บดบังสติปัญญาไว้ จึงยังมีความหลงผิดไม่สามารถสลัดทุกข์ออกพ้นตนได้นั่นเอง 
(สุมาลี มหณรงค์ชัย, 2546) แต่เมื่อใดก็ตามที่สรรพสัตว์มีปัญญาสามารถดำเนินตนตามวิถีทาง
โพธิสัตว์ บำเพ็ญโพธิสัตวบารมีให้บริบูรณ์ เมื่อนั้นพุทธภาวะย่อมปรากฏออกมา ดังนั้น อาจ
สรุปได้ว่า แนวคิดเรื่องพุทธภาวะทั้งในฝ่ายของเถรวาทกับมหายานมีความขัดแย้งกันใน
หลักการอย่างสิ้นเชิง 
 

ประเภทของพุทธภาวะ 
พุทธภาวะ เป็นลักษณะคุณสมบัติพิเศษสูงสุด ซึ่งเป็นจุดมุ่งหมายของผู้บำเพ็ญตน

เพ่ือเป็นพระพุทธเจ้า พุทธศาสนาเถรวาทเป็นคำจำกัดความเฉพาะพระพุทธเจ้าเท่านั้น แม้บาง



22 | ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2562)                     Vol.4 No.1 (January – June 2019) 

ทีอาจบ่งถึงภาวะที่หลุดพ้นจากอวิชชาซึ่งหมายถึงอรหันตภาวะด้วย แต่ที่จำกัดความเรียก
เฉพาะพระพุทธเจ้าเท่านั้น เนื่องจากค่านิยมพ้ืนฐานของเถรวาทมีความเคารพอย่างยิ่งยวดใน
พระพุทธเจ้า การใช้เรียกรวมถึงพระอรหันต์จึงเป็นการไม่สมควร  เปรียบเสมือนยกตนขึ้น
เทียบเท่ากับพระพุทธเจ้า  ดังคำพรรณนาพระกิตติคุณว่า พระพุทธเจ้าเป็นอัจฉริยะมนุษย์ 
(มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ไม่เป็นที่สอง ไม่มีสหาย  ไม่มีอัตภาพใด
เหมือน  ไม่มีใครเปรียบเทียบ  และเป็นผู้ไม่มีผู้ทำกิจเปรียบเทียบ  เป็นข้อสังเกตได้ว่า คำว่า 
พุทธภาวะ หมายถึงพระพุทธเจ้าอย่างเดียว จึงไม่ค่อยมีปรากฏในคัมภีร์สำคัญทางฝ่ายเถรวาท
เท่าไรนัก เนื่องจากคนส่วนใหญ่นิยมใช้คำที่แสดงคุณลักษณะ เช่น พระสัมมาสัมพุทธเจ้า 
โลกนาถ ตถาคต เป็นต้น แทนการเรียกพระองค์โดยตรง ส่วนคำที่แสดงถึงสภาวะของพุทธะ 
มักใช้คำว่า นิพพาน โลกุตตรธรรม โมกขธรรม อมตธรรม หรือพุทธภูมิแทน 

ส่วนพุทธภาวะ ในฝ่ายมหายาน มีความชัดเจนด้านเนื้อหามากกว่า เนื่องจากพุทธ
ภาวะเป็นทั้งเบื้องต้น ท่ามกลาง และที่สุดของสรรพสิ่ง มองในแง่หลักธรรมสูงสุด หรือหลักการ 
พุทธภาวะ จะเป็นอะไรก็ได้ หรือไม่เป็นอะไรก็ได้ เป็นสิ่งที่มีอยู่ หรือไม่มีก็ได้ เพราะฉะนั้น พุทธ
ภาวะ จึงเป็นหนึ่งเดียวเท่านั้น หาใช่สิ่งอ่ืนที่แบ่งแยกแตกต่างกันออกไปไม่ แต่ในแง่การเรียกชื่อ 
ย่อมปรากฏตามรูปแบบต่าง ๆ ได้แก่ 

1. พุทธภาวะ คือความเป็นพุทธะ ธรรมชาติ หรือสภาวะแห่งการรู้แจ้งตาม
ความเป็นจริง  

2. ตถาคตครรภ์ คือช่องว่างความเป็นพุทธะ หรือภาวะของพุทธะซึ่งประทับอยู่
ในจิตของสรรพสัตว์ตั้งแต่จุดเริ่มต้นไปสู่จุดที่สูงสุด (สุมาลี มหณรงค์ชัย, 2546) 

3. ตถตา คือ ภาวะที่เป็นเช่นนั้น หรือเป็นอยู่อย่างนั้น (ละอองดาว นนทะสร, 
2561) 

4. โพธิจิต หรือพุทธจิต คือจิตที่รู้แจ้งธรรมชาติอย่างแท้จริง โดยไม่แบ่งแยก
สรรพสิ่งออกจากกัน (สุมาลี มหณรงค์ชัย, 2546) 

5. เอกจิต คือจิตหนึ่ง หมายถึงธรรมชาติการมองสรรพสิ่งเป็นหนึ่งเดียว โดยไม่
แบ่งแยก และไม่แตกต่าง (พระธรรมโกศาจารย์ (พุทธทาสภิกขุ), ม.ป.ท.)  

6. เอกภาวะ คือความเป็นหนึ่ง เป็นหลักการสูงสุดในนิกายมนตรยาน (ประยงค์ 
แสงบุราณ, 2548) 



วารสารปัญญาปณิธาน 

Pañña Panithan Journal | 23 

7. เอกสัตยธรรม หรือเอกจิตธรรมธาตุ คือธาตุแท้ของสรรพสิ่ง เป็นสภาวะที่
ทรงคุณสมบัติสมบูรณ์ในตัว (เสถียร โพธินันทะ, 2548) 

8. สัตยาตมัน คืออาตมันที่แท้จริงและยั่งยืน  
9. สัตยจิตต คือจิตที่แท้จริงของสรรพสิ่ง  
10. จิตเดิมแท้ คือเมล็ดพืช หรือแก่นของการตรัสรู้ เป็นสภาพบริสุทธิ์มาแต่เดิม 

และเป็นนาวาสำหรับแล่นไปสู่พุทธภาวะโดยตรง (พระธรรมโกศาจารย์ (พุทธทาสภิกขุ), ม.
ป.ท.) 

11. จิตว่าง ไม่ได้หมายถึงจิตที่ขาดสูญ แต่เป็นจิตที่เข้าถึงธรรมกายแท้จริง 
ปราศจากมายาภาพครอบงำ  

12. ธรรมกาย คือกายธรรม เป็นกายองค์แท้จริงของพระพุทธเจ้า ซึ่งคงความ
เป็นกฎของธรรมชาติสูงสุด ไม่มีการเกิดหรือดับสูญไป ดำรงอยู่เป็นนิจนิรันดร์ ไม่ขึ้นกับเวลา 
หรือเงื่อนไขใด ๆ (สุมาลี มหณรงค์ชัย, 2546) 

ดังนั้น การเปลี่ยนแปลงของโลก จักรวาล หรือเหตุการณ์ประสูติ ตรัสรู้ และ
ปรินิพพานของพระพุทธเจ้า ซึ่งดำรงพระองค์ในรูปนิรมานกายจึงเป็นเพียงมายาภาพเท่านั้น 
โดยภาพมายาดังกล่าวเกิดจากอวิชชาในใจสรรพสัตว์นั่นเอง 

 

อิทธิพลของพุทธภาวะ 
 แนวคิดเรื่องพุทธภาวะซึ่งล่อแหลมต่อหลักเหตุผล เนื่องจากพุทธภาวะมีการดำรง
อยู่อย่างเป็นอิสระเหนือพันธนาการใด ๆ มีลักษณะการดำรงอยู่คล้ายกฎสูงสุดต่าง ๆ ได้แก่      
พรหมันของศาสนาพราหมณ์ พระเจ้าของศาสนาคริสต์ และศาสนาอิสลาม เมื่อพุทธภาวะ       
มีความคล้ายคลึงกันกับหลักการดังกล่าว แปลกกันเพียงคำเรียกซึ่งเป็นสมมุติบัญญัติเท่านั้น 
ความเหมือนกันนี้มองในด้านบวกถือเป็นความยิ่งใหญ่ทางปรากฏการณ์ แต่ถ้ามองด้านลบถือ
เป็นการทำลายจุดยืนของพระพุทธเจ้าที่แตกต่างจากศาสนาอ่ืน ๆ ตรงที่มีเหตุผลรองรับ
หลักการทุกเรื่อง และท้ายทายต่อบทพิสูจน์ต่าง ๆ ซึ่งฝ่ายเถรวาทดั้งเดิมไม่ยอมรับหลักการนี้
โดยเด็ดขาด ทั้งปฏิเสธอย่างเข็มแข็งมาโดยตลอด ภายหลังพุทธปรินิพพานจึงเกิดความคลี่คลาย
ในหลักเหตุผล หันมาอธิบายหลักการของพระพุทธเจ้าตามแนวทางปรัชญา และหลักตรรกะ 
ยึดมั่นในหลักการใหญ่ ละทิ้งหลักปฏิบัติบางอย่างที่คิดว่าไม่สำคัญ เช่น ข้อปฏิบัติทางศีล การ



24 | ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2562)                     Vol.4 No.1 (January – June 2019) 

แต่งกาย การขบฉัน รวมถึงหลักการสูงสุด ดังนั้น เพ่ือความเข้าใจอย่างถ่องแท้ในแนวคิดพุทธ
ภาวะจึงต้องศึกษาอิทธิพลของศาสนาดั้งเดิม ค่านิยมทางสังคม และแนวคิดเชิงตรรกะ ดังนี้ 

1. อิทธิพลของศาสนาดั้งเดิม 
แนวคิดเรื่องพรหมมัน ซึ่งเป็นต้นกำเนิดของโลกและจักรวาล ถือเป็นแรงผลักดันที่

ทำให้พระพุทธศาสนายุคแบ่งแยกนิกายยอมรับกฎของความมีอยู่บางประการ ทั้งที่มีเหตุผล
ตามที่สร้างขึ้นเมื่อถูกท้วงถามในหลักการ และไม่มีเหตุผลโดยยกให้เป็นกฎของสิ่งที่อยู่เหนือ
ธรรมชาติ ซึ่งหลักการดังกล่าวอยู่ในฝ่ายของสัสสตทิฏฐิ ยกตัวอย่างแนวอธิบายจุดกำเนิดโลก
และจักรวาล มาจากอาทิพุทธะ ซึ่งแปลว่า พระพุทธเจ้าผู้เป็นเบื้องต้นของจุดกำเนิด มีคำกล่าว
ลักษณะคุณพิเศษของพระอาทิพุทธะไว้ว่า อาทิพุทธะเป็นอนันต์ เป็นสัพพัญญู เป็นสยัมภู ไม่มี
เบื้องต้นและที่สุด เป็นบ่อเกิดและให้กำเนิดสรรพสิ่ง เป็นผู้สร้างพระธยานิทั้ง 5 (พระมหาสม
จินต์ สมาปญฺโญ, 2547) 

2. อิทธิพลทางค่านิยมทางสังคม 
ค่านิยมทางสังคมที่มีก่อนพุทธกาลและหลังพุทธปรินิพพาน เป็นปัจจัยสำคัญอย่าง

หนึ่งที่ทำให้เกิดแนวคิดพุทธภาวะขึ้นมา ค่านิยมที่มีมาก่อนพุทธกาลเกิดจากแนวปฏิบัติเพ่ือให้
เข้าถึงสิ่งสูดสุด เกิดจากอิทธิพลของพราหมณ์ที่มีหลักดำเนินชีวิตตามรูปแบบอาศรม 4 ซึ่งเมื่อ
ผ่านพ้นช่วงวัยทำงานไปแล้ว จะมุ่งหน้าบำเพ็ญเพียรอยู่ในป่า เพ่ือความเป็นส่วนหนึ่งของพรหม 
(เสถียร พันธรังสี, 2549) แนวคิดพระผู้สร้างจึงถูกฝังรากความเชื่อมายาวนาน ยากที่จะถอนได้ 
แม้ภายหลังพระพุทธเจ้าทรงประกาศหลักเหตุผลหักล้างแล้วก็ตาม แต่ความเชื่อเรื่องความมีอยู่
ยังมีอิทธิพลเหนือจิตใจสังคม เนื่องจากความเป็นอัตตาตัวตนเป็นสิ่งที่สังคมคุ้นเคยมานาน ง่าย
ต่อการเข้าใจ อีกทั้งยังรองรับความต้องการได้อย่างเป็นรูปธรรม เพียงแต่แนวคิดดังกล่าวถู ก
ลดทอนจนอ่อนกำลังลงในยุคของพระพุทธเจ้าดำรงพระชนชีพอยู่ อย่างไรก็ตาม ภายหลังพุทธ
ปรินิพพาน แนวคิดเรื่องความมีอยู่กลับถูกพัฒนาขึ้นในรูปแบบใหม่ที่เรียกว่า พุทธภาวะ โดย
เหตุผลสำคัญมาจากการแข่งขันเพ่ือช่วงชิงศาสนิกชนระหว่างพราหมณ์กับพุทธอย่างจริงจัง ดู
เหมือนว่า พราหมณ์ได้เปรียบพุทธอยู่มาก เนื่องจากภาวะอมตะเป็นคำสอนดั้งเดิมของ
พราหมณ์อยู่แล้ว เพ่ือพลิกสถานการณ์ให้ได้เปรียบทำให้นิกายต่าง ๆ ของพุทธศาสนาซึ่งเป็น
ฝ่ายหัวก้าวหน้า พัฒนาแนวคิดพระพุทธเจ้าขึ้นใหม่ จนกลายเป็นพุทธภาวะในที่สุด และมีความ
พิสดารในเรื่องอิทธิปาฏิหาริย์กว่าเดิม 



วารสารปัญญาปณิธาน 

Pañña Panithan Journal | 25 

3. อิทธิพลแนวคิดเชิงตรรกะ 
แนวคิดเชิงตรรกะเป็นอีกพัฒนาการทางคำสอนรูปแบบหนึ่ง ซึ่งนำไปสู่การมีของ

พุทธภาวะ โดยอิทธิพลของแนวคิดเชิงตรรกะ เป็นผลสืบเนื่องมาจากอิทธิพลการช่วงชิง
จำนวนศาสนิกชนของพราหมณ์กับพระพุทธศาสนา แต่แนวคิดพุทธภาวะกำเนิดเป็นรูปธรรม
ขึ้นมาก จากการสร้างสรรค์ของพุทธสาวกเป็นเหตุสำคัญ โดยจัดช่วงพัฒนาการ ดังนี้ 

1) ตรรกะเรื่องกายของพระพุทธเจ้า พัฒนามาจากแนวคิดอัจฉริยภาพของ
พระพุทธเจ้าซึ่งทรงคุณสมบัติสมบูรณ์ ได้แก่ อรหัง เป็นพระอรหันต์ สัมมาสัมพุทโธ ตรัสรู้เอง
โดยชอบ วิชชาจรณสัมปันโน ถึงพร้อมวิชชาและจรณะ สุคโต เสด็จไปดีแล้ว โลกวิทู รู้แจ้งโลก
และจักรวาล อนุตตโร ปุริสัททัมมสารถิ มีอุบายแนะนำสรรพสัตว์สมควรแก่อุปนิสัย สัตถา เทว
มนุสสานัง เป็นบรมครูของทวยเทพและมวลมนุษย์ พุทโธ รู้แจ้งสรรพสิ่งดุจมองเห็นด้วยดวงตา 
ภควา กำจัดอาสวะกิเลสได้หมดสิ้น แต่เมื่อพระพุทธเจ้าผู้สมบูรณ์แบบดังกล่าว ปรินิพพานย่อม
ไม่สอดคล้องกัน  

อีกอย่างหนึ่ง แนวคิดพุทธภาวะมองในแง่ของการบำเพ็ญบารมีตามที่ปรากฏ เป็น
เวลายาวนานมากกว่า 4 อสงไขยกับอีกแสนกัป จึงตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้าได้ แต่เมื่อทรงตรัสรู้
กลับใช้เวลาประกาศธรรมช่วยเหลือสัตว์โลกแค่ 45 ปี นับว่าเป็นเวลานิดหน่อย ไม่สอดคล้อง
กับเวลาที่ใช้บำเพ็ญบารมี  

จากประเด็นข้างต้นนั้น แนวคิดพุทธภาวะมีจุดเริ่มต้นมาจากการพัฒนากายของ
พระพุทธเจ้า จากกายเนื้อที่ตกอยู่ภายใต้กฎไตรลักษณ์ กลายเป็นกายอมตะ ซึ่งเรียกว่า 
ธรรมกายนั่นเอง  

2) ตรรกะเรื่องคำสอนของพระพุทธเจ้า ส่วนหนึ่งได้พัฒนาการมาจากธรรมกายที่
เป็นกายแท้จริงของพระพุทธเจ้า มาสู่ความเป็นอิสระมากกว่า คือเป็นสภาวะที่มีอยู่แล้วควบคู่
กับการมีโลกและจักรวาล อีกส่วนหนึ่งพัฒนาการมาจากคำสอนอันเป็นผลสูงสุดของการปฏิบัติ
ธรรมคือนิพพาน ซึ่งแรกเริ่มก่อนจะถูกพัฒนาเป็นพุทธภาวะ ได้ถูกตั้งให้เป็นประเด็นถกเถียงถึง
ภาวะที่มีอยู่เป็นอิสระ หรือเป็นภาวะที่ดับสูญ โดยทั้งสองภาวะนั้นถ้าอธิบายในลักษณะตรรกะ
ย่อมไม่เป็นผลดีต่อพระพุทธศาสนาแน่นอน เพราะแนวคิดดั้งเดิมมีความเห็นแย้งมาโดยตลอด 
ต่อมาจึงมีการอธิบายเป็นลักษณะกลางๆ ว่า นิพพานอยู่เหนือภาวะสุดโต่งทั้งสอง ไม่ใช่สิ่งที่มี
อยู่ และไม่ใช่สิ่งที่ไม่มี แต่เป็นภาวะที่ทุกข์ดับสนิทสิ้นเชิง และไม่ย้อนเกิดขึ้นอีก อย่างไรก็ตาม 



26 | ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2562)                     Vol.4 No.1 (January – June 2019) 

การอธิบายนิพพานไม่อาจมีข้อยุติลงได้ เนื่องจากการใช้ภาษาหรือเหตุผลอธิบายไม่เข้าถึงความ
จริงแท้ของนิพพานได้ นิพพานจึงอยู่เหนือวจนะภาษาท้ังปวง  

หลักคำสอนที่นักปราชญ์ ในนิกายต่าง ๆ ได้นำมาตีความเชิงปรัชญาจน
กลายเป็นพุทธภาวะขึ้นมา นอกจากสภาวะของนิพพานโดยตรงแล้ว ยังเชื่อมโยงไปถึงหลัก
อนัตตาในไตรสภาวะ อันประกอบด้วยองค์สากล 3 ประการ คือ อนิจจัง ทุกขัง และอนัตตา 
เนื่องจากการอธิบายสภาวะนิพพานกับหลักสากลยังมีความขัดแย้งกันในเนื้อหา และการใช้
หลักเหตุผลอยู่มาก ทำให้เบื้องหลังนิพพานอาจมีภาวะที่บริสุทธิ์ที่ไม่มีเกิดและปราศจากการดับ
สลายอยู่ซึ่งไม่ต่างอะไรกับพรหมมัน หรือพระเจ้าสูงสุด ถ้าหากยกนิพพานให้ดำรงอยู่เหนือ
อนัตตา แต่ถ้าอธิบายนิพพานให้อยู่ในภายใต้อนัตตา นิพพานในทัศนะของเถรวาทย่อมผิดพลาด
ในหลักการมาตั้งแต่ต้น เนื่องจากเถรวาทพยายามใช้เหตุผลควบคุมการอธิบายสภาวะนิพพาน
กับอนัตตา เพ่ือไม่ให้นิพพานกลายเป็นการดำรงอยู่อย่างเป็นอิสระและการขาดสูญโดยสิ้นเชิง     
ซึ่งต่างจากเถรวาทยุคแบ่งแยกนิกาย ได้แก่ สรวาสติวาทิน เสาตรานติวาทิน และนิกายฝ่าย
มหายานที่กล้าชี้ชัดข้างใดข้างหนึ่ง ได้แก่  

ฝ่ายที่เห็นว่านิพพานเป็นอนัตตาบริสุทธิ์ ได้แก่ สำนักสูญญตวาทิน ซึ่งมีความเห็น
ว่า นิพพานเป็นสภาวะสูญจากสภาวะแก่นสารที่เป็นอิสระ เพราะนิพพานกับอวิชชา หรื อ
สังสารวัฏมีเนื้อหาเดียวกัน ไม่แตกต่างกันโดยเป็นสูญญตา 

ฝ่ายที่เห็นว่านิพพานเป็นอัตตาที่บริสุทธิ์ ประกอบด้วยนิกายสาขาย่อยของเถรวาท
สองสำนัก ได้แก่ สรวาสติวาทิน เสาตรานติวาทิน และสำนักจิตตภูตตถตาวาทิน อัสสติวาทิน 
ซึ่งมีแนวคิดจิตสากลเป็นทุนเดิม  

จากข้อความที่อธิบายมาข้างต้น แสดงถึงอิทธิพลของแนวคิดดั้งเดิม สภาวการณ์
ของสังคม และแนวคิดเพ่ือจะอธิบายหลักธรรมสูงสุดให้เกิดรูปธรรมที่ชัดเจน ซึ่งทำให้พุทธ
ภาวะดำรงในฐานะสองประการ ได้แก่ ความมีอยู่ และความไม่มีอยู่  
 

สถานภาพของพุทธภาวะ 
 จากการศึกษาพุทธภาวะในเนื้อหาสาระด้านต่าง ๆ ภายใต้บริบทที่กำหนดขึ้น คือ 
ภูมิหลัง อิทธิพลคำสอนดั้งเดิม สังคมและพัฒนาการ รวมถึงทัศนะของพระพุทธศาสนานิกาย



วารสารปัญญาปณิธาน 

Pañña Panithan Journal | 27 

ต่าง ๆ ทั้งฝ่ายเห็นด้วยและฝ่ายที่ตรงข้าม ทำให้สามารถแสดงทัศนะวิเคราะห์สถานภาพของ
พุทธภาวะได้ ดังนี้ 
 1. พุทธภาวะตามสถานภาพความขัดแย้งและความลงตัวในหลักการ วิเคราะห์
ตามทัศนะของฝ่ายที่เห็นด้วยและฝ่ายคัดค้าน ในเบื้องต้นจะพบแต่ความไม่ลงตัวชนิดยอมหักไม่
ยอมงอเข้าหากัน ซึ่งต่างฝ่ายต่างยืนยันในหลักการของตนเอง ทั้งยังสร้างทฤษฎีเหตุผลขึ้นแสดง 
เพ่ือสยบอีกฝ่ายให้พ่ายแพ้ แต่เนื่องด้วยความเข้าใจพุทธภาวะอย่างถ่องแท้เป็นคุณสมบัติเฉพาะ
ตนของพระพุทธเจ้า อยู่เหนือเหตุผลทางตรรกะ จึงทำให้ทั้งสองฝ่ายไม่สามารถแสดงประจักษ์
เหตุผลได้แจ่มแจ้ง เป็นแต่เพียงสร้างเหตุผลเชิงตรรกะมาเปรียบเทียบยืนยันสถานภาพของพุทธ
ภาวะ ทำให้สถานการณ์ความขัดแย้งยังไม่อาจสลายได้โดยเด็ดขาด เนื่องจากแนวคิดพุทธภาวะ
ในทัศนะของฝ่ายที่คัดค้าน เป็นการรักษาคุณค่าความเป็นสัจธรรมไว้ ส่วนอีกฝ่ายเป็นการสร้าง
คุณค่าใหม่ขึ้นทดแทนคุณค่าเดิม ซึ่งฝ่ายรักษามองว่าเป็นการบิดเบือนข้อเท็จจริงอย่างรุนแรง 
นำพาสัจธรรมเข้าไปสู่ภาวะอมตะ ไม่ต่างอะไรกับหลักการของลัทธินอกศาสนายืนยัน ซึ่ง
พระพุทธเจ้าทรงคัดค้านมาโดยตลอด ยิ่งในยุคปรัชญารุ่งเรือง ความขัดแย้งยิ่งดำเนินถึง
จุดสูงสุด ซึ่งความขัดแย้งอาจประมวลได้ ดังนี้ 
 ความขัดแย้งของฝ่ายที่ยอมรับพุทธภาวะ เกิดจากเงื่อนไขต่อไปนี้  

1) พุทธภาวะเกิดจากความไม่พอใจในการปรินิพพานของพระพุทธเจ้า ทำให้
มีการสร้างภาวะที่สมบูรณ์ขึ้น  

2) ค่านิยมในคุณสมบัติของพระอรหันต์ถูกลดทอนลง เนื่องจากการประกาศ
มติ 5 ประการของพระมหาเทวะ ทำให้มีการสร้างพระโพธิสัตว์ในอุดมคติขึ้น  

3) การประกาศศาสนาภายใต้การรุกรานของศาสนาพราหมณ์ ทำให้เกิด
แนวคิดพระพุทธเจ้าในลักษณะอมตภาวะขึ้น เพ่ือช่วงชิงศาสนิก  

4) พ้ืนฐานจิตใจมนุษย์มีความโน้มเอียงไปในทางยึดมั่นเป็นธรรมดา บวกกับ
อิทธิพลของแนวคิดดั้งเดิมคือพรหมันกำลังรุ่งเรือง ทำให้แนวคิดอัตตาบริสุทธิ์ซึ่งมีสภาวะรูปธรรม
เข้าใจได้ง่าย เป็นภาวะรองรับชีวิตหลังการตายเกิดขึ้น  

5) สร้างรูปแบบการเข้าถึงพุทธภาวะใหม่ โดยสร้างเงื่อนไขที่ง่ายต่อการ
เข้าใจ และช่วยให้บรรลุพุทธภูมิได้เร็วขึ้น เป็นการไม่ปล่อยให้สรรพสัตว์เคว้งคว้างเดียวดายใน
สังสารวัฏ 



28 | ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2562)                     Vol.4 No.1 (January – June 2019) 

6) ช่วยเหลือสรรพสัตว์ที่ยังหลงผิดให้เข้าถึงความถูกต้อง ซึ่งเป็นปณิธานของ
พระพุทธเจ้าทุกพระองค์อย่างแท้จริง 

ความขัดแย้งของฝ่ายท่ีไม่ยอมรับพุทธภาวะ เกิดจากเงื่อนไขต่อไปนี้  
 1) แนวคิดพุทธภาวะขัดต่อหลักอนัตตา ปฏิจจสมุปบาท ปัจจยาการ ใน
ฐานะเป็นคำสอนหลักของพระพุทธศาสนา และบิดเบือนสัจธรรมอย่างรุนแรง 
 2) แนวคิดพุทธภาวะสอดคล้องกับคำสอนของศาสนาเทวนิยม ซึ่ ง
พระพุทธศาสนาคัดค้านมาโดยตลอด การสร้างแนวคิดดังกล่าว ถือเป็นการทำลายคุณค่าของคำ
สอนดั้งเดิมอย่างรุนแรง เปรียบเสมือนมหาโจรเมื่อบุกทำลายเมืองใดเมืองหนึ่งได้แล้ว ย่อมจะ
สร้างแนวคิดที่ตนเองเชื่อถือ และยึดมั่นให้ชาวเมืองได้หลงผิดตาม 
 3) แนวคิดพุทธภาวะปราศจากเหตุผลที่เป็นสัจธรรม จึงยากแก่การยอมรับ
ได้ แม้ว่าฝ่ายสร้างจะอ้างความจำเป็นก็ตาม เพราะพยายามปกปิดตัวตนที่แท้จริงของ
พระพุทธเจ้าไว้หลังฉาก เปรียบเสมือเปลี่ยนฉลากยาใหม่เพ่ือปกปิดฉลากเดิม 
 4) แนวคิดพุทธภาวะ คือแนวทางที่คณาจารย์พยายามสร้างเพ่ือตัดเส้นทาง
สังสารวัฏซึ่งยาวไกลให้สั้นเข้า เหมือนตัดเส้นทางลัด แต่ถึงกระนั้น กลับได้สร้างเงื่อนไขให้
เส้นทางบรรลุธรรมยิ่งยาวไกลออกไปอีก เนื่องจากการไม่ยอมรับพระพุทธเจ้าองค์จริง เป็นการ
ทรยศต่อสัจธรรมอย่างแท้จริง จึงทำให้ตกเป็นฝ่ายนิยตมิจฉาทิฏฐิ เพราะการกราบไหว้ทักขิ
เณยยบุคคลผิดประเภท เปรียบเหมือนการกราบไหว้สิ่งศักดิ์สิทธิ์ หรือเทพเจ้าในลัทธินอก
ศาสนา 
 5) แนวคิดพุทธภาวะเป็นการแสดงสิ่งที่ผิดให้ถูกต้อง เปรียบเสมือนการชี้
ดวงอาทิตย์ว่าเป็นดวงจันทร์ ชี้ดวงจันทร์ว่าเป็นดวงอาทิตย์ แล้วอธิบายเหตุผลว่า เพ่ือให้คนโง่
ได้รู้จักดวงอาทิตย์และดวงจันทร์อย่างแท้จริง 

6) คณาจารย์ของนิกายเป็นพราหมณ์ดั้งเดิม ย่อมมีแนวคิดอัตตาบริสุทธิ์เป็น
ทุนเดิมอยู่แล้ว เมื่อตีความหลักคำสอนเชิงปรัชญา ย่อมเอนเอียงเข้าฝ่ายสัสสตทิฏฐิได้ง่าย และ
เป็นธรรมดาที่ตนเองจะตำหนิตนเองได้ยากในเพราะความเห็นผิดนี้ มิฉะนั้นคงจะมีคนฉลาดล้น
โลก ซึ่งเขาเหล่านั้นคงจะบรรลุสัพพัญญูเสียทั้งหมด 

7) ถ้าหากพุทธภาวะเป็นความจริงโดยสมบูรณ์ พระพุทธเจ้าคงประกาศ
เปิดเผยแนวทางนี้ด้วยพระองค์เองเสียตั้งแต่แรกแสดงธรรม คงไม่ปกปิดไว้เพ่ือกลุ่มคนที่อ้างตน



วารสารปัญญาปณิธาน 

Pañña Panithan Journal | 29 

ว่าเป็นผู้มีปัญญาประเสริฐ ซึ่งได้เปิดเผยตนเองภายหลังพุทธปรินิพพานเกือบ 300 ปี เนื่องจาก
ภาวะเปิดเผยสัจธรรมเป็นหน้าที่ของพระพุทธเจ้าโดยตรง ซึ่งพระองค์คงไม่กระทำแบบลับ ๆ 
เพ่ือให้เกิดความแตกแยกทางความคิดในภายหลัง 

เมื่อความขัดแย้งดังกล่าว ยังคงดำเนินมาจนถึงยุคที่พระพุทธศาสนาถูกรุกราน
จากมุสลิม ราวพุทธศตวรรษที่ 17 (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2540)ความขัดแย้งจึงค่อย ๆ 
ลดทอนลง เหตุผลสำคัญเนื่องมาจากภาวะสงครามทำให้คณาจารย์นิกายต่าง ๆ หลบหนียังที่
ปลอดภัย ถือเป็นส่วนสำคัญที่ทำให้แนวคิดทางปรัชญาสายต่าง ๆ เจริญรุ่งเรืองไปยังประเทศ
ใกล้เคียง จนสามารถใช้เป็นฐานที่มั่นแห่งใหม่ได้ และเมื่อสืบผ่านมายังยุคปัจจุบัน ถึงแม้แนวคิด
ทั้งสองฝ่ายอาจยังมีทิศทางขัดแย้งกันอยู่ แต่ท่าทีได้เปลี่ยนไปมาก เห็นจากทั้งสองฝ่ายพยายาม
แสวงหาจุดร่วมกัน และไม่พยายามแสดงเหตุผล สร้างเงื่อนไขให้อีกฝ่ายหนักใจ กลายเป็นความ
ลงตัวเชื่อมประสานรอยร้าวในอดีต โดยจุดลงตัวของทั้งสองฝ่ายสามารถประมวลได้ ดังนี้ 

ความลงตัวในสถานภาพของพุทธภาวะ เกิดจากการแสวงหาจุดร่วมต่อไปนี้ 
 1) การเปิดใจกว้างรับแนวคิดพุทธภาวะจากอีกฝ่าย เพ่ือยอมรับการอธิบาย
ความตามเหตุปัจจัยจำเป็นบางประการ 

2) การอธิบายความพุทธภาวะเพ่ือกลับย้อนคืนสู่จุดเดิม เช่น อธิบายว่า 
พุทธภาวะ คือกุสโลบายนำสรรพสัตว์ที่ยังเขลาให้ล่วงผ่านความเห็นผิด เพราะเมื่อถึงจุดหมาย
พวกเขาย่อมจะประจักษ์แก่ใจตนเองว่า พระพุทธเจ้าเป็นอย่างไร 

3) การสร้างจุดเชื่อมประสานรอยร้าวทางแนวคิดพุทธภาวะ เพ่ือลบรอย
แตกร้าวในอดีต โดยมุ่งประโยชน์ทางสังคมเป็นสำคัญ มากกว่าที่จะถกเถียงแนวทางพุทธภาวะ
ที่ เป็นสัจธรรมอย่างจริงจัง เช่น การอธิบายพุทธภาวะว่า เป็นเสมือนปีกนก อินทรีย์ที่
ประคับประคองกันไปสู่ท้องฟ้า เพ่ือข้ามมหาสมุทรอวิชชาร่วมกัน หรือเปรียบเสมือนสายน้ำ
หลายสายที่ไหลบรรจบกันตรงดินแดนพระนิพพาน 

4) การยอมรับพุทธภาวะอย่างเข้าใจ โดยไม่คำนึงถึงเหตุผลประกอบการ
อธิบายมากนัก 

5) การยอมรับว่า สถานภาพของพุทธภาวะ คือ คุณสมบัติของพระพุทธเจ้า
องค์เดียวกัน 



30 | ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2562)                     Vol.4 No.1 (January – June 2019) 

2. พุทธภาวะในสถานภาพความจริงที่ทนต่อการพิสูจน์ เป็นเนื้อหาที่ปรากฏใน
อุดมคติของฝ่ายมหายานและนิกายสาขา ว่าเป็นภาวะที่มีอยู่ในตัวของสรรพสัตว์ ซึ่งจะปรากฏ
เปิดเผยก็ต่อเมื่อสรรพสัตว์มีปัญญาพอเพียงที่จะหยั่งรู้ภาวะภายในตนได้ ดังนั้น การตีความเพ่ือ
ยืนยันสถานภาพของพุทธภาวะว่า มีอยู่จริงหรือไม่นั้น จำเป็นต้องสร้างเหตุผลประกอบเข้าข้าง 
แล้วพิจารณาความเป็นไปได้ในกรอบที่กว้างขวางขึ้น คือ 

1) การจำกัดความหมายของพุทธภาวะให้มีความพิสดารน้อยลง จะช่วยให้
พุทธภาวะมีอยู่จริง เช่น พุทธภาวะไม่ใช่อาตมันหรืออัตตา แต่เป็นเหตุปัจจัยที่ถูกสั่งสมมากับ
มนุษย์รอการค้นพบ เพ่ือเป็นผู้รู้แจ้งสัจธรรมตามกำลัง เช่น เป็นพระพุทธเจ้า พระปัจเจกพุทธ
เจ้า พระสาวกพุทธเจ้า หรือเป็นพระอนุพุทธเจ้า  

2) สรรพสัตว์มีพุทธภาวะในตัว เพียงแต่ถูกอวิชชาครอบงำจึงไม่สามารถรู้
แจ้งตามความเป็นจริงได้ ถ้ามองในแนวคิดของมหายาน การที่สรรพสัตว์จะค้นพบสัจธรรมได้ 
จะต้องไม่ผูกมัดด้วยเงื่อนไขของกาลเวลา คือ บางคนอาจเข้าถึงความเป็นจริงได้ไว  ขณะที่บาง
คนอาจใช้เวลาเป็นล้าน ๆ กัป หรือล้าน ๆ อสงไขยกัป เมื่อเป็นเช่นนี้ คำว่า พุทธภาวะย่อมมีอยู่
จริงในตัวสรรพสัตว์ แม้แต่ในนิยตมิจฉาทิฏฐิบุคคลก็ตาม โดยไม่ใช้เวลาเป็นเครื่องจำกัดการ
เข้าถึงพุทธภาวะของแต่ละบุคคล 

3) การตีความกฎธรรมชาติตามหลักปรัชญาในชื่อต่าง ๆ ย่อมสร้างรูปแบบ
ของพุทธภาวะให้มีจริงขึ้นได้โดยความหมายของศัพท์ เช่น พุทธภาวะ หมายถึง การรู้แจ้งสรรพ
สิ่งตามสภาพที่เป็นจริง ตถาคตครรภ์ หมายถึง การกำเนิดของสรรพสิ่งเป็นกฎของธรรมชาติ ซึ่ง
ไม่มีใครเปลี่ยนแปลงได้ แต่สามารถยอมรับกฎนั้นโดยความเป็นกลาง ตถตา หมายถึงกฎที่มีอยู่
ตามธรรมชาติซึ่งมนุษย์ต้องทำใจเป็นกลางกับกฎนั้น เพ่ือความไม่ยึดมั่นถือมั่น เพราะกฎนั้นจะ
มีอยู่จริงตามวิถีของมัน โพธิจิต หมายถึง จิตของพุทธะ หรือจิตที่มุ่งหน้าต่อการรู้แจ้งเห็นจริงสัจ
ธรรม ซึ่งจะปรากฏก็ต่อเมื่อมีเหตุปัจจัยแห่งการตรัสรู้พร้อมมูล (บารมีเต็มเปี่ยม) เอกภาวะ 
หมายถึง ภาวะของความเป็นหนึ่งซึ่งจะปรากฏก็ต่อเมื่อสรรพสัตว์สามารถละอุปาทานในเบญจ
ขันธ์ ภพ ชาติ เป็นต้นได้ เอกสัตยธรรมธาตุ หมายถึง ความรู้แจ้งจริงหนึ่งเดียว ได้แก่ การรู้สัจ
ธรรมสูงสุด เช่น รู้ว่าธรรมทั้งปวงทั้งที่เป็นสังขตะและอสังขตล้วนเป็นอนัตตา หรือพระนิพพาน
เป็นที่สุดของทุกข์ทั้งปวง เป็นต้น สัตยามัน หมายถึง สิ่งที่มีอยู่จริง หรือสัจจะที่เป็นความจริง 
เช่น ความจริงของสังขตธรรมเป็นไปตามกฎของไตรลักษณ์ หรือนิพพานเป็นที่สุดของความดับ



วารสารปัญญาปณิธาน 

Pañña Panithan Journal | 31 

ทุกข์จริง เป็นต้น สัตยจิตต หมายถึง จิตที่เป็นจริงตามธรรมชาติของตนเอง หรือจิตเป็น
จุดเริ่มต้นและที่สุดของการรู้แจ้งขึ้นอยู่กับเหตุปัจจัยประกอบร่วมเป็นต้น จิตเดิมแท้ หมายถึง 
ความเป็นจริงของสภาวธรรมภายใต้กฎของสูญญตา คือ ว่างเปล่าจากแก่นสารที่เป็นสาระอยู่
ด้วยตนเอง เหมือนเช่น อาตมันหรืออัตตา ในที่นี้คือ เดิมแท้สิ่งทั้ งหลายเป็นอนัตตา ก็จะยังคง
เป็นอนัตตาอีกต่อไป จิตว่าง หมายถึง ความเห็นถูกต้อง เข้าถึงความหมดอวิชชา ตัณหา และ
อุปาทาน การถืออย่างผิด ๆ  และธรรมกาย หมายถึง กอง หรือสภาวะที่ดำรงอยู่ตามความเป็น
จริง ตามธรรมชาติที่แท้จริง หรือตามเหตุปัจจัยแห่งการดำรงอยู่ เป็นต้น  

ดังนั้น การตีความในลักษณะของศัพท์เพ่ือแสวงหาคำตอบภายใต้กรอบสัจธรรม 
โดยพยายามวางใจให้เป็นกลาง ย่อมจะทำให้พุทธภาวะดำรงอยู่ได้โดยฐานะท่ีเป็นจริง 

 

สรุป 
 การดำรงอยู่ของพุทธภาวะ ซึ่งเป็นหลักการสูงสุดคนละด้านของพระพุทธศาสนา 
ภายใต้สถานการณ์ผันแปรของอิทธิพลแนวคิดพรหมมันดั้งเดิม ค่านิยมสังคมร่วมสมัย และการ
ตีความคำสอนสูงสุดเชิงปรัชญา เป็นภาวะที่ก่อกำเนิดจากความขัดแย้งในเบื้องต้น แล้วมี
พัฒนาการอย่างเป็นรูปธรรมขึ้นมาตามลำดับ มีการปรับโฉมหน้าให้เข้ากับความต้องการของ
สังคม ภายใต้อุดมคติที่สมบูรณ์ คือ พระพุทธเจ้าเป็นธรรมกาย ไม่มีที่สุด ไม่มีประมาณ เป็นต้น
กำเนิด และเป็นผู้ให้กำเนิดสรรพสิ่ง ต่อมาเมื่อลัทธิทางพระพุทธศาสนาแบ่งแยกนิกายเพ่ิมมาก
ขึ้น แนวคิดพุทธภาวะก็แบ่งสถานภาพออกไปด้วย จากเดิมเป็นอัตตาบริสุทธิ์ คือ ธรรมกาย 
ตถาคตครรภ์ กลายเป็นสภาวธรรมสูงสุด คือ จิตหนึ่ง จิตว่าง หรือตถตา และจิตสูงสุด จิตสากล 
คือ จิตอมตะ ซึ่งมูลการณ์ของสรรพสิ่ง เป็นต้น โดยภาวะเช่นนี้ เป็นปรากฏการณ์ของอจินไตย
เท่านั้น เนื่องจากเป็นประจักษ์นิยม ซึ่งฝ่ายชอบก็ถือว่าดี ส่วนฝ่ายไม่ชอบก็เห็นว่าผิดอย่างเดียว 
แต่เมื่อพุทธภาวะดำเนินมาถึงจุด ๆ หนึ่ง ที่สังคมต้องการความรู้เชิงเหตุผลมากขึ้น ทำให้
แนวคิดพุทธภาวะลดทอนคุณค่าลงมาอยู่ในระดับความพ้นทุกข์ของแต่ละบุคคล ซึ่งซ่อนเร้น
ภาวะบริสุทธิ์อยู่ภายในตน รอคอยเพียงกาลเวลาที่จะเผยโฉมเท่านั้น 
 บทความนี้ ทำให้เห็นประเด็นแนวคิดที่ทำให้เกิดความขัดแย้งระหว่างเถร
วาทกับมหายาน จนนำไปสู่ข้อพิพากษ์เชิงปรัชญาอย่างรุนแรง จนล่วงเข้าสู่สังคมยุคปัจจุบัน ทั้ง



32 | ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2562)                     Vol.4 No.1 (January – June 2019) 

สองนิกายได้หันมาจับมือกัน ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา มีการจัดกิจกรรมทาง
พระพุทธศาสนาร่วมกัน และยอมรับความแตกต่างของกันและกันมากข้ึน 

 

เอกสารอ้างอิง 
เสถียร โพธินันทะ. (2548). ปรัชญามหายาน. (พิมพ์ครั้งที่ 5). กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาม

กุฏราชวิชวิทยาลัย. 
เสถียร พันธรังสี. (2549). ศาสนาเปรียบเทียบ. (พิมพ์ครั้งที่ 10). กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์

สุขภาพใจ. 
ประยงค์ แสงบุราณ . (2548). พระพุทธศาสนามหายาน . กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์โอ

เดียนสโตร์. 
พระธรรมโกศาจารย์ (พุทธทาสภิกขุ). (ม.ป.ท.). คำสอนฮวงโป. กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา. 
พระธรรมโกศาจารย์ (พุทธทาสภิกขุ). (ม.ป.ท.). สูตรเว่ยหลาง. กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา. 
พระธรรมปิฎก  (ป .อ . ปยุตฺ โต ). (2540). พระพุทธศาสนาในอาเซีย . กรุงเทพมหานคร : 

ธรรมสภา. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2546). พุทธธรรม. (พิมพ์ครั้งที่ 11). กรุงเทพมหานคร: โรง

พิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระมหาสมจินต์ สมาปญฺโญ. (2547). อารยธรรมพระพุทธศาสนาในทิเบต. กรุงเทพมหานคร: 

สำนักพิมพ์สุขภาพใจ. 
พระราชธรรมนิเทศ (ระแบบ ฐิตญาโณ). (2542). ประวัติศาสตร์พระพุทธศาสนา. (พิมพ์ครั้งที่ 

4). กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหามกุฎราชวิชวิทยาลัย. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย ฉบับมหาจุฬา

ลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
ละอองดาว นนทะสร. (2561). แนวคิดเรื่อง “ตถาคตครรภ์ ในคัมภีร์รัตนโคตรวิภาค”. วารสาร

ภาษา ศาสนา และวัฒนธรรม, 7 (2), 305-326. 
สุมาลี มหณรงค์ชัย. (2546). พุทธศาสนามหายาน. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ศยาม. 
 

 


