
ความสัมพันธ์ระหว่างการกล่อมเกลาทางการเมือง 
กับวัฒนธรรมทางการเมือง* 

RELATIONSHIPS BETWEEN POLITICAL SOCIALIZATION  
AND POLITICAL CULTURE 

 
พระศิลาศักดิ์ สุเมโธ (บุญทอง) 
Phra Silasak SUmato (Buntong) 

มหาวิทยาลัยมหามกุฎราชวิทยาลัย วิทยาเขตร้อยเอ็ด 
Mahamakut Buddhist University, Roi-et Campus, Thailand. 

บุญฤทธิ์ เพ็ชรวิศิษฐ ์
Bunyarit Petwisit 

มหาวิทยาลัยขอนแกน่ วิทยาเขตหนองคาย 
Khon Kaen University, Nongkhai Campus, Thailand. 

E-mail: phrasilasak@gmail.com 

 

บทคัดย่อ 
บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ืออธิบายความสัมพันธ์ระหว่างการกล่อมเกลาทาง

การเมืองกับวัฒนธรรมทางการเมือง จากการศึกษาพบว่าการกล่อมเกลาทางการเมืองและ
วัฒนธรรมทางการเมืองมีอิทธิพลต่อพฤติกรรมของบุคคลที่แสดงออกต่อการเมือง ซึ่งนำไปสู่
การสร้างบุคลิกภาพทั้งทางตรงและทางอ้อม การกล่อมเกลาทางสังคมเป็นกระบวนการทาง
สังคมที่ทำให้บุคคลมีบุคลิกภาพตามแนวทางท่ีสังคมต้องการ โดยมีตัวแทนของสังคมที่ทำหน้าที่
ในการกล่อมเกลา อาทิ ครอบครัว กลุ่มเพ่ือน สถานศึกษา ศาสนา เป็นต้น เพ่ือให้บุคคลทราบ
ถึงคุณธรรม อุดมคติ บรรทัดฐาน และขนบธรรมเนียมประเพณีที่ใช้อยู่ในสังคม ส่วนวัฒนธรรม
ทางการเมืองเป็นความสัมพันธ์ระหว่างสมาชิกของสังคมการเมืองกับสังคมการเมืองในเชิง
จิตวิทยา ที่สังคมต้องการปลูกฝังให้เป็นอุดมการณ์ของสมาชิกในสังคมตามบริบทของแต่ละ
สังคมการเมือง 
คำสำคัญ: ความสัมพันธ์, การกล่อมเกลาทางการเมือง, วัฒนธรรมทางการเมือง 

 
* Received 3 March 2019; Revised 10 April 2019; Accepted 15 May 2019 



34 | ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2562)                      Vol.4 No.1 (January –June 2019) 

Abstract 
This article is intended to explain the relationship between political 

socialization and political culture. The study was found that political 
socialization and political culture influenced the behavior of the people 
expressed around politics, which leads to the creation of both direct and 
indirect personality. Socialization is a social process that makes a person's 
personality the way society wants by having social agents such as; families, 
groups of friends, institutional education, religious, etc., to allow people 
knowing the virtues, ideals, norms, and traditions used in their society. 
According to political culture is the relationship between members of political 
society and political society in psychology which society wants to instill into 
attitude for members in society according to the context of each political 
society. 
Keywords: Relationship, Political Socialization, Political Culture 

 

บทนำ  
การกล่อมเกลาทางการเมืองเป็นยุทธวิธีที่สังคมส่งผ่านความโน้มเอียงทางการเมือง

ในรูปแบบต่าง ๆ อันได้แก่ ความรู้ ทัศนคติ ความเชื่อ และค่านิยมจากคนรุ่นหนึ่งไปยังคนรุ่น
ถัดไป โดยที่หากมิได้มีกระบวนการเช่นนี้แล้ว สมาชิกใหม่ของระบบการเมืองโดยส่วนใหญ่ที่
เป็นเด็กหรือเยาวชน ก็จะต้องค้นหาแบบแผนของความโน้มเอียงทางการเมืองใหม่อยู่
ตลอดเวลา ด้วยความสำคัญเช่นนี้ การกล่อมเกลาทางการเมืองจึงช่วยให้ระบบการเมืองแต่ละ
ระบบสามารถดำรงอยู่ต่อไปได้  (Easton, David and Dennis, Jack, 1969) เพราะเป็น
กระบวนการที่บุคคลสร้างความคิดเห็นของตนเองเกี่ยวกับการเมือง ซึ่งดำเนินการสืบทอดโดย
ผ่านทางหน่วยตัวแทนต่าง ๆ ในสังคม ที่จะทำให้แต่ละคนได้เรียนรู้ถึงรูปแบบของความสัมพันธ์
ระหว่างตนเองกับการเมืองที่เหมาะสมได้ (Langton, Kenneth P., 1969) ฉะนั้น จึงกล่าวได้
ว่า การกล่อมเกลาทางการเมืองเป็นกระบวนการที่นำมาซึ่งวัฒนธรรมทางการเมือง (Political 
Culture) ของประชาชนนั่นเอง (Almond, Gabriel A. and G. Bringham Powell, 1966) 



วารสารปัญญาปณิธาน 

Pañña Panithan Journal | 35 

นอกจากนี้ การกล่อมเกลาทางการเมืองยังอาจมีบทบาทช่วยสร้างวัฒนธรรมทาง
การเมืองในรูปแบบใหม่ข้ึนมาเองก็ได้เช่นเดียวกัน เมื่อบริบทของสังคมการเมืองได้เปลี่ยนแปลง
ไป ดังนั้น อาจกล่าวได้ว่า การกล่อมเกลาทางการเมืองมีหน้าที่สำคัญที่สอดประสานกับ
วัฒนธรรมทางการเมือง และยังช่วยส่งเสริมวัฒนธรรมทางการเมืองในระดับหนึ่ง อันหมายถึง
การสร้าง การเปลี่ยนแปลง การแก้ไข และการธำรงรักษาไว้ซึ่งวัฒนธรรมทางการเมืองของชาติ
ต่อไป 

 
กระบวนการกล่อมเกลาทางการเมือง 
 ความ ห มายของ “ก ระบ วน การกล่ อม เกล าท างก าร เมื อ ง”  (Political 
Socialization) ได้มีนักวิชาการหลายท่านให้ความหมายและแสดงแนวคิดไว้ดังนี้ 
 สมบัติ  ธํารงธัญวงศ์ ได้สรุปว่า กระบวนการกล่อมเกลาทางการเมืองเป็น
กระบวนการเรียนรู้ ถ่ายทอด สืบต่อ แนวคิด การกระทํา พฤติกรรมทางการเมืองของมนุษย์ที่
ส่งไปยังสมาชิกท่ีอยู่ในสังคมเพ่ือให้เกิดการรักษา เรียนรู้ และปฏิบัติอย่างต่อเนื่อง (สมบัติ ธํารง
ธัญวงศ,์ 2549) 
 บรรจง กลิ่นสงวน ให้ความเห็นว่า การกล่อมเกลาทางการเมือง หมายถึง 
กระบวนการถ่ายทอด ความรู้  ทัศนคติ  บุคลิกภาพ บรรทัดฐาน และค่านิยมต่าง ๆ                
ทางการเมืองจากบุคคลหนึ่งไปสู่อีกบุคคลหนึ่ง ที่มีฐานะเป็นผู้รับการถ่ายทอด โดยมีผลให้ผู้รับ
การถ่ายทอดมีความโน้มเอียงความรู้ ทัศนคติ บุคลิกภาพ บรรทัดฐาน และค่านิยมต่าง ๆ      
ทางการเมืองไปในทิศทางเดียวกับผู้ถ่ายทอด (บรรจง กลิ่นสงวน, 2547) 
 อีสตัน และ เดนนิส กล่าวว่า การกล่อมเกลาทางการเมือง หมายถึง กระบวนการที่
ช่วยให้มีการถ่ายทอดวัฒนธรรมทางการเมือง หรือความโน้มเอียงทางการเมือง ซึ่งได้แก่ ความรู้ 
ทัศนคติ บรรทัดฐาน และค่านิยมทางการเมืองของคนรุ่นหนึ่งไปยังคนอีกรุ่นหนึ่งในสังคม เพ่ือ
ช่วยให้ระบบการเมืองแต่ละระบบปรับตัวจนสามารถดำรงอยู่ต่อไปได้  (Easton, David and 
Dennis, Jack, 1969) 
 

รูปแบบและขั้นตอนของกระบวนการกล่อมเกลาทางการเมือง (Political Socialization) 
 พฤทธิสาณ ชุมพล กล่าวถึงการกล่อมเกลาทางการเมืองว่ามีผลต่อพฤติกรรมทาง
การเมืองตามบทบาทในการกล่อมเกลาทางการเมือง คือ 



36 | ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2562)                      Vol.4 No.1 (January –June 2019) 

 1. กลุ่มที่ตั้งขึ้นด้วยวัตถุประสงค์ทางการเมืองโดยเฉพาะ เช่น พรรคการเมือง 
ซ่ึงต้ังข้ึนเพ่ือปลกูฝังค่านิยมทางการเมือง เพ่ือระดมกำลงัและผลักดันนโยบายสู่การนำไปปฏิบัติ 
 2. กลุ่มที่ตั้งขึ้นเพื่อวัตถุประสงค์มิใช่ทางการเมือง แต่ใช้ศึกษาทางการเมือง เช่น 
กลุ่มศาสนา อาสาสมัคร มูลนิธิ 
 3. กลุ่มที่ไม่ได้ตั้งขึ้นด้วยวัตถุประสงค์ทางการเมือง และไม่ทำการอบรมกล่อม
เกลาทางการเมืองอย่างเป็นทางการ หากแต่บางครั้งทำโดยไม่รู้ตัว เช่น สมาคมกีฬา 
 4. ประสบการณ์ทางการเมือง การได้สัมผัสกับการเมืองโดยตรง ย่อมมีผลต่อ
การสร้างทัศนคติและค่านิยมทางการเมือง เป็นโอกาสที่บุคคลจะได้ทดสอบบทเรียนที่ได้เรียนรู้
มาผ่านตัวแทนต่าง ๆ มาพิสูจน์กับข้อเท็จจริงที่เกิดข้ึน 
 5. สื่อมวลชน (Mass media) ได้ เข้ามามีบทบาทในการกล่อมเกลาทาง
การเมืองมากข้ึน อาทิ หนังสือพิมพ์ วิทยุ โทรทัศน์ ล้วนเป็นตัวการที่ทำให้การสื่อสารที่เกี่ยวกับ
ปรากฏการณ์ทางการเมือง จากรัฐบาลถึงประชาชน หรือจากคนกลุ่มหนึ่งถึงอีกกลุ่มหนึ่ง ดังนั้น 
วัฒนธรรมทางการเมืองของบุคคลแต่ละคนในสังคม สามารถถ่ายทอดไปสู่อีกรุ่นหนึ่งได้โดยผ่าน
กระบวนการที่เรียกว่า การกล่อมเกลาทางการเมือง (Political Socialization) กระบวนการ
ชนิดนี้ถือว่าได้เป็นตัวกลางที่เชื่อมโยงวัฒนธรรมกับมนุษย์เข้าด้วยกัน กล่าวคือ การกล่อมเกลา
ทางการเมืองเป็นตัวที่ดึงเอาวัฒนธรรมเข้าไปมีส่วนหรือมีอิทธิพลต่อพฤติกรรมของมนุษย์อย่าง
มากมาย (Political Ideology) (พฤทธิสาณ ชุมพล, 2547) 
 สิทธิพันธ์ พุทธหุน ให้ทัศนะว่า สถาบันกล่อมเกลาทางสังคมและการเมือง หรือ
ตัวแทน (Agents) ที่ทำหน้าที่เป็นตัวกลางในกระบวนการขัดเกลาทางการเมือง มีดังต่อไปนี้ 

1. สถาบันครอบครัว การขัดเกลาขั้นปฐมภูมิจะเกิดขึ้นในครอบครัวเครือญาติ 
ในขั้นนี้เด็กหรือเยาวชนจะเริ่มเรียนรู้ถูกผิดตามความหมายของวัฒนธรรมนั้น รวมทั้งเรียนรู้
วัฒนธรรมบางประการ อันเป็นแบบแผนในการแสดงบทบาทท่ีเหมาะสมสำหรับวัยและเพศของ
ตน การกล่อมเกลาการเมืองที่แจ้งชัดเกิดขึ้นน้อยมาก แต่แนวการวิเคราะห์ทางจิตวิทยาจะเน้น
ว่าครอบครัวมีความสำคัญมาก เพราะหลายสิ่งหลายอย่างที่บุคคลได้เรียนจากครอบครัว  จะ
ได้รับการถ่ายทอดสู่บทบาททางการเมืองต่อไปด้วย การเรียนรู้ทางปฐมภูมิเป็นการเรียนรู้ที่
สนิทสนมที่ฝั่งรากลึกมากกว่าการเรียนรู้จากทุติยภูมิ ซึ่งเป็นกลุ่มบุคคลที่มีความสัมพันธ์เฉพาะ
บทบาท ขาดความต่อเนื่อง 



วารสารปัญญาปณิธาน 

Pañña Panithan Journal | 37 

2. กลุ่มเพ่ือน เป็นกลุ่มที่มีฐานะเท่าเทียมกันและมีความสัมพันธ์ที่แนบแน่นต่อ
กัน เป็นตัวแทนการกล่อมเกลาทางสังคมชั้นปฐมภูมิที่มีความสัมพันธ์ตั้งแต่วัยรุ่นขึ้นไป และมี
อิทธิพลด้านการเมืองตลอดชีวิต กลุ่มเพ่ือนจะให้บทเรียนทางการเมืองขั้นต้นแก่บุคคล อีกท้ังยัง
สามารถหล่อหลอมให้เขามีความรู้สึกว่าเป็นคนจำพวกใด ชาติพันธุ์ใด นับถือศาสนาใด เป็นต้น 

3. สถาบันการศึกษาหรือโรงเรียน เป็นตัวแทนในการกล่อมเกลาที่เป็นทางการ 
เป็นการกล่อมเกลาที่อยู่กึ่งกลางระหว่างปฐมภูมิกับทุติยภูมิ สถาบันการศึกษาทำหน้าที่กล่อมเกลา
ทางการเมือง 3 ทาง คือ 

3.1 โดยจำลองรูปแบบสังคมการเมือง 
3.2 ในทางตรง โดยการสั่งสอนจากครูบาอาจารย์ และบทเรียนต่าง ๆ 
3.3 ในทางอ้อม เช่น การเคารพกฎเกณฑ์ต่าง ๆ เป็นต้น 

4. สถาบันสื่อมวลชน ในสังคมสมัยใหม่สื่อมวลชนได้เข้ามามีบทบาทในการ
กล่อมเกลาทางการเมืองมากขึ้น หนังสือพิมพ์ วิทยุ โทรทัศน์ เป็นตัวการทำให้การสื่อสาร
เกี่ยวกับเหตุการณ์หรือปรากฏการณ์ทางการเมืองจากรัฐบาลถึงประชาชน หรือจากกลุ่มคน
หนึ่งสู่อีกคนหนึ่ง หรือแม้แต่มุมหนึ่งของโลกถึงอีกมุมหนึ่งเป็นได้อย่างง่ายดายมากขึ้น 

5. สถาบันทางการเมือง เช่น รัฐบาล รัฐสภา พรรคการเมืองถือเป็นตัวแทนใน
การกล่อมเกลาทางการเมืองที่เป็นทางการและมีลักษณะทุติยภูมิ  มีส่วนเกี่ยวข้องในการทำ
หน้าที่กล่อมเกลาทางการเมืองแก่ประชาชนพลเมืองโดยตรง และมุ่งเน้นให้ประชาชนมีส่วนร่วม
ทางการเมืองจากคนรุ่นหนึ่งไปสู่คนอีกรุ่นหนึ่งได้โดยผ่านกระบวนการที่เรียกว่า “การกล่อม
เกลาทางการเมือง” (Political Socialization) กระบวนการนี้ถือว่าเป็นตัวกลางที่เชื่อมโยง
ระหว่างวัฒนธรรมของมนุษย์ด้วยกัน เป็นปัจจัยที่ดึงเอาวัฒนธรรมเข้าไปมีส่วนหรืออิทธิพลต่อ
พฤติกรรมของมนุษย์ (สิทธิพันธ์ พุทธหุน, 2544) 

ลิขิต ธีรเวคิน กล่าวถึงการสร้าง “วัฒนธรรมทางการเมือง” ว่า  ต้องอาศัย
กระบวนการดังนี้ 

1. ค่านิยมและปทัสถานทางสังคม โดยเฉพาะอย่างยิ่งศรัทธาของประชาชนต่อ
รูปแบบการปกครองแบบประชาธิปไตยต้องมั่นคง ประชาชนต้องเข้าใจข้อจำกัดและต้องอดทน
อดกลั้นต่อความล่าช้า ต้องมีการรอมชอม ยอมให้โอกาสและเวลาในการพัฒนา 



38 | ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2562)                      Vol.4 No.1 (January –June 2019) 

2 . ร ะบ บ ก ารอ บ รม สั่ ง ส อ น  ก ารก ล่ อ ม เก ล า เรี ย น รู้ ใน ค รอบ ค รั ว 
สถาบันการศึกษา และสังคมสื่อมวลชน ตลอดจนรายการบันเทิงและสารคดี  ต้องมีส่วน
สนับสนุนและส่งเสริมการพัฒนาวัฒนธรรมประชาธิปไตย 

3. การเปิดโอกาสให้ประชาชนมีประสบการณ์ด้วยการร่วมปฏิบัติ  เช่น           
การกระจายอำนาจให้อิสระท้องถิ่นให้ปกครองตนเอง การเปิดโอกาสให้ประชาชนมีส่วนร่วม
ทางการเมืองที่ระบุไว้ในรัฐธรรมนูญ เช่น สิทธิในการร่วมแสดงความคิดเห็น ตลอดจนรายการ
บันเทิงและสารคด ีต้องมีส่วนสนับสนุนและส่งเสริมการพัฒนาวัฒนธรรมประชาธิปไตย 

การพัฒนาวัฒนธรรมแบบประชาธิปไตยจะเกิดขึ้นได้ในสังคม ต้องมีการกล่อม
เกลาให้มีวัฒนธรรมทางการเมืองแบบประชาธิปไตย กระบวนการนี้เรียกว่า กระบวนการกล่อม
เกลาทางการเมือง (Political Socialization) ซึ่งมีกระบวนการ 3 ขั้นตอน 

3.1 แนวสัมผัสการเรียนรู้ (Cognitive Orientation) คือ ต้องรู้ว่าหลักการ
กระบวนการ รวมทั้งสิ่งที่ปรากฏเป็นวัตถุเกี่ยวโยงในทางการเมืองเป็นอย่างไร โดยเฉพาะอย่าง
ยิ่ ง “ตัวตนทางการเมืองของตนเอง” (Political Self) เช่น  หลักการปกครองที่ เป็ น
ประชาธิปไตยแตกต่างจากเผด็จการอย่างไร นี่คือการเรียนรู้ว่าระบบการเมืองมีลักษณะอย่างไร 
โดยเริ่มตั้งแต่การเรียนรู้ว่าสังคมหรือประเทศที่ตนอาศัยอยู่นั้นมีฐานะอย่างไร กล่าวคือ เป็นรัฐ
เอกราช เป็นเมืองขึ้น เป็นประเทศมหาอำนาจ หรือเป็นประเทศที่กำลังพัฒนา เป็นต้น 
นอกจากนั้น “ตัวตนทางการเมืองประชาธิปไตย” คือ ตนเป็นคนไทยหรือคนต่างชาติ  มีสิทธิ
หรือความจำกัดในสิทธิมากน้อยเพียงใด สรุปคือ ต้องรู้ว่าตนเป็นใครในทางการเมือง และทาง
วัตถุนั้น เช่น สัญลักษณ์ต่าง ๆ ตั้งแต่รูปร่างของประเทศทางภูมิศาสตร์ ธงชาติ บุคคลสำคัญ     
ซ่ึงล้วนเป็นแนวสัมผัสการเรียนรู้ในทางการเมืองทั้งสิ้น 

3.2 แนวสัมผัสความผูกพันทางอารมณ์ (Affective Orientations) ได้แก่ 
การถูกกล่อมเกลาสั่งสอนในครอบครัว โรงเรียน สถาบัน องค์การสังคมและในสังคมโดยรวม    
ให้รับหรือปฏิเสธในสิ่งที่ชอบหรือไม่ชอบ เช่น มีความรักชาติ ยกย่องเชิดชูชาติตน ไม่ชอบให้คน
ดูถูกประเทศ ดูหมิ่นวัฒนธรรมของตน มีความภาคภูมิใจในประวัติความเป็นมาของแผ่นดินตน 
หรือกล่าวนัยหนึ่ง มีความผูกพันต่อเอกลักษณ์ที่เป็นสมาชิกคนหนึ่งของสังคมการเมืองนั้น ๆ 
นอกจากนี้ ยังมีการสร้างความผูกพันทางอารมณ์ในแง่ของการมีสิทธิเสรีภาพ ไม่ชอบถูกกดขี่ 
รักความยุติธรรม ฯลฯ 



วารสารปัญญาปณิธาน 

Pañña Panithan Journal | 39 

3.3 แนวสัมผัสการประเมินและพฤติกรรมตน (Evaluative Orientation 
and Behavior) ถ้าบุคคลเรียนรู้และสร้างความผูกพันทางอารมณ์ที่จะปฏิเสธเผด็จการ เมื่อมี
ความพยายามที่จะยึดอำนาจโดยรัฐบาลเผด็จการ ก็จะประเมินและมีพฤติกรรมแสดง          
การต่อต้านเกิดขึ้น การกล่อมเกลาในส่วนนี้อาจเกิดจาการปลุกเร้าทางการเมือง เช่น การ
ต่อต้านเผด็จการทุกรูปแบบ หรือการพยายามสถาปนาสังคมคอมมิวนิสต์ขึ้นให้สมบูรณ์ หรือ
แล้วแต่ว่าบุคคลจะถูกกล่อมเกลาไปในทางใด (ลิขิต ธีรเวคิน, 2539) 

กระบวนการทั้งสามข้ันตอนดังกล่าว จะมีสถาบันสังคมเป็นผู้ทำหน้าที่เริ่มตั้งแต่
ในครอบครัวที่มีความเป็นประชาธิปไตย ให้โอกาสลูก ๆ แสดงความเห็น  ขณะเดียวกัน          
การกล่อมเกลาให้ข้อดีข้อเสียของระบบประชาธิปไตยรวมทั้งระบบเผด็จการ จนเกิดการผูกพัน
ทางอารมณ์ และผลสุดท้ายจะนำไปสู่การตัดสินใจของสมาชิกในครอบครัวนั้น ในทางการเมือง
นอกจากครอบครัวแล้ว โรงเรียน สถาบันศาสนา องค์กรในสังคม ก็มีส่วนทำหน้าที่ดังกล่าว
ทั้งสิ้น 
 กล่าวโดยสรุป การกล่อมเกลาเรียนรู้ทางการเมือง เป็นกระบวนการเรียนรู้ทางการ
เมืองรูปแบบหนึ่ง ที่สะท้อนให้เห็นถึงภาพของการเรียนรู้ การสืบทอด เข้ าใจ ตระหนัก          
อันนำไปสู่การสร้างเสริมและแสดงออกซึ่งพฤติกรรมอันเหมาะสมตามวิถีประชาธิปไตย  การ
กล่อมเกลาเรียนรู้ทางการเมือง มีความสัมพันธ์กับการกล่อมเกลาเรียนรู้ทางวัฒนธรรมสังคม 
โดยจะมีการวางแผนและกระทำอย่างตั้งใจ ผ่านทางสถาบันการศึกษา และหน่วยงานของรัฐ    
ดังรูปภาพต่อไปนี้ 
 
 
 
 
 
 
 
 

รูปภาพที่ 1 แสดงการกล่อมเกลาทางการเมือง 

หน่วยในระบบสงัคมการเมือง 

1. กลุ่มที่ตั้งขึ้นด้วยวัตถปุระสงค์
ทางการเมืองโดยเฉพาะ 

2. กลุ่มที่ตั้งขึ้นด้วยวัตถปุระสงค์ที่
มิใชท่างการเมือง 

3. กลุ่มทีไ่ม่ไดต้ั้งขึ้นด้วย
วัตถุประสงค์ทางการเมือง 

4. ประสบการณ์ทางการเมือง 
5. สื่อมวลชน 

ตัวกลางในกระบวนการ

กล่อมเกลาทาง

การเมือง 

1. สถาบันครอบครัว 
2. กลุ่มเพื่อน 
3. สถาบันการศึกษา 
4. สถาบันสื่อมวลชน 
5. สถาบันทางการเมือง 

การกล่อม

เกลาทาง



40 | ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2562)                      Vol.4 No.1 (January –June 2019) 

วัฒนธรรมทางการเมือง 
นิธิ เอียวศรีวงศ์ ให้ความหมายว่า วัฒนธรรมทางการเมือง หมายถึง ความคิดและ

ความเข้าใจเกี่ยวกับความสัมพันธ์ทางสังคม โดยเฉพาะความคิดและความเข้าใจต่อการจัดสรร
แบ่งปันทรัพยากรในสังคม (นิธิ เอียวศรีวงศ์, 2554) 

ทินพันธุ์ นาคะตะ อธิบายว่า วัฒนธรรมทางการเมืองเป็นผลลัพธ์ที่ ได้จาก
กระบวนการถ่ายทอดวัฒนธรรมทางการเมืองของสังคมนั้น ๆ จากการมีความสัมพันธ์กับผู้อ่ืน
และจากประสบการณ์กับกระบวนการทางการเมืองในทุกขั้นตอนของชีวิต รวมทั้งสถาบันต่าง 
ๆ ที่มีส่วนต่อการกล่อมเกลาวัฒนธรรมให้เรียนรู้เกี่ยวกับสิทธิหรือบทบาทของแต่ละบุคคลใน
การปกครอง (ทินพันธุ์ นาคะตะ, 2543) 

คำว่า “วัฒนธรรมทางการเมือง” นั้น ลิขิต ธีรเวคิน ได้แปลไว้เมื่อ พ.ศ. 2529 เป็น
ภาษาอังกฤษว่า “Political Culture” ซึ่งวัฒนธรรมทางการเมืองเป็นส่วนหนึ่งของระบบ
วัฒนธรรมทั้งหมด และคำว่าวัฒนธรรมทางการเมืองก็มาจากการผสมคำระหว่าง “วัฒนธรรม” 
กับ “การเมือง” อันหมายถึงโดยกว้าง ๆ ว่า วัฒนธรรมที่มีต่อระบบการเมือง 

แนวคิดวัฒนธรรมทางการเมือง (Political Culture) เริ่มได้รับความสนใจจาก
นักวิชาการในช่วงทศวรรษ 1950-1960 และรุ่งเรืองสุดขีดในช่วงทศวรรษที่ 1980 เรื่อยมา
จนถึงปัจจุบัน แนวคิดนี้ถือได้ว่าเป็นเทคนิคสำคัญที่ใช้อธิบายพฤติกรรมศาสตร์ (Behaviorism) 
ของผู้คนในสังคมได้เป็นอย่างดี Gabriel A. Almond เป็นบุคคลแรกท่ีใช้คำว่า “วัฒนธรรมทาง
การเมือง” ในปี ค.ศ. 1956 เป็นกรอบแนวคิดที่อยู่ในขอบข่ายความสนใจของนักวิชาการทั้งใน
สาขารัฐศาสตร์และสังคมวิทยาการเมือง ถือเป็นระบบการเมืองที่เป็นส่วนหนึ่งของสังคม เพราะ
วิถีชีวิตของมนุษย์ในทุกสังคมการเมืองจะมีวัฒนธรรมทางการเมืองดำรงอยู่ จากนั้นก็มีการสืบ
ทอดวัฒนธรรมจากรุ่นสู่รุ่น ด้วยเหตุนี้วัฒนธรรมทางการเมืองจึงเป็นหลักคิดสำคัญที่สร้าง
เอกลักษณ์ ให้กับสังคมและได้ผสมกับเข้ากับสิ่งแวดล้อมที่ เปลี่ยนแปลงอยู่ เนือง  ๆ จน
วิวัฒนาการกลายเป็น “ค่านิยม” (Value) ในที่สุด (ชนิดา จิตตรุทธะ, 2556) 

วัฒนธรรมกับการเมืองเป็นกิจกรรมที่เกี่ยวข้องกับการเมือง เช่น วัฒนธรรมการ
เลือกตั้ง วิถีการเลือกตั้ง ความเชื่อในการเลือกตั้ง การมีส่วนร่วม เป็นต้น  การเข้าถึงแนวคิด
วัฒนธรรมไม่จำเป็นต้องมองวัฒนธรรมที่เกี่ยวข้องกับการเมืองดังกล่าวเพียงอย่างเดียว แต่ควร



วารสารปัญญาปณิธาน 

Pañña Panithan Journal | 41 

ศึกษาความแตกต่างจากวัฒนธรรมทั่วไป เพราะวัฒนธรรมทางการเมืองเริ่มต้นจากกการอบรม
กล่อมเกลาทางสังคม ทั้งในและนอกครอบครัว 

จากความหมายข้างต้นสรุปได้ว่า วัฒนธรรมทางการเมือง คือ ความเชื่อ ความรู้สึก 
การรับรู้และการประเมินค่าของบุคคลที่มีต่อความเป็นไปของระบบการเมือง โดยเกิดจากการ
ถ่ายทอดการเรียนรู้ในสังคมที่แตกต่างกันไป จนมีพฤติกรรมการแสดงออกหรือไม่มีพฤติกรรม
การแสดงออกทางการเมืองก็ได้ โดยวัฒนธรรมทางการเมืองจะได้รับการปลูกฝังให้สมาชิกมี
ความคิด อุดมการณ์ ความเชื่อ ฯลฯ ตามสมาชิกอ่ืนในสังคมการเมือง ดังนั้น วัฒนธรรมทาง
การเมืองจึงเป็นการสร้างความคิด อุดมการณ์ ความเชื่อ ฯลฯ จากสถาบันในทางการเมืองต่าง 
ๆ ที่แปรผันต่างกันไปตามแต่ละสังคมการเมือง 

 

ประเภทของวัฒนธรรมทางการเมือง 
วัฒนธรรมทางการเมืองตามแนวความคิดของนักวิชาการรัฐศาสตร์ Almond และ 

Verba นั้น ได้แบ่งวัฒนธรรมทางการเมืองเป็น 3 ประเภท ดังนี้ 
1. วัฒนธรรมทางการเมืองแบบคับแคบ (Parochial Political Culture) เป็น

วัฒนธรรมทางการเมืองในระบบดั้งเดิม ประชาชนในสังคมไม่มีความรู้  ไม่มีบทบาททาง
การเมือง ไม่มีความคิดเห็น และไม่มีส่วนร่วมทางการเมือง ไม่ได้กำหนดบทบาททางการเมืองให้
ผู้ใด ไม่มีรัฐธรรมนูญ และไม่มีข้อเรียกร้องทางการเมืองระหว่างประชาชนกับระบบการเมือง  
ประชาชนไม่สนใจต่อระบบการเมือง วัฒนธรรมทางการเมืองแบบนี้ปรากฏในสังคมตามจารีต
ประเพณีดั้งเดิม ซึ่งปกครองกันแบบง่าย ๆ เช่น ชนเผ่าเงาะป่าซาไกและชนเผ่าผีตองเหลืองใน
ประเทศไทย หรือประชาชนในสังคมชนบทที่ห่างไกลความเจริญ เป็นต้น แต่ในปัจจุบันจะ
ปรากฏกลุ่มวัฒนธรรมแบบคับแคบในยุคสมัยใหม่ก็มี เช่น เมื่อมีการเลือกตั้งทั่วไป ประชาชนก็
ไปลงคะแนน เสี ย ง เมื่ อลงคะแนน เลื อกตั้ ง เส ร็จแล้ วก็ ไม่ ได้ สน ใจว่ า ใครจะได้ เป็ น
สมาชิกสภาผู้แทนราษฎร ไม่ได้ติดตามการทำงานหรือไม่ได้เข้าไปมีส่วนร่วมในกิจกรรมทาง
การเมืองแต่อย่างใด ถือเป็นวัฒนธรรมทางการเมืองแบบโบราณที่ปรากฏในสังคมทางการเมือง
ดั้งเดิม รวมถึงสังคมไทยด้วย 

2. วัฒนธรรมทางการเมืองแบบไพร่ฟ้า (Subject Political Culture) เป็น
วัฒนธรรมทางการเมืองที่ประชาชนมีความรู้ความเข้าใจต่อระบบการเมืองโดยทั่ว ๆ ไปในระดับ



42 | ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2562)                      Vol.4 No.1 (January –June 2019) 

หนึ่ง ประชาชนในสังคมไม่มีความรู้สึกว่าตนเองมีความหมายหรืออิทธิพลต่อระบบการเมือง 
ประชาชนได้ยอมรับอำนาจรัฐ เชื่อฟังและปฏิบัติตามกฎหมายของรัฐ แต่ไม่กล้าแสดงออก       
ไม่กล้าเรียกร้องทางการเมือง ไม่ได้เข้าไปมีส่วนร่วมทางการเมือง โดยถือว่าการเมืองเป็นเรื่อง
ของผู้มีอำนาจหรือผู้มีบารมี ลักษณะของวัฒนธรรมทางการเมืองแบบไพร่ฟ้าจะพบได้ในกลุ่ม
คนชั้นกลางในประเทศกำลังพัฒนา ความเชื่อที่ฝังรากลึกมาตั้งแต่อดีตอันเป็นอิทธิพลของสังคม
เกษตรกรรม ซึ่งมองว่ารัฐมีอำนาจเป็นผู้ปกครองเท่านั้น ประชาชนทั่วไปควรมีหน้าที่เพียงเชื่อ
ฟังและปฏิบัติตามกฎหมายเท่านั้น วัฒนธรรมทางการเมืองแบบนี้จะพบเห็นได้ในสังคมทาง
การเมืองของประเทศไทย โดยเฉพาะประชาชนนิยมไปลงคะแนนเสียงเลือกตั้ง แต่ไม่ได้ติดตาม
ตรวจสอบการใช้อำนาจรัฐ รวมทั้งไม่ได้เข้าไปมีส่วนร่วมทางการเมือง 

3. วัฒนธรรมทางการเมืองแบบมีส่วนร่วม (Participant Political Culture) 
เป็นวัฒนธรรมทางการเมืองของกลุ่มบุคคลที่มีความรู้ความเข้าใจเกี่ยวกับระบบการเมืองเป็น
อย่างดี มีการตื่นตัวทางการเมือง ตระหนักรู้ในทางการเมือง มีจิตสำนึกทางการเมืองสูง เห็น
คุณค่าและความสำคัญในการมีส่วนร่วมทางการเมือง โดยเห็นว่าต้องควบคุม กำกับ และ
ตรวจสอบผู้ปกครองให้ใช้อำนาจปกครอง เพ่ือให้ระบบการเมืองตอบสนองความต้องการของ
ประชาชนด้วยความเป็นธรรม รวมทั้งการบังคับใช้อำนาจตามกฎหมาย วัฒนธรรมทางการเมือง
แบบมีส่วนร่วม จะพบเห็นได้ในประเทศที่มีการปกครองในระบอบประชาธิปไตยแบบก้าวหน้า
สูง และมีชนชั้นกลางกลุ่มใหญ่ที่มีจิตสำนึกทางการเมือง รวมทั้งมีความรับผิดชอบสูงเช่นใน
ประเทศไทย ซึ่งสิ่งที่ เกิดขึ้นจริงในการเมืองไทยก็คือ ความ เริ่มตื่นตัวทางการเมืองไปทุก
องคาพยพของสังคม โดยเฉพาะในประชาชนรากหญ้าหรือชนชั้นล่างของสังคมที่รู้ถึงสิทธิทาง
การเมือง รู้ว่าเมื่อพวกเขารวมตัวกันมากขึ้น จะยิ่งเพ่ิมพลังในการเรียกร้องจากรัฐ พวกเขา
พยายามจะเรียกร้องการเลือกตั้ง ต่อต้านการรัฐประหารหรือการที่ทหารจะเข้ามาแทรกแซง
ทางการเมือง พวกเขาจะไม่ยอมที่จะถูกดูถูกว่าเป็นตัวถ่วงของประชาธิปไตยอีกต่อไป 
สภาวการณ์แห่งการตื่นตัวและเรียกร้องนี้ ทำให้ “รัฐบาลไม่สามารถทำให้ประชาชนอยู่ในภาวะ
จำยอมได้อีกต่อไป (พระเดชขจร ขนฺติธโร (ภูทิพย์), 2560) ตามทัศนะของ Almond และ 
Verba นั้น เป็นการยากที่จะชี้ให้เห็นชัดลงไปว่าในสังคมต่าง ๆ ประชาชนในสังคมการเมืองจะ
มีวัฒนธรรมทางการเมืองเป็นแบบหนึ่งแบบใดโดยเฉพาะ เพราะในแต่ละสังคมการเมืองนั้น
ประชาชนยังมีความแตกต่างด้านฐานะทางเศรษฐกิจ และสังคม ส่งผลให้ประชาชนมีจิตสำนึก



วารสารปัญญาปณิธาน 

Pañña Panithan Journal | 43 

ทางการเมืองและความเข้าใจทางการเมืองที่แตกต่างกันด้วย ทั้งนี้สามารถสรุปได้ว่า ในสังคม
ต่าง ๆ ประชาชนจะมีลักษณะวัฒนธรรมทางการเมืองแบบผสม (Mixed Political Culture) 
ได้แก่ 

3.1 วัฒนธรรมทางการเมืองแบบคับแคบผสมไพร่ ฟ้า (Parochial – 
Subject Political Culture) เป็นวัฒนธรรมแบบที่ประชาชนไม่ยอมรับอำนาจในแบบดั้งเดิม 
เช่น อำนาจของหัวหน้าเผ่า หรือเจ้าของที่ดิน แต่ประชาชนเริ่มมีความจงรักภักดีต่อระบบ
การเมืองที่สลับซับซ้อนมากขึ้น หรือยอมรับอำนาจของรัฐบาลกลางแทนที่จะยอมรับอำนาจ
ของหัวหน้าเผ่า แต่ยังไม่สนใจที่จะเรียกร้องสิทธิทางการเมือง หรือไม่พยายามเข้าไปมีส่วนร่วม
ทางการเมือง 

3.2 วัฒนธรรมทางการเมืองแบบไพร่ฟ้าผสมมีส่วนร่วม (Subject – 
Participant Political Culture) ในวัฒนธรรมการเมืองแบบนี้ ประชาชนกลุ่มหนึ่งมีความสนใจ
ที่จะเข้าร่วมทางการเมือง และมีจิตสำนึกทางการเมืองสูง แต่ประชาชนอีกกลุ่มหนึ่งก็เฉื่อยชาไม่
สนใจที่จะเข้าร่วมทางการเมือง โดยยังยอมรับในอำนาจรัฐแบบปราศจากเงื่อนไข วัฒนธรรม
ทางการเมืองซึ่งมีการผสมกันในลักษณะเช่นนี้ จะทำให้การเมืองไม่มั่นคง เพราะว่าประชาชนใน
กลุ่มที่ต้องการมีส่วนร่วมทางการเมืองนั้นมีจำนวนน้อย วัฒนธรรมทางการเมืองแบบการมีส่วน
ร่วม ก็จะถูกกดดันจากกลุ่มคนที่อยู่ในวัฒนธรรมทางการเมืองแบบไพร่ฟ้า ซึ่งเป็นประชาชน
กลุ่มใหญ่ในสังคม เนื่องจากวัฒนธรรมทางการเมืองแบบไพร่ฟ้านั้น จะเน้นไปทางด้านอำนาจ
นิยม ถ้าหากในระยะยาวมีการจัดตั้งองค์กรหรือกลไกทางการเมืองและสถาบันต่าง ๆ ขึ้น
ภายใต้รัฐธรรมนูญ เช่น พรรคการเมือง คณะกรรมการการเลือกตั้ง คณะกรรมการป้องกันและ
ปราบปรามการทุจริตแห่งชาติ องค์กรอิสระตามรัฐธรรมนูญ และกลุ่มผลประโยชน์ทาง
การเมือง เป็นต้น จะทำให้วัฒนธรรมทางการเมืองแบบไพร่ฟ้าถูกผสมผสานกันขึ้น จะทำให้มี
ความโน้มเอียงไปสู่วัฒนธรรมทางการเมืองแบบมีส่วนร่วม การจะทำให้ระบอบประชาธิปไตย
เจริญงอกงามขึ้น มีความต่อเนื่องยาวนาน วัฒนธรรมทางการเมืองแบบมีส่วนร่วม อาจจะมี
อิทธิพลทำให้ประชาชนที่โน้มเอียงไปทางอำนาจนิยม เปลี่ยนท่าทีและทัศนคติ เกิดเป็นลักษณะ
วัฒนธรรมทางการเมืองแบบไพร่ฟ้าผสมการมีส่วนร่วม (วรรณธรรม กาญจนสุวรรณ, 2544) 

3.3 วัฒนธรรมทางการเมืองแบบคับแคบผสมมีส่วนร่วม (Parochial – 
Participant Culture) เป็นรูปแบบที่เกิดอยู่ในประเทศเกิดใหม่ และเป็นปัญหาในการพัฒนา



44 | ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2562)                      Vol.4 No.1 (January –June 2019) 

วัฒนธรรมทางการเมืองเพราะว่าประชาชนในประเทศเหล่านี้  ส่วนมากจะมีวัฒนธรรมทาง
การเมืองแบบคับแคบ แต่จะถูกปลุกเร้าในเรื่องผลประโยชน์ทางเชื้อชาติศาสนา ทำให้เกิดความ
สนใจที่จะเข้าไปมีส่วนร่วมทางการเมือง เพ่ือคุ้มครองประโยชน์เฉพาะกลุ่มของตน การพยายาม
เข้าไปมีส่วนร่วมทางการเมืองเพ่ือรักษาผลประโยชน์ของกลุ่มตน อาจนำไปสู่ความขัดแย้งทาง
การเมือง โดยประชาชนกลุ่มหนึ่งอาจมีแนวคิดเอนเอียงไปทางอำนาจนิยม ในขณะที่ประชาชน
อีกกลุ่มหนึ่งอาจเอนเอียงไปทางระบอบประชาธิปไตย ลักษณะความขัดแย้งนี้ทำให้โครงสร้าง
ทางการเมืองไม่อิงอยู่กับรูปแบบใดรูปแบบหนึ่งโดยเฉพาะ แต่จะขึ้นอยู่กับการปลุกเร้าเรื่องที่
เกี่ยวกับผลประโยชน์ (ฌานิทธิ์ สันตะพันธ์, 2559) 
 
 
 
 
 
 

 
รูปภาพที่ 2 แสดงผังมโนทัศน์วิวัฒนาการวัฒนธรรมทางการเมือง 

ความสำคัญของวัฒนธรรมทางการเมือง 
 วิวัฒน์ เอ่ียมไพรวัน ได้อธิบายความสำคัญของวัฒนธรรมทางการเมืองไว้ 3 
ประการ คือ 
 1. วัฒนธรรมทางการเมืองเป็นปัจจัยสำคัญในการสร้างเสริมความชอบธรรม
ทางการเมือง (Political Legitimacy) ให้ระบบการเมืองอันเป็นผลทำให้ระบบการเมือง
สามารถดำรงอยู่ได้ ประชาชนจะให้ความร่วมมือกับรัฐ โดยการเชื่อฟังคำสั่งของประมุข และ
ปฏิบัติตามกฎหมายเพื่อเป็นการรักษาระเบียบของสังคมการเมือง 
 2. วัฒนธรรมทางการเมืองเป็นปัจจัยสำคัญในการริเริ่มทำให้มีการเปลี่ยนแปลง
ทางการเมือง ส่วนใหญ่จะเปลี่ยนแปลงในแนวทางของวัฒนธรรมทางการเมืองสมัยใหม่ ที่ได้รับ

1. วัฒนธรรมทางการเมือง
แบบคับแคบ 
2. วัฒนธรรมทางการเมือง
แบบไพร่ฟ้า 
3. วัฒนธรรมทางการเมือง
แบบมีส่วนร่วม 

1. วัฒนธรรมทางการเมืองแบบ
คับแคบผสมไพร่ฟ้า 
2. วัฒนธรรมทางการเมืองแบบ
ไพร่ฟ้าผสมมีส่วนร่วม 
3. วัฒนธรรมทางการเมืองแบบ
คับแคบผสมมสี่วนร่วม 

วิวัฒนาการ 



วารสารปัญญาปณิธาน 

Pañña Panithan Journal | 45 

อิทธิพลมาจากวัฒนธรรมทางการเมืองของกลุ่มประเทศตะวันตก เพื่อแก้ไขปัญหาของชาติ และ
สนองความต้องการของประชาชนอย่างมีประสิทธิภาพ 
 3. วัฒนธรรมทางการเมืองเป็นปัจจัยสำคัญของการพัฒนาการทางการเมือง 
หากสังคมการเมืองใดที่ประชาชนมีวัฒนธรรมทางการเมือง ที่สอดคล้องกับเป้าหมายของ
อุดมการณ์ทางการเมืองของสังคมนั้น ก็สามารถนำอุดมการณ์ทางการเมืองนั้น มาชี้นำเป็น
แนวทางปฏิบัติที่สอดคล้องกับวัฒนธรรมทางการเมืองของประชาชน เพ่ือบรรลุเป้าหมายของ
อุดมการณ์ทางการเมอืงนั้น (วิวัฒน์ เอ่ียมไพรวัน, 2540) 
 สมบัติ ธำรงธัญวงศ์ ได้อธิบายถึงความสำคัญของวัฒนธรรมทางการเมืองว่า การที่
สังคมการเมืองของประเทศกำลังพัฒนามีเพียงสถาบันทางการเมืองตามรูปแบบการปกครองใน
ระบอบประชาธิปไตยเพียงอย่างเดียวนั้น ถือว่ายังไม่เพียงพอที่จะส่งผลให้สังคมการเมืองพัฒนา
ไปสู่ความเป็นประชาธิปไตยที่แท้จริงได้ จึงจำเป็นที่จะต้องเสริมสร้างให้ประชาชนในสังคมมี
วัฒนธรรมทางการเมืองที่สอดคล้องต้องกันมาสนับสนุนด้วย (สมบัติ ธํารงธัญวงศ,์ 2549) 
 

ความสัมพันธ์ระหว่าง “การกล่อมเกลาทางการเมือง” กับ “วัฒนธรรมทาง
การเมือง” 

การกล่อมเกลาทางการเมือง หรือ การเรียนรู้ทางการเมือง หรือสังคมประกิตทาง
การเมือง นั้น เป็นสิ่งที่ได้รับความสนใจศึกษากันมานานทั้งในด้านรัฐศาสตร์และด้านปรัชญา 
นักปรัชญาการเมืองมีทัศนะเกี่ยวกับการกล่อมเกลาทางการเมืองว่าเป็นการเตรียมความพร้อม
ของบุคคลสำหรับความเป็นพลเมือง (Citizenship) ในแบบที่พึงปรารถนาของรัฐ การให้
การศึกษาและการให้ประสบการณ์แก่สมาชิกเป็นวิธีการสร้างค่านิยมความเป็นพลเมืองที่
เหมาะสม กระทั่งค่านิยมนั้นได้พิสูจน์คุณค่าจนได้รับการยอมรับจากสมาชิก ซึ่งค่านิยมของ
พลเมืองนั้นมีความเกี่ยวข้องกับเสถียรภาพและความเป็นระเบียบของสถาบันทางการเมืองด้วย 
ก่อนจะวิวัฒนาการเป็นวัฒนธรรมทางการเมืองเฉพาะในสังคมนั้น ๆ 

ส่วนนักวิชาการทางรัฐศาสตร์มุ่งเน้นศึกษาเกี่ยวกับกระบวนการสร้างการกล่อม
เกลาทางการเมืองจากคนรุ่นหนึ่งไปสู่อีกรุ่นหนึ่ง และสนใจการถ่ายทอดวัฒนธรรมทางการเมือง
ที่ได้รับจากประสบการณ์ทางการเมืองที่แตกต่างกันในแต่ละช่วงเวลา (Almond, Gabriel A. 
and G. Bringham Powell, 1966) ซึ่งจะช่วยรักษาวัฒนธรรมทางการเมืองเดิมเอาไว้ หรือ



46 | ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2562)                      Vol.4 No.1 (January –June 2019) 

นำมาซึ่งความเปลี่ยนแปลงไปจากวัฒนธรรมทางการเมืองเดิม หรือก่อให้เกิดการก่อตัวของ
วัฒนธรรมทางการเมืองใหม่ขึ้นมาก็ได้ ในเชิงการวิเคราะห์ระบบการเมืองกระบวนการเรียนรู้
หรือการกล่อมเกลาทางการเมืองนี้ ในแต่ละระบบการเมือง จะมีการสืบทอดวัฒนธรรมและ
โครงสร้างของระบบการเมืองอยู่ตลอดเวลา และการสืบทอดดังกล่าวนี้  เป็นไปได้ด้วย
กระบวนการกล่อมเกลาทางการเมือง การกล่อมเกลาทางการเมืองเป็นวิธีการที่สังคมส่งผ่าน
ความโน้มเอียงทางการเมือง อันได้แก่ ความรู้ ทัศนคติ ปทัสถาน และค่านิยม จากคนรุ่นหนึ่ง
ไปสู่อีกรุ่นหนึ่ง ซึ่งถ้าไม่มีกระบวนการถ่ายทอดสิ่งเหล่านี้ สมาชิกใหม่ของระบบการเมืองรุ่นใหม่
ก็จะต้องแสวงหารูปแบบความโน้มเอียงเรื่องที่เกี่ยวกับการเมืองใหม่ ๆ อยู่ตลอดเวลา อันจะมี
ผลกระทบต่อความมั่นคงของระบบการเมือง 

การที่มนุษย์สามารถเรียนรู้เกี่ยวกับสิ่งต่าง ๆ ในสังคม ไม่ว่าจะเป็นเรื่องการ
ปกครอง การเมือง สังคม เศรษฐกิจ การศึกษาและอ่ืน ๆ ซึ่งเมื่อมนุษย์ได้รับรู้เข้าใจแล้ว จะเกิด
ความคิด ความเชื่อ ทัศนคติ ค่านิยม เกี่ยวกับสิ่งเหล่านั้น การเรียนรู้นี้จะเกิดขึ้นอย่างเป็นขั้น
เป็นตอน เรียกว่า “กระบวนการ” ซึ่งกระบวนการกล่อมเกลาทางการเมืองเป็นการส่งผ่าน
วัฒนธรรมทางการเมืองที่ดำเนินการผ่านตัวการต่าง ๆ ของสังคม ซึ่งจะทำให้แต่ละคนได้เรียนรู้
ที่จะกำหนดรูปแบบความสัมพันธ์ของตนกับการเมืองให้เหมาะสม และช่วยผดุงวัฒนธรรมทาง
การเมืองเดิมไว้ แม้ในกรณีที่มีการเปลี่ยนแปลงทางการเมืองและสังคมอย่างรวดเร็ว เช่น เกิด
การปฏิวัติ กระบวนการกล่อมเกลาทางการเมืองก็สร้างวัฒนธรรมทางการเมืองที่ไม่เคยมีมา
ก่อนขึ้นมาใหม่ได ้

กระบวนการกล่อมเกลาทางการเมืองมีพ้ืนฐานจากการรับรู้ (Perception) ใน
ระบบการเมืองรอบตัวทั้งทางตรงและทางอ้อม ซึ่งมีผลอย่างชัดเจนต่อทัศนคติและพฤติกรรม
ทางการเมืองของปัจเจกบุคคล ซึ่ งอาจนำไปสู่ ความโน้มเอียงทางการเมือง (Political 
Orientation) ที่ส่งผลให้ความรู้ ความเชื่อ ทัศนคติ และค่านิยม ที่เก่ียวกับระบบการเมืองมีการ
ผันแปรได้ แต่กระบวนการทางการเมืองหรืออำนาจทางการเมืองอาจมีส่วนในการผดุงรักษา   
ส่งทอด แปลงรูป หรือสร้างความโน้มเอียงทางการเมืองได้ 

อิทธิพลของการกล่อมเกลาทางการเมืองต่อแบบแผนเชิงพฤติกรรมของบุคคล       
มีส่วนสร้างบุคลิกภาพและวัฒนธรรมทางการเมืองที่จะติดตามตัวไปตลอดชีวิต ด้วยการกล่อม
เกลาทางตรง (Direct Form) ซึ่งเป็นการอบรมกล่อมเกลาหรือถ่ายทอดด้วยเนื้อหา (Content) 



วารสารปัญญาปณิธาน 

Pañña Panithan Journal | 47 

เกี่ยวกับการเมืองโดยเฉพาะ เช่น การเรียนรู้เกี่ยวกับโครงสร้างของรัฐบาล รูปแบบของการ
ปกครองประเทศ ลัทธิทางการเมือง เป็นต้น และการกล่อมเกลาทางอ้อม (Indirect Form)     
ที่เป็นวิธีการที่จะทำให้บุคคลเกิดความโน้มเอียงที่จะเป็นไปในทางการเมือง ด้วยวิธีการเรียนรู้
หรืออบรมกล่อมเกลาที่ไม่ได้เกี่ยวข้องกับเรื่องการเมืองโดยตรง แต่มีอิทธิพลทำให้เกิดการ
พัฒนาตัวตนทางการเมือง (Political Self) ของบุคคลได้ การกล่อมเกลาทางการเมืองแบบนี้  
จะสร้างทัศนคติที่มีอำนาจทางการเมืองและจะติดตามตัวไปจนเป็นวัฒนธรรมทางการเมืองของ
บุคคลในที่สุด (Dawson, Richard E., and Prewitt, Kenneth, 1969) เช่น ความสัมพันธ์ใน
วัยเด็กท่ีมีต่อพ่อแม่ ต่อครู เป็นต้น จะพัฒนาเป็นความคาดหวังต่อผู้มีอำนาจทางการเมืองต่อไป
ได ้หรือการสอนเรื่องหน้าที่ทางการเมืองของประชาชนให้แก่นักเรียนในโรงเรียน หรือการที่เด็ก
รับเอาทัศนคติในทางก้าวร้าวจากครอบครัว เป็นต้น ก็ล้วนมีอิทธิพลต่อแนวคิดทางการเมือง
ของบุคคลทั้งสิ้น 

ดังนั้น ในสังคมการเมืองที่เลือกเอาประชาธิปไตยมาเป็นรูปแบบในการปกครอง
สังคมการเมืองนั้น สิ่งที่ต้องตระหนักให้มากก็คือ ทำอย่างไรให้วัฒนธรรมทางการเมืองแบบ
ประชาธิปไตยนั้นซึมลึก (Instill) ไปสู่สมาชิกในสังคมการเมือง การศึกษาวิชาการพัฒนา
การเมือง หากกล่าวในอีกมุมหนึ่ งก็ เป็นเรื่องของการศึกษาเพ่ือการพัฒนาวัฒนธรรม
ประชาธิปไตย ในจิตสำนึกของสมาชิกในสังคมการเมือง และในขณะเดียวกัน หากการพัฒนา
การเมืองที่เป็นการสร้างสถาบัน เพ่ือกล่อมเกลาให้สมาชิกในสังคมมีวัฒนธรรมทางการเมืองที่
เป็นประชาธิปไตยแล้ว ภาวะความทันสมัยทางการเมือง (Political Modernization) ก็จะมี
ความสัมพันธ์กับการตื่นตัวและมีส่วนร่วมทางการเมือง ในกรณีดังกล่าว เมื่อประชาชนต้องการ
ที่จะตั้ งใจที่จะแสดงออกอย่างชัดแจ้งถึงวัฒนธรรมการเมือง สังคมการเมืองก็จะต้อง
เตรียมพร้อมยอมรับ เพราะหากมิเช่นนั้นสังคมการเมืองจะกลายเป็นผู้บีบเค้นสมาชิกในสังคม
การเมืองเสียเอง และสุดท้ายจะนำไปสู่ลักษณะทางการเมืองที่ฮันทิงตันเรียกว่า “ความผุพังทาง
การเมือง (Political Decay)” (Huntington, Samuel, 1969) ในท้ายที่สดุ 
 

สรุป 
 วัฒนธรรมทางการเมืองมีผลต่อคุณค่า ความเชื่อ ทัศนคติและแนวคิดทางการเมืองที่
สั่งสมมากับบุคคลแต่ละยุคแต่ละสมัย จนกลายเป็นแบบแผนทางการเมือง โดยเป้าหมาย คือ    



48 | ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2562)                      Vol.4 No.1 (January –June 2019) 

การบรรลุผลประโยชน์ร่วมกัน ซึ่งวัฒนธรรมทางการเมืองจะมีความสำคัญต่อการพัฒนาการ   
ทางการเมืองของปัจเจกบุคคลอย่างมาก อย่างไรก็ตาม วัฒนธรรมทางการเมืองก็สามารถ
เปลี่ยนแปลงได้ แตกต่างกันได้ ขึ้นอยู่กับการกล่อมเกลาทางการเมือง กลุ่มชนชั้นรากหญ้า กลุ่มชน
ชั้นกลาง และกลุ่มชนชั้นสูง จะมีแนวคิดวัฒนธรรมทางการเมืองที่แตกต่างกันได ้และมีความโน้ม
เอียงต่อโครงสร้างทางการปกครองต่างกันได้ เพราะความโน้มเอียงของบุคคลเกิดจากการกล่อม
เกลาของตัวแทนในสังคมตั้งแต่ขั้นปฐมภูมิ คือ ครอบครัว เช่น พ่อแม่ ญาติพ่ีน้อง เป็นต้น จนถึง
ขั้นทุติยภูมิ คือ โรงเรียน กลุ่มเพ่ือน กลุ่มอาชีพ องค์กรศาสนา สื่อมวลชน รวมถึงสถาบันทาง
การเมือง ซึ่งกลุ่มเหล่านี้จะเป็นตัวกลางในการกล่อมเกลาความรู้ แนวคิด ค่านิยม พฤติกรรม
ทางการเมืองให้แก่สมาชิกในสังคมดังที่ปรากฏในสังคมไทยทุกวันนี้ 
 

เอกสารอ้างอิง 
ชนิดา จิตตรุทธะ. (2556). วัฒนธรรมปิระมิดกับการทำให้เป็นประชาธิปไตย. กรุงเทพมหานคร: 

โรงพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
ฌานิทธิ์ สันตะพันธ์. (2559). วัฒนธรรมทางการเมืองของไทย: รัฐธรรมนูญที่แท้จริงซึ่งไม่เคย

ถูกยกเลิก. เรียกใช้เมื่อ 25 กรกฎาคม 2559 จาก http://www.pub-law.net/ 
publaw/view.aspx?id=1014 

ทินพันธุ์ นาคะตะ. (2543). ประชาธิปไตยไทย. (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพมหานคร: โครงการ
เอกสารและตำราคณะรัฐประศาสนศาสตร์ สถาบันบัณฑิตพัฒนบริหารศาสตร์. 

นิธิ เอียวศรีวงศ์. (30 มิถุนายน 2554). พ้ืนที่สาธารณะ. มติชนสุดสัปดาห์, หนา้ 51. 
บรรจง กลิ่นสงวน. (2547). การกล่อมเกลาทางการเมืองและทัศนคติทางการเมืองแบบ

ประชาธิปไตย ของนิสิตระดับปริญญาตรี  คณะสังคมศาสตร์  มหาวิทยาลัย 
เกษตรศาสตร์. ใน วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชารัฐศาสตร์ . 
มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์. 

พระเดชขจร ขนฺติธโร (ภูทิพย์). (2560). รัฐศาสตร์วัฒนธรรม : แนวคิด หลักการและกระบวน
ทัศน์เพ่ือการพัฒนาประชาธิปไตย. ใน รายงานการวิจัย. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย. 



วารสารปัญญาปณิธาน 

Pañña Panithan Journal | 49 

พฤทธิสาณ ชุมพล. (2547). ระบบการเมือง : ความรู้เบื้องต้น. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์
จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

ลิขิต ธีรเวคิน . (2539). การเมืองการปกครองไทย . (พิมพ์ครั้งที่  3). กรุงเทพมหานคร : 
มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 

วรรณธรรม กาญจนสุวรรณ. (2544). วัฒนธรรมทางการเมือง การเมืองการปกครองไทยตาม
รัฐธรรมนูญ ฉบับประชาชน. กรุงเทพมหานคร: วี .เจ. พริ้นติ้ง. 

วิวัฒน์  เอ่ียมไพรวัน . (2540). การคลั งและงบประมาณ . (พิมพ์ครั้ งที่  14). นนทบุ รี : 
มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช. 

สมบัติ ธํารงธัญวงศ์. (2549). การเมืองการปกครองไทย พ.ศ.1762-2500. (พิมพ์ครั้งที่ 4). 
กรุงเทพมหานคร: เสมาธรรม. 

สิทธิพันธ์ พุทธหุน . (2544). ทฤษฎีพัฒนาการเมือง . (พิมพ์ครั้งที่ 8). กรุงเทพมหานคร : 
สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยรามคำแหง. 

Almond, Gabriel A. and G. Bringham Powell. (1966). Comparative Politics : A 
Developmental Approach. Boston: Little Brown. 

Dawson, Richard E., and Prewitt, Kenneth. (1969). Political Socialization. Boston: 
Little Brown and Co. 

Easton, David and Dennis, Jack. (1969). Children in the Political System. New 
York: McGraw – Hill. 

Huntington, Samuel. (1969). Political Order in Changing Societies. Connecticut: 
Yale University Press. 

Langton, Kenneth P. (1969). Political Socialization. Oxford: Oxford University 
Press. 

 


